Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 37 (1964-1965)

Heft: 6

Artikel: Umrisse der philosophischen Padagogik
Autor: Spranger, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851544

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST.GALLEN

Nr. 6, Seite 113-136

SEPTEMBER 1964

Unmrisse der philosophischen Pidagogik

Von Eduard Spranger

Der Erziehungsvorgang ist in das Ganze des bio-
logisch-kulturellen Lebens seiner Zeit eingelagert.
Er ist mit allen seinen Seiten eng verwachsen. Wenn
sich die wissenschaftliche Analyse bemiiht, Teilfak-
toren herauszuldsen, so geschieht es doch immer in
dem Bewuftsein, daf} alles mit allem verwoben ist,
daB man also die unvermeidlichen Zerschneidungen
durch ein nachfolgendes totalisierendes Verfahren
heilen mu8.

Schon Bildsamkeit, Bildungsideal, Bildungsgiiter
und Bildungswerte, Bildnerpersonlichkeit und Bil-
dungsgemeinschaft sind vergleichbar mit den Seiten
eines Wiirfels: Man legt jeweils eine nach oben; die
anderen aber kann man nicht wegdenken, sondern
sie haben zu ihr eine bestimmt angebbare Lage. Bei
der Herausarbeitung des padagogischen Grundver-
hiltnisses haben wir Erzieher und Zogling voriiber-
gehend in ihrem isolierten Bezug zueinander be-
trachtet. Aber wir vergessen deshalb nicht, daf}
beide in einer geistig-gesellschaftlichen Umgebung
existieren, ja vom Geist ihrer Zeit durchwachsen
sind. Der Erzieher ist hier immer historisch beding-
ter Trager von geistigen Gehalten. Und iiber die
Geistesart beider, die entfaltete des einen, die unent-
faltete des anderen, wolbt sich als drittes der Bezug
zum Absoluten, dem beide religi6s und ethisch ver-
pilichtet sind.

Man kann die Analyse noch in zwei anderen
Richtungen fortsetzen: nach der Seite der Einlage-
rung in bestimmte gesellschaftliche Verbiande und
nach der Seite der geistigen Sachgebiete, in deren
Verstandnis und Forderung der Werdende hinein-
gebildet werden soll. Beide Untersuchungen werden
in diesem ersten Teil ebenfalls so weit wie moglich
zeitlos giiltig durchgefiihrt, d. h. es soll von der je-
weils anderen, historischen Kulturlage abgesehen
werden. Dies gliickt natiirlich nur, wenn man den
Mut hat zu moglichst einfachen begrifflichen Kon-
struktionen.

Der Name Soziologie und die damit bezeichnete
Sonderwissenschaft gehen bekanntlich auf A. Comte
zuriick. In Deutschland haben beide nur langsam
Eingang gefunden. Diese Tatsache bestitigt den
allgemeinen Sachverhalt, daB sich die Geisteswissen-

schaften, besonders aber die sciences morales et po-
litiques, in und mit den historisch-konkreten Gei-
stes- und Gesellschaftslagen entwickeln. Sie entste-
hen nicht aus einer vorher fertigen Systematik der
Wissenschaften, sondern aus der historischen Bewe-
gung des Lebens. Daraus erkléaren sich auch die na-
tionalen Unterschiede in der Wissenschaftsentwick-
lung. Man kann die Sprédigkeit des deutschen Den-
kens gegen die sogenannte Soziologie in grofien
Zugen auf folgende historische Umstinde zurtick-
fithren:

In Frankreich vollzog sich 1789 ein grofler Kon-
flikt zwischen Gesellschaft und Staat. Er war vorbe-
reitet durch viele Gestalten des rationalen Natur-
rechts, das dann in Rousseaus «Contrat social» gip-
felte. Eine rational konstruierte, aus Einzelwillen
aufgebaute Gesellschaft wird zunichst dem vorge-
fundenen Staat polemisch entgegengestellt, dann
aber zum Fundament eines neuen Staatsgedankens
erhoben. Lange anhaltende revolutionire Bewegun-
gen und gesellschaftliche Umschichtungen ziehen
die Aufmerksamkeit der Theoretiker auf sich: diese
«Gesellschafty scheint ihre Eigengesetzlichkeit zu
haben; der Staat aber ist nur eine Resultante solcher
«sozialen» Vorginge. So verwandelt sich das for-
dernde Naturrecht allmihlich in eine (scheinbar)
nur beschreibende und Gesetze bildende «Sozio-
logie».

In Deutschland vollziehen sich die zeitlich ent-
sprechenden Vorgénge erstens nicht katastrophisch
revolutionir, sondern mehr organisch, mehr als Re-
form (vor allem als die Reform Stein-Hardenbergs) ;
zweitens mehr von oben, durch staatliche Mafinah-
men, als von unten durch eine Eigenaktion der Ge-
sellschaft. Theoretisch spiegelt sich dieses Gesche-
hen einerseits in einer stirker historischen Denk-
weise, die mit Herder und Moser einsetzt, zu dem
Freiherrn vom Stein und der historischen Schule
weiterfiihrt, sehr friih aber geradezu in eine roman-
tisch-reaktionire Geisteshaltung umschlagt; ande-
rerseits in der Heraushebung des Staates aus allen
anderen gesellschaftlichen Gebilden. Hegels Rechts-
philosophie ist hierfiir das klassische Beispiel. Seine
Gleichsetzung des Staates mit der absoluten Sittlich-

125



keit bestimmt auf lange Zeit hinaus die Einstellung
von Politikern, Historikern und Philosophen. Die
«Gesellschaft» bleibt ein dem Staat untergeordnetes,
einseitig 6konomisch und juristisch geartetes Ge-
bilde. Ja im Grunde betrachten die historisch gerich-
teten deutschen Denker sie schon am Anfang des
19. Jahrhunderts als eine Miflartung und Erstar-
rung des dahinterliegenden Lebensgebildes Volk.

Wie die beiden national verschiedenen Denkwei-
sen sich im Laufe des 19. Jahrhunderts durchdrun-
gen haben, kann hier nicht gezeigt werden. In
Deutschland bezeichnen Lorenz v. Stein, Treitschke,
Schiffle, Ténnies die Hauptstationen des Weges, auf
dem das Phénomen «Gesellschafts und die Gesell-
schaftswissenschaft zur Geltung kommt. Aber diese
deutsche Soziologie wird bezeichnenderweise immer
gleich politisch, immer historisch-(organisch), oft
sogar wieder dialektisch wie bei Hegel.

Man kann aus dieser notgedrungen rohen Fest-
stellung zwei Schliisse ziehen: der eine folgert, das
Denken iiber den Komplex Volk-Recht-Staat-Gesell-
schaft sei jeweils ganz neu nach der neuen histori-
schen Situation auszurichten, wie ja selbst Hegels
grofartige Rechtsphilosophie im Grunde vorwie-
gend ihre «Zeit in Gedanken faBt». Diese Aufgabe,
Wirklichkeitswissenschaft, ja nur «Gegenwartswis-
senschafts zu sein, hat der Soziologie z. B. H. Freyer
gestellt. Und sicher besteht diese Aufgabe, die Ge-
genwart in ihrer konkreten geistigen Struktur zu er-
fassen, zu Recht. Allerdings, hat man ein solches
Bemiihen sonst Geschichtsphilosophie genannt, so-
lange man niamlich den Kern des Gegenwartslebens
nicht gerade und nicht ausschlieBlich in «sozialen»
Umschichtungen sah, sondern z.B. in religiésen
Dingen oder im duBleren Machtkampf der Staaten.
Dieser Plan einer «Soziologie als Wirklichkeitswis-
senschafts vom jeweiligen «Heute» ist also selbst
wieder von der Besonderheit der geschichtlichen
Lage her bestimmt, in der er entstanden ist.

Einen ganz anderen SchluB} wird derjenige zie-
hen, der der Wissenschaft nicht ausschlielich einen
solchen Aktualititsbezug gibt. Ja auch wenn man
Selbsterkenntnis der Gegenwart fiir das letzte Ziel
halt, so wird man diese Erkenntnis doch nur dann
wissenschaftlich nennen, falls sie auf einer grofien
Uberschau iiber andere historische Epochen und die
in ihnen vorliegenden geistig-gesellschaftlichen Le-
bensstrukturen errichtet ist. Obwohl also zugegeben
wird, daB der Begriff der «Gesellschafts, wie er um
1789 entstand, zu eng gefaBt war, so wird man doch
nicht darauf verzichten kénnen, das grofie Kultur-
gewebe menschlichen Lebens auch einmal von der
spezifischen Seite des Verbandslebens her zu be-
trachten. Denn erst wenn man friithere und auslan-

126

dische abweichende Strukturen kennt, gewinnt man
den iiberlegenen Sinn dafiir, die hic et nunc vor-
liegende Gegenwart als einen Spezialfall unter vie-
len moglichen in seiner vollen Singularitit zu ver-
stehen. Man muf} also Sozialgeschichte in weitester
Bedeutung treiben, die natiirlich Stamm, Volk,
Staat, standisch-berufliche Gliederung usw. ins Auge
fait. Um dies aber durchzufiihren, bedarf man
(schon fiir die Terminologie) auch einer systema-
tischen Soziallehre, die die typischen Grundgebilde
zunichst auf allgemeine Begriffe bringt. Dies ist die
bescheidene Hilfsfunktion, die der beschreibenden
und klassifizierenden Soziologie zukommt. Schon sie
wird nicht nur ewige Typen, sondern auch Epochal-
typen entwerfen miissen. Denn — um nur ein Bei-
spiel zu nennen: ein Volk in primitiven Kulturen ist
ein anderes Gebilde als ein Volk in der abendlén-
dischen Kultur des 20. Jahrhunderts. Da jedoch die-
ser AbriBl zunichst dem Versuch gilt, sich zeitlosen
Typen anzundhern, Urphdnomene des historisch-
geistigen Gesamtlebens herauszustellen, so werden
auch fiir die Zwecke der philosophischen Padagogik
die allgemeinsten begrifflichen Gesichtspunkte we-
nigstens aufgezihlt werden miissen. —

Pidagogische Soziologie ist nicht gleichbedeutend
mit soziologischer Piddagogik. Unter der letzteren
verstehen wir die Erorterung der piadagogischen
Lebenserscheinungen in ihrer Bedingtheit durch die
zugehorige Gesamtgesellschaft und ihre Strukturen.
Das Pidagogische ist hier, wie es im Hauptwort auf-
tritt, auch zentral im Blickpunkt. Aber es wird nun
doch als abhéngige Funktion von gesellschaftlichen
Gesamtverhiltnissen betrachtet. Die Erziehung ist
eine andere im Rahmen der Geschlechterverfassung,
der stindischen Gesellschaft und der sogenannten
Klassengesellschaft. Sie ist eine andere in einem
militdrischen Lehnsstaat als in einer industriellen
Demokratie auf der rechtlichen Basis der Freiheit
und Gleichheit der Staatsbiirger. Sie ist auch abhéin-
gig von den Regierungsformen, als deren Hauptar-
ten man immer noch mit einer allzu duBerlichen
Einteilung in Monarchie, Aristokratie und Demo-
kratie anzugeben pflegt. Zur soziologischen Pad-
agogik wiirde ferner jede Betrachtungsweise geho-
ren, die die Erziehung unter erschwerten und er-
schiitterten, ja krisenhaften Gesellschaftsverhalinis-
sen erortert, etwa die Erziehung des notleidenden
groBstddtischen Proletariats. Alle diese Einstellun-
gen setzen eine sachgemiBe Begriffsbildung der wis-
senschaftlichen Soziologie voraus, mit der es noch
schlecht bestellt ist. Schon die Beispiele zeigen, daB
das Arbeiten mit ewigen Typen nur fiir solche
Epochen der Kultur fruchtbar sein wird, nie noch —
verhiltnismaBig geschichtslos — den dauernden



Grundbedingungen der biologischen Existenz sehr
nahe bleiben. Fiir die Zusammenarbeit von Ethno-
logie und Pédagogik erwachsen hier wichtige, kaum
in Angriff genommene Aufgaben. Und auch fiir
spatere Stufen von Kulturvélkern, die — wie die des
Abendlandes — aus einer mittelalterlich gemein-
samen Geisteswelt herkommen, werden solche Klas-
sifikationen nicht wertlos sein, weil sie die Vorbe-
dingungen fiir eine vergleichende historische Be-
trachtung bilden. So héngen z. B. wichtige Unter-
schiede der englischen Padagogik gegeniiber der
franzésischen damit zusammen, daBl auf dem Fest-
lande der absolutistische Staat zur wesentlichen
Herrschaft iiber die Erziehung gelangt ist, wah-
rend der Absolutismus in England rudimentir ge-
blieben ist.

In der soziologischen Pddagogik ist also die Erzie-
hung abhingige Variable von typischen Gesell-
schaftsformen. Hingegen fragt die pddagogische So-
ziologie nach den Gesellschaftsformen, die selbst als
ausdriickliche kollektive Triger eines Erziehungs-
willens (als Erziehungssubjekte) auftreten. Der bis-
her isoliert gesehene Erzieher wird dann zum Re-
prasentanten der betreffenden Gemeinschaft, zieht
aus ihr seinen eigentiimlichen Erziehungsgeist, han-
delt in ihrem Sinne oder in ihrem Auftrage.

Darf man auch hier klassifizieren, so wird es
sich empfehlen, die beliebte, aber unscharfe Eintei-
lung von Tonnies in Gemeinschaften und Gesell-
schaften durch die klarere in Naturformen und Kul-
turformen der Gesellschaft zu ersetzen. Unter Na-
turformen verstehe ich alle die Formen des Zusam-
menlebens, die durch ein Blutsband fundiert sind,
also bis in die eigentliche biologische Schicht des Le-
bens zuriickreichen. Dahin gehort die Sippe, der
Stamm und das Volk im ethnischen Sinne. Die Fa-
milie als GroBfamilie, dann als Kleinfamilie scheint
durchweg eine aus vaterrechtlichen Sippenordnun-
gen hervorgegangene spitere Form zu sein. Die
Rasse ist kein Verband, sondern eine vorwiegend na-
turwissenschaftliche Kennzeichnung von zunichst
leiblichen Eigentiimlichkeiten, die durch blutsmai-
Bigen Erbgang herausgebildet sind. Es gibt einen
Rasseninstinkt, aber keine Rasse als Form des Zu-
sammenlebens und Verbundenseins.

Auch das Blutsband als solches bewirkt noch kei-
ne innigere Bindung der zugehoérigen Einzelwesen,
wenn nicht aus tatséchlichem Zusammenleben ein
ausdriickliches Wissen um dieses Verbundensein
hinzutritt. Das Volk im ethnischen Sinne wird zu
einer kulturellen Einheit erst, wenn es sich seiner
blutsmaBigen Verbundenheit bewuft wird.

Im Gegensatz zu diesen biologisch unterbauten
Formen der Gesellschaft nenne ich Kulturformen

alle die, in denen das Zusammengehérigkeitsbe-
wuBtsein (VerbundenheitsbewuBtsein) durch ge-
meinsam geférderte sachliche Kulturgehalte vermit-
telt ist. Die Bindung kann sehr stark ins Zentrum
der betreffenden Personlichkeiten hineinreichen
(Gesinnungsgemeinschaften, Freundschaften), sie
kann aber auch sehr duBerlich, lose und zufallig sein
(Zweckverbande ad hoc). Sie kann von langer Dau-
er oder fliichtig sein. Sie kann iiber das Leben der
einzelnen Individuen hinausreichen (z. B. ein Ver-
ein oder eine Gesellschaft, die nach dem Ausster-
ben der Begriinder fortbestehen), sie kann auch
ganz an die konkreten Individuen gebunden sein
(eine Freundschaft, eine Bekanntschaft).

Fiir die Padagogik werden alle diese Formen erst
interessant, wofern sie ausdriicklich als Subjekte
eines bestimmten Erziehungswillens fungieren. Un-
ter diesem Gesichtspunkt wire weiter zu klassifizie-
ren in solche, die den Erziehungszweck neben ande-
ren in ihre Kollektivaufgaben aufgenommen haben,
und in solche, die ausdriicklich und spezifisch dem
Erziehungszweck gewidmet sind. Hauptbeispiele fiir
die letzteren sind eine Schule, ein Erziehungsheim,
eine rein pidagogische Freundschaft. Weder der
Staat noch die Familie sind rein padagogische Ge-
meinschaften.

Es ist hinzuzufiigen, daB keine Naturform der Ge-
sellschaft auffindbar ist, die nicht zugleich kultu-
relle Inhalte in sich aufnihme. Ein Volk z. B. ist
niemals bloBe Geschlechterfolge, sondern immer zu-
gleich historische Kulturgemeinschaft. Aber wie in
der Familie und im Stamm, so ist auch im Volk das
biologisch begriindete Verhiltnis der Generationen
vorzugsweise strukturbestimmend. Ein Volk kann
als Volk nur leben durch bewufite Pflege und Er-
ziehung seines Nachwuchses. Der Fall ist nicht aus-
geschlossen, daf} sich im Laufe der Geschichte durch
Kulturgemeinschaft ein neues Volk bildet; es wird
sich dann aber in der Regel seinen eigenen, neuen
Abstammungsmythos schaffen.

Auch diese Klassifikationen sind ohne Beriick-
sichtigung inhaltlicher geschichtlicher Besonderhei-
ten fiir die Wissenschaft wenig fruchtbar. Immerhin
wird es moglich sein, allgemeinste, zeitlos giiltige
Aussagen zu machen tiber Sippenerziehung, Stam-
meserziehung, Familienerziehung, Volkserziehung
einerseits, Staatserziehung, Schulerziehung, berufs-
stindische Erziehung, Bundeserziehung und derglei-
chen anderseits. In all diesen Féllen werden sich aus
der Struktur der betreffenden Gesellschaft gewisse
typische Grundformen ergeben, die mit ihnen we-
senhaft gesetzt sind. Darauf deutet z. B. schon die
Bezeichnung hausliche Erziehung als Aquivalent

127



fiir Familienerziehung. Zur Schule gehért eben not-
wendig das AuBlerhiusliche. Ferner handelt es sich
itberall nicht nur um Erziehung durch die betref-
fenden Gruppenbildungen und in ihnen, sondern
auch um Erziehung fiir sie, d. h. fiir ihre Erhaltung
und die Pflege ihres eigentiimlichen Geistes. Alle
Staatserziehung ist auch Erziehung fiir den betref-
fenden Staat. Jedes Volk erzieht seinen Nachwuchs
auch um als Volk, so, wie es sich bewertet und be-
wuflt geworden ist, weiterzuleben.

Alle jene Gesellschaftsformen und Bildungsge-
meinschaften stehen jedoch in der Wirklichkeit
nicht beziehungslos nebeneinander, sondern sie bil-
den ein gesellschaftliches Ganzes von jeweils eigen-
tiimlicher Struktur. Die Padagogische Soziologie
wird also fragen miissen, wie gemif} jener Gesamt-
struktur der Gesellschaft in einer bestimmten Epo-
che etwa Familienerziehung, Standeserziehung,
Staatserziehung, Schulerziehung, Volkserziehung im
engeren Sinne zueinander gelagert sind, wie sie sich
gegenseitig erginzen, durchkreuzen und bekamp-
fen, wie sie sich gegenseitig begrenzen oder ver-
flechten.

Von der Kirche als einer der groBen Erziehungs-
michte war bisher noch gar nicht die Rede. Denn
die Kirche in dem uns vertrauten Sinne ist selbst
eine eigentiimlich Aistorisch bedingte religiose Ver-
bandsform. DaB gerade sie einen starken Erzie-
hungsanspruch erhebt, ist nicht nur aus ihrem We-
sen als Pflegerin hochster Gnadengiiter zu verste-
hen, sondern auch aus ihrer besonderen historischen
Funktion in der Erziehungsgeschichte des Abend-
landes.

Greifen wir irgendeine seiner Erziehungsepochen
heraus, so finden wir immer eine eigentiimliche Dy-
namik und Rivalitit zwischen Familienerziehung,
Staatserziehung und kirchlicher Erziehung, womit
sich dann der Kampf zwischen Staatsschule und Kir-
chenschule kompliziert. Standes- und Berufsfakto-
ren spielen weiter hinein.* Es entsteht also ein le-
bendiges Gewirr, das man nur historisch ganz ver-
stehen wird. Aber die ewigen Gesetzlichkeiten der
Urformen der Gesellschaft iiberhaupt mufl man sich
vorher klargemacht haben, wenn man die Eigenart
der historischen Konstellationen voll begreifen will.
Wir erleben gerade heute in Deutschland wie ein
solcher ewiger, aber zeitweise nicht geniigend beach-
teter Faktor, namlich das noch vom Staat unabhan-
gig gedachte Volk als Lebensgebilde, sich im Be-
wuBtsein wieder vordrangt und neben zeitbedingten

* Vgl. meine Abhandlung: Die wissenschaftlichen Grund-
lagen der Schulverfassungslehre und Schulpolitik. Abhdl.
der PreuBischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1928.

128

Notwendigkeiten auch seine ewigen Anspriiche gel-
tend macht. Ja, das Volk hat seine Sonderstellung
unter den iibrigen Erziehungsmichten gerade da-
durch, daB es zwar im Bios wurzelt, zugleich aber in
die geistige Schicht (in engerer Bedeutung) hinauf-
reicht, vor allem durch seinen Charakter als Sprach-
gemeinschaft. Die Sprache — das hat schon Herder
gesehen — ist das wichtigste Bindeglied zwischen Na-
tur und Kultur. Sie gehort beiden Schichten an. Sie
ist zugleich das stirkste Bindeglied zwischen Mensch
und Mensch. Thr Wesen ist es, Band im weitesten
Sinne zu sein. Ein gemeinsames Leben, im geisti-
gen Verkehr und im geistigen Schaffen, ist ohne
Sprache nicht denkbar. Zeitlich genommen stellt
die Sprache das Band zwischen den Generationen
her. Denn die wesentlichsten Gehalte der Tradition
sind wiederum auf die Vermittlung der Sprache an-
gewiesen. Will man einen Volksstamm aus seinem
Volksverband und aus seiner Volkstradition heraus-
reiflen, so wird man ihm vor allem seine Sprache
nehmen miissen. Trotz aller Blutsverbindung be-
giinstigt dann die neue Sprache in einiger Zeit neue
Bindungen und neue Traditionsstrange. Die Spra-
che selbst also, obwohl sie kein personales Subjekt
ist, ist einer méachtigen Erzieherin vergleichbar. Sie
ist eine solche durch die Individuen und iiber die In-
dividuen hinaus lebende Macht, die sich die einzel-
nen zu beseelten Dienern wihlt, wie wir es frither
ausgefiithrt haben. In Schleiermachers Ethik und
Pidagogik sind iiber diesen Sachverhalt tiefsinnige
Bemerkungen zu finden.

Wenn sich soziologische Padagogik und padago-
gische Soziologie hinsichtlich ihres Gegenstandes
unterscheiden wie Medium der Erziehung und Tra-
ger der Erziehung, so ist gemeinsame Sprache zwar
zunichst nur Medium. Aber indem sie durch Perso-
nen hindurchwirkt, bringt sie in ihrer Funktion als
Medium eine Fiille von geistigen Gehalten mit und
umféingt damit den Erzieher wie den Zogling. In der
Lebendigkeit der Sprachgemeinschaft, deren feinere
soziologische Zusammenhénge noch wenig analy-
siert sind, kommt das iiberindividuelle Gesamtleben,
von dem beide getragen sind, zum unwiderleg-
lichen Ausdruck. Denn Sprechen bewirkt Uberwin-
dung — nicht nur des Raumes und der Zeit —. son-
dern auch vieler sachlich-seelischer Trennungen,
die mit dem Schicksal der Individuation fiir die ein-

zelnen gesetzt sind.
*

Die Mannigfaltigkeit der Lebenskreise, denen der
werdende Mensch angehort, bedeutet die Umwelt,
durch die und fiir die er erzogen wird. Sie sind im-
mer von gesellschaftlicher und geschichtlicher Art;



sie greifen vielfach durcheinander und erzeugen da-
mit eine Fille innerer Spannungen, denen keine Er-
ziehung auf verwickelterer Stufe entgehen kann. Sie
entfalten, je nach der gesamten Kulturlage, eine
verschieden grofle tatsichliche Macht. Die philo-
sophische Besinnung versucht immer aufs neue,
diese historisch entstandene Lagerung mit den MaB-
staben ethischer Kritik zu berichtigen und — wenig-
stens in Gedanken — eine «richtige Rangordnung»
in ihr herzustellen. Aber diese philosophische Arbeit
erfolgt selbst zunichst im Strom der historischen
Bewegung und Wandlung. Nur von diesem immer
bedingten Standort greift sie nach dem Unbeding-
ten und Uberzeitlichen. Darin liegt die Wiirde ihrer
Funktion in Zeitaltern, deren religiéses BewuBtsein
bereits von einem selbstindig suchenden Denken
durchsetzt ist.

Innerhalb dieses Denkens bemerken wir jedoch
zwel Grundrichtungen: Es mochte einmal méglichst
nahe an die konkrete historische Fiille der geistig-
kulturellen Gebilde herankommen, in unserem Fall
also die lebendige Totalitit der Erziehungsméchte
erfassen. Anderseits triagt es den Zug nach Auf-
deckung letzter, noch sinnhaltiger Elementarvor-
ginge in sich; es will von ihnen aus die verwickel-
ten Gebilde des Lebens nachkonstruieren; eben des-
halb bleibt es in dieser zweiten Funktion notwendig
abstrakt und konstruktiv. Man findet den gleichen
Gegensatz — nicht nur in Deutschland — z. B. in dem
Kampf der sogenannten historischen Richtung der
Nationalékonomie mit der abstrakt deduktiven Me-
thode wieder. Aus langen Auseinandersetzungen ist
mindestens so viel klar geworden, daB beide Ver-
fahrensweisen notwendig sind, daB sie sich gegen-
seitig ergédnzen und einander unablissig suchen
miissen.

Pestalozzi ist durch die seherische Sicherheit sei-
nes miihseligen Ringens um Klarheit nicht zufillig
nach beiden Richtungen hin getrieben worden. In
seiner ersten Periode (der Lienhard- und Gertrud-
Zeit) geht er von den organischen Lebenskreisen
aus, in die der Mensch «von Natur» eingelagert ist.
Folgerichtig betont er hier die Seite der Milieupad-
agogik. In seiner zweiten Periode, nachdem die
Franzosische Revolution die alte, mehr organische
Gesellschaftsordnung erschiittert hatte, findet er
sich zum Riickgang auf elementarere Erziehungs-
vorginge genétigt. Er faBt sie unter dem EinfluB der
zeitgenossischen idealistischen Denkweise als spon-
tane Akte des Einzelgeistes oder der werdenden Per-
son. So kommt er zu einer Pidagogik, die sich an die
Selbstandigkeit und Selbsttitigkeit der Person wen-
det. Beide Richtungen miteinander ganz auszuglei-
chen, ist ihm begreiflicherweise nicht gelungen. Er

hitte dazu eine Philosophie besitzen miissen dhnlich
der Hegelschen, in der die iiberindividuellen Le-
benszusammenhinge des Geistes und die individu-
ellen Leistungen des geistigen Verstehens und Ge-
staltens gleichermaBen zu ihrem Recht gekommen
waéren.

Auch heute 148t sich nur die Aufgabe formulie-
ren und an giinstig gearteten Beispielen erldutern.
Denn wir arbeiten hier an einer Stelle, an der die
wissenschaftliche Padagogik auf Ergebnisse anderer
Geisteswissenschaften angewiesen ist; diese aber be-
finden sich selbst noch in einem unentwickelten Zu-
stande.

Man kann das Problem schon an der Schicht der
leiblichen Erziehung anschaulich machen. Natiir-
lich wichst und gedeiht der Leib des jungen Men-
schen beinahe von selbst am téglichen Lebensvoll-
zug. In iiberlieferten Jugendspielen iiben sich die
Muskeln, die Sinne und die damit unmittelbar ver-
bundenen Akte des Bemerkens und Wollens, des
Reagierens und Sichentscheidens. Spéater tritt die
Arbeit oder der Ernstkampf hinzu. Kame es auf wei-
ter nichts an, so diirfte man auch hier einfach dar-
auf vertrauen, daf3 «das Leben bildet», und daf} das
In-Gemeinschaft-Stehen erzieht. Aber dies ist doch
nur eine Padagogik im naiven Zustande. Planmi-
Bige Bildung fordert den Riickgang auf den Bau des
menschlichen Kérpers und die Einzelgesetze seines
Funktionierens. Wie schon in der militdrischen Aus-
bildung alten Stiles gewisse Einzelleistungen zur
hochsten Prazision gebracht wurden, so miifite eine
vollig durchdachte Gymnastik auf der Grundlage
von Anatomie und Physiologie die elementaren
Grundakte gesondert zur Vollendung bringen, um
sie zuletzt zur veredelten leiblichen Gesamtleistung
zusammenzufassen. Auch das hat Pestalozzi geahnt.
Aber es geniigt dazu nicht die kahle Mathematik et-
wa der Freiiibungen ilterer Zeit mit ihrem Vorwirts
und Riickwirts, Aufwiérts und Abwirts, Links und
Rechts. Sondern die gesuchten Elementarakte miif3-
ten in ihrem organischen Totalverbande geschaut
werden. Weiter miifiten sie in ihrem Zusammen-
hang mit einfachsten seelischen Funktionen und Er-
lebnissen (z.B. Spannung und Entspannung) er-
faBt werden. Und endlich miiite der ethische Bil-
dungswert einer solchen, aus Elementarleistungen
zusammen gewachsenen leiblichen Ubung durch-
drungen werden, bis empor zu dem weltanschau-
lichen Zusammenhang, aus dem heraus der Mensch,
besonders der moderne Mensch, iiberhaupt zu den
Leibesiibungen kommt. Das wichtigste an diesem
vielseitigen Gefiige ist das Vordringen zu wirklich
organischen, nicht bloB mechanischen, d. h. maschi-
nenmiBigen Elementen.

129



Die gleiche Aufgabe kehrt im Bereich der gei-
stigen Erziehung engerer Bedeutung wieder. Nur
handelt es sich hier nicht mehr bloB um Ankniip-
fung an den Aufbau eines leiblichen Organismus
aus Organen mit schulbaren Sonderfunktionen, son-
dern um die Aufdeckung elementarster sinnhal-
tiger Geistesakte, die am vollendeten Gewebe einer
geistigen Totalleistung noch feststellbar sind. Es ist
ein wesentlicher Gedanke meiner Psychologie und
Pidagogik, daBl diese sinnhaltigen Elemente nicht in
der frither meist untersuchten Schicht der bloSen
seelischen Funktionen, wie Vorstellen, Assoziieren,
Reproduzieren, Fiihlen, Streben und Wollen, auch

nicht in einer abstrakten Anzahl von Grundaffekten
gelegen ist. Die Elemente des Geistigen liegen eine
Schicht héher und sind erheblich verwickelter. Alles
kommt hier also auf die Beantwortung der Frage
an: was ist im geistigen Sinne elementar? Die Lei-
stungen z. B., an die Frau Montessori ihre friithkind-
lichen Ubungen ankniipft, sind selber viel verwik-
kelter, als sie sie mit ihren psychologischen Mitteln
darstellt, und doch sind sie fiir den totalen Lebens-
vollzug dieses Kindesalters zu abstrakt, zu sehr ent-
seelt. Frobel hat hier intuitiv manches richtiger ge-
sehen.

(Schlus folgt)

Les nouveaux moyens d’enseignement aux Etats-Unis
- Par Wilbur Schramm | Unesco 48

Résultats des recherches sur les laboratoires lin-
guistiques et I'auto-instruction programmée. Ces deux
moyens sont trop nouveaux pour avoir fait ’objet
d’expérimentations et de recherches étendues. Tout
ce que nous savons c’est qu’ils sont vraiment effi-
caces. D’aprés les rapports regus, les laboratoires
linguistiques permettent de réduire de fagon appré-
ciable le temps nécessaire pour apprendre & parler
et & comprendre une langue étrangére. Quelques
tests de grande envergure en plus des petits tests
effectués au cours de 1’élaboration des programmes,
montrent que les programmes font gagner du temps
aux maftres comme aux éléves.

Nous ne savons pas encore trés bien quelles ma-
tiéres ou techniques se prétent le mieux & la pro-
grammation, bien que le champ d’application de cette
méthode paraisse trés étendu — allant des mathé-
matiques a la grammaire, du droit constitutionnel
aux langues vivantes, de la logique & la physique et
a la psychologie, voire au jeu d’échecs. Les re-
cherches actuelles portent plus particuliérement sur
la forme et la nature des programmes: combien d’er-
reurs 1’éléve devrait-il commetire (s’il en fait trop,
il risque de s’habituer & ne pas répondre correcte-
ment; s’il n’en fait pas assez, il risque de s’ennuyer) ;
quelle doit étre la gradation entre les différents élé-
ments; convient-il — et si oui, dans quels cas, que les
réponses soient construites (rédigées) ou faut-il au
contraire qu’elles soient choisies sur une liste donnée
(méthode du choix multiple); & quel moment les
programmes doivent-ils se diversifier (c’est-a-dire
permetire a un éléve de sauter ce qu’il sait et de
s’arréter sur ce qu’il ne sait pas) ; enfin, quel genre
de stimuli faut-il employer dans tel ou tel cas? Les
réponses a ces questions commencent a se préciser.

130

L’emploi des calculatrices dans l'enseignement.

Ce mode de communication entre ’homme et la
machine est si nouveau que nous pouvons seulement
tenter de prévoir son utilisation possible dans I’en-
seignement. Les calculatrices ont été utilisées en
liaison avec I'enseignement de deux maniéres. Tout
d’abord, elles ont été adaptées pour servir d’instruc-
teurs hautement perfectionnés dans ’enseignement
programmé. Il est évident qu’une calculatrice dis-
pose de beaucoup plus de moyens qu'une brochure
imprimée et pourrait théoriquement étre utilisée
pour fournir un nombre illimité de choix, de ques-
tions et d’explications. La calculatrice peut méme
«apprendre» & devenir un meilleur instructeur tout
comme elle apprend & mieux jouer aux échecs. On
ne peut toutefois signaler dans ce domaine qu’un
début d’expérimentation. En deuxiéme lieu, les cal-
culatrices sont utilisées pour le dépistage rapide des
informations — ce qui représente évidemment un as-
pect important de I’enseignement a notre époque o,
dans certains domaines, les faits et les données s’ac-
cumulent a I'infini. Il est maintenant possible de do-
ter les calculatrices de mémoires d’une capacité suf-
fisante pour contenir pratiquement toutes les don-
nées relatives & un domaine a étudier, et nous dis-
posons de méthodes ultra rapides pour extraire ces
données. Le probléme consiste a les codifier de fagon
que 'usager puisse trouver ce qu’il cherche. Nous ne
savons évidemment pas aujourd’hui quel élément
de tel ou tel livre ou article aura de I'importance
demain. Méme une codification trés complexe permet
seulement d’augmenter les chances de trouver ce
que l’on cherche. Les expériences apparemment les
plus fécondes & cet égard consistent a faire analyser
le contenu du texte par la machine, de fagcon que pra-



	Umrisse der philosophischen Pädagogik

