
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 37 (1964-1965)

Heft: 6

Artikel: Umrisse der philosophischen Pädagogik

Autor: Spranger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 6, Seite 113-136 SEPTEMBER 1964

Umrisse der philosophischen Pädagogik
Von Eduard Spranger

Der Erziehtmgsvorgang ist in das Ganze des

biologisch-kulturellen Lebens seiner Zeit eingelagert.
Er ist mit allen seinen Seiten eng verwachsen. Wenn
sich die wissenschaftliche Analyse bemüht, Teilfaktoren

herauszulösen, so geschieht es doch immer in
dem Bewußtsein, daß alles mit allem verwoben ist,
daß man also die unvermeidlichen Zerschneidungen
durch ein nachfolgendes totalisierendes Verfahren
heilen muß.

Schon Bildsamkeit, Bildungsideal, Bildungsgüter
und Bildungswerte, Bildnerpersönlichkeit und Bil-
dungsgemeinschaft sind vergleichbar mit den Seiten
eines Würfels: Man legt jeweils eine nach oben; die
anderen aber kann man nicht wegdenken, sondern
sie haben zu ihr eine bestimmt angebbare Lage. Bei
der Herausarbeitung des pädagogischen Grundverhältnisses

haben wir Erzieher und Zögling vorübergehend

in ihrem isolierten Bezug zueinander
betrachtet. Aber wir vergessen deshalb nicht, daß

beide in einer geistig-gesellschaftlichen Umgebung
existieren, ja vom Geist ihrer Zeit durchwachsen
sind. Der Erzieher ist hier immer historisch bedingter

Träger von geistigen Gehalten. Und über die
Geistesart beider, die entfaltete des einen, die unent-
faltete des anderen, wölbt sich als drittes der Bezug

zum Absoluten, dem beide religiös und ethisch
verpflichtet sind.

Man kann die Analyse noch in zwei anderen

Richtungen fortsetzen: nach der Seite der Einlagerung

in bestimmte gesellschaftliche Verbände und
nach der Seite der geistigen Sachgebiete, in deren

Verständnis und Förderung der Werdende
hineingebildet werden soll. Beide Untersuchungen werden
in diesem ersten Teil ebenfalls so weit wie möglich
zeitlos gültig durchgeführt, d.h. es soll von der
jeweils anderen, historischen Kulturlage abgesehen
werden. Dies glückt natürlich nur, wenn man den

Mut hat zu möglichst einfachen begrifflichen
Konstruktionen.

Der Name Soziologie und die damit bezeichnete
Sonderwissenschaft gehen bekanntlich auf A. Comte

zurück. In Deutschland haben beide nur langsam
Eingang gefunden. Diese Tatsache bestätigt den

allgemeinen Sachverhalt, daß sich die Geisteswissen¬

schaften, besonders aber die sciences morales et
politiques, in und mit den historisch-konkreten
Geistes- und Gesellschaftslagen entwickeln. Sie entstehen

nicht aus einer vorher fertigen Systematik der
Wissenschaften, sondern aus der historischen Bewegung

des Lebens. Daraus erklären sich auch die
nationalen Unterschiede in der Wissenschaftsentwicklung.

Man kann die Sprödigkeit des deutschen Denkens

gegen die sogenannte Soziologie in großen
Zügen auf folgende historische Umstände zurückführen:

In Frankreich vollzog sich 1789 ein großer Konflikt

zwischen Gesellschaft und Staat. Er war vorbereitet

durch viele Gestalten des rationalen Naturrechts,

das dann in Rousseaus «Contrat social»
gipfelte. Eine rational konstruierte, aus Einzelwillen
aufgebaute Gesellschaft wird zunächst dem
vorgefundenen Staat polemisch entgegengestellt, dann
aber zum Fundament eines neuen Staatsgedankens
erhoben. Lange anhaltende revolutionäre Bewegungen

und gesellschaftliche Umschichtungen ziehen
die Aufmerksamkeit der Theoretiker auf sich: diese

«Gesellschaft» scheint ihre Eigengesetzlichkeit zu
haben; der Staat aber ist nur eine Resultante solcher
«sozialen» Vorgänge. So verwandelt sich das
fordernde Naturrecht allmählich in eine (scheinbar)
nur beschreibende und Gesetze bildende «Soziologie».

In Deutschland vollziehen sich die zeitlich
entsprechenden Vorgänge erstens nicht katastrophisch
revolutionär, sondern mehr organisch, mehr als
Reform (vor allem als die Reform Stein-Hardenbergs) ;

zweitens mehr von oben, durch staatliche Maßnahmen,

als von unten durch eine Eigenaktion der
Gesellschaft. Theoretisch spiegelt sich dieses Geschehen

einerseits in einer stärker historischen Denkweise,

die mit Herder und Moser einsetzt, zu dem

Freiherrn vom Stein und der historischen Schule

weiterführt, sehr früh aber geradezu in eine
romantisch-reaktionäre Geisteshaltung umschlägt;
andererseits in der Heraushebung des Staates aus allen
anderen gesellschaftlichen Gebilden. Hegels
Rechtsphilosophie ist hierfür das klassische Beispiel. Seine

Gleichsetzung des Staates mit der absoluten Sittlich-

125



keit bestimmt auf lange Zeit hinaus die Einstellung
von Politikern, Historikern und Philosophen. Die
«Gesellschaft» bleibt ein dem Staat untergeordnetes,
einseitig ökonomisch und juristisch geartetes
Gebilde. Ja im Grunde betrachten die historisch gerichteten

deutschen Denker sie schon am Anfang des

19. Jahrhunderts als eine Mißartung und Erstarrung

des dahinterliegenden Lebensgebildes Volk.
Wie die beiden national verschiedenen Denkweisen

sich im Laufe des 19. Jahrhunderts durchdrungen

haben, kann hier nicht gezeigt werden. In
Deutschland bezeichnen Lorenz v. Stein, Treitschke,
Schäffle, Tönnies die Hauptstationen des Weges, auf
dem das Phänomen «Gesellschaft» und die
Gesellschaftswissenschaft zur Geltung kommt. Aber diese

deutsche Soziologie wird bezeichnenderweise immer
gleich politisch, immer historisch-(organisch), oft

sogar wieder dialektisch wie hei Hegel.
Man kann aus dieser notgedrungen rohen

Feststellung zwei Schlüsse ziehen: der eine folgert, das

Denken über den Komplex Volk-Recht-Staat-Gesell-
schaft sei jeweils ganz neu nach der neuen historischen

Situation auszurichten, wie ja selbst Hegels
großartige Rechtsphilosophie im Grunde vorwiegend

ihre «Zeit in Gedanken faßt». Diese Aufgabe,
Wirklichkeitswissenschaft, ja nur «Gegenwartswissenschaft»

zu sein, hat der Soziologie z. R. H. Freyer
gestellt. Und sicher besteht diese Aufgabe, die

Gegenwart in ihrer konkreten geistigen Struktur zu
erfassen, zu Recht. Allerdings, hat man ein solches

Remühen sonst Geschichtsphilosophie genannt,
solange man nämlich den Kern des Gegenwartslebens
nicht gerade und nicht ausschließlich in «sozialen»

Umschichtungen sah, sondern z. R. in religiösen
Dingen oder im äußeren Machtkampf der Staaten.
Dieser Plan einer «Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft»

vom jeweiligen «Heute» ist also selbst

wieder von der Besonderheit der geschichtlichen
Lage her bestimmt, in der er entstanden ist.

Einen ganz anderen Schluß wird derjenige
ziehen, der der Wissenschaft nicht ausschließlich einen
solchen Aktualitätsbezug gibt. Ja auch wenn man
Selbsterkenntnis der Gegenwart für das letzte Ziel
hält, so wird man diese Erkenntnis doch nur dann
wissenschaftlich nennen, falls sie auf einer großen
Überschau über andere historische Epochen und die
in ihnen vorliegenden geistig-gesellschaftlichen
Lehensstrukturen errichtet ist. Obwohl also zugegeben
wird, daß der Begriff der «Gesellschaft», wie er um
1789 entstand, zu eng gefaßt war, so wird man doch
nicht darauf verzichten können, das große Kulturgewebe

menschlichen Lebens auch einmal von der
spezifischen Seite des Verbandslebens her zu
betrachten. Denn erst wenn man frühere und auslän¬

dische abweichende Strukturen kennt, gewinnt man
den überlegenen Sinn dafür, die hic et nunc
vorliegende Gegenwart als einen Spezialfall unter vielen

möglichen in seiner vollen Singularität zu
verstehen. Man muß also Sozialgeschichte in weitester
Bedeutung treiben, die natürlich Stamm, Volk,
Staat, ständisch-berufliche Gliederung usw. ins Auge
faßt. Um dies aber durchzuführen, bedarf man
(schon für die Terminologie) auch einer systematischen

Soziallehre, die die typischen Grundgebilde
zunächst auf allgemeine Begriffe bringt. Dies ist die
bescheidene Hilfsfunktion, die der beschreibenden
und klassifizierenden Soziologie zukommt. Schon sie

wird nicht nur ewige Typen, sondern auch Epochaltypen

entwerfen müssen. Denn — um nur ein
Beispiel zu nennen: ein Volk in primitiven Kulturen ist
ein anderes Gebilde als ein Volk in der abendländischen

Kultur des 20. Jahrhunderts. Da jedoch dieser

Abriß zunächst dem Versuch gilt, sich zeitlosen

Typen anzunähern, Urphänomene des historischgeistigen

Gesamtlebens herauszustellen, so werden
auch für die Zwecke der philosophischen Pädagogik
die allgemeinsten begrifflichen Gesichtspunkte
wenigstens aufgezählt werden müssen. —

Pädagogische Soziologie ist nicht gleichbedeutend
mit soziologischer Pädagogik. Unter der letzteren
verstehen wir die Erörterung der pädagogischen
Lebenserscheinungen in ihrer Bedingtheit durch die

zugehörige Gesamtgesellschaft und ihre Strukturen.
Das Pädagogische ist hier, wie es im Hauptwort
auftritt, auch zentral im Blickpunkt. Aber es wird mm
doch als abhängige Funktion von gesellschaftlichen
Gesamtverhältnissen betrachtet. Die Erziehung ist
eine andere im Rahmen der Geschlechterverfassung,
der ständischen Gesellschaft und der sogenannten
Klassengesellschaft. Sie ist eine andere in einem
militärischen Lehnsstaat als in einer industriellen
Demokratie auf der rechtlichen Basis der Freiheit
und Gleichheit der Staatsbürger. Sie ist auch abhängig

von den Regierungsformen, als deren Hauptarten

man immer noch mit einer allzu äußerlichen
Einteilung in Monarchie, Aristokratie und Demokratie

anzugeben pflegt. Zur soziologischen
Pädagogik würde ferner jede Betrachtungsweise gehören,

die die Erziehung unter erschwerten und
erschütterten, ja krisenhaften Gesellschaftsverhältnis-
sen erörtert, etwa die Erziehung des notleidenden
großstädtischen Proletariats. Alle diese Einstellungen

setzen eine sachgemäße Begriffsbildung der
wissenschaftlichen Soziologie voraus, mit der es noch
schlecht bestellt ist. Schon die Beispiele zeigen, daß
das Arbeiten mit ewigen Typen nur für solche

Epochen der Kultur fruchtbar sein wird, nie noch -
verhältnismäßig geschichtslos - den dauernden

126



Grundbedingungen der biologischen Existenz sehr
nahe bleiben. Für die Zusammenarbeit von Ethnologie

und Pädagogik erwachsen hier wichtige, kaum
in Angriff genommene Aufgaben. Und auch für
spätere Stufen von Kulturvölkern, die - wie die des

Abendlandes — aus einer mittelalterlich gemeinsamen

Geisteswelt herkommen, werden solche
Klassifikationen nicht wertlos sein, weil sie die
Vorbedingungen für eine vergleichende historische
Betrachtung bilden. So hängen z. B. wichtige
Unterschiede der englischen Pädagogik gegenüber der
französischen damit zusammen, daß auf dem
Festlande der absolutistische Staat zur wesentlichen
Herrschaft über die Erziehung gelangt ist, während

der Absolutismus in England rudimentär
geblieben ist.

In der soziologischen Pädagogik ist also die Erziehung

abhängige Variable von typischen
Gesellschaftsformen. Hingegen fragt die pädagogische
Soziologie nach den Gesellschaftsformen, die selbst als
ausdrückliche kollektive Träger eines Erziehungswillens

(als Erziehungssubjekte) auftreten. Der bisher

isoliert gesehene Erzieher wird dann zum
Repräsentanten der betreffenden Gemeinschaft, zieht
aus ihr seinen eigentümlichen Erziehungsgeist, handelt

in ihrem Sinne oder in ihrem Auftrage.
Darf man auch hier klassifizieren, so wird es

sich empfehlen, die beliebte, aber unscharfe Einteilung

von Tönnies in Gemeinschaften und
Gesellschaften durch die klarere in Naturformen und
Kulturformen der Gesellschaft zu ersetzen. Unter
Naturformen verstehe ich alle die Formen des

Zusammenlebens, die durch ein Blutsband fundiert sind,
also bis in die eigentliche biologische Schicht des

Lebens zurückreichen. Dahin gehört die Sippe, der
Stamm und das Volk im ethnischen Sinne. Die
Familie als Großfamilie, dann als Kleinfamilie scheint

durchweg eine aus vaterrechtlichen Sippenordnungen

hervorgegangene spätere Form zu sein. Die
Rasse ist kein Verband, sondern eine vorwiegend
naturwissenschaftliche Kennzeichnung von zunächst
leiblichen Eigentümlichkeiten, die durch blutsmäßigen

Erbgang herausgebildet sind. Es gibt einen
Rasseninstinkt, aber keine Rasse als Form des

Zusammenlebens und Verbundenseins.
Auch das Blutsband als solches bewirkt noch keine

innigere Bindung der zugehörigen Einzelwesen,
wenn nicht aus tatsächlichem Zusammenleben ein
ausdrückliches Wissen um dieses Verbundensein
hinzutritt. Das Volk im ethnischen Sinne wird zu
einer kulturellen Einheit erst, wenn es sich seiner

blutsmäßigen Verbundenheit bewußt wird.
Im Gegensatz zu diesen biologisch unterbauten

Formen der Gesellschaft nenne ich Kulturformen

alle die, in denen das Zusammengehörigkeitsbewußtsein

(Verbundenheitsbewußtsein) durch
gemeinsam geförderte sachliche Kulturgehalte vermittelt

ist. Die Bindung kann sehr stark ins Zentrum
der betreffenden Persönlichkeiten hineinreichen
(Gesinnungsgemeinschaften, Freundschaften), sie
kann aber auch sehr äußerlich, lose und zufällig sein
(Zweckverbände ad hoc). Sie kann von langer Dauer

oder flüchtig sein. Sie kann über das Leben der
einzelnen Individuen hinausreichen (z. B. ein Verein

oder eine Gesellschaft, die nach dem Aussterben

der Begründer fortbestehen), sie kann auch

ganz an die konkreten Individuen gebunden sein
(eine Freundschaft, eine Bekanntschaft).

Für die Pädagogik werden alle diese Formen erst
interessant, wofern sie ausdrücklich als Subjekte
eines bestimmten Erziehungswillens fungieren. Unter

diesem Gesichtspunkt wäre weiter zu klassifizieren

in solche, die den Erziehungszweck neben anderen

in ihre Kollektivaufgaben aufgenommen haben,
und in solche, die ausdrücklich und spezifisch dem
Erziehungszweck gewidmet sind. Hauptbeispiele für
die letzteren sind eine Schule, ein Erziehungsheim,
eine rein pädagogische Freundschaft. Weder der
Staat noch die Familie sind rein pädagogische
Gemeinschaften.

Es ist hinzuzufügen, daß keine Naturform der
Gesellschaft auffindbar ist, die nicht zugleich kulturelle

Inhalte in sich aufnähme. Ein Volk z. B. ist
niemals bloße Geschlechterfolge, sondern immer
zugleich historische Kulturgemeinschaft. Aber wie in
der Familie und im Stamm, so ist auch im Volk das

biologisch begründete Verhältnis der Generationen
vorzugsweise strukturbestimmend. Ein Volk kann
als Volk nur leben durch bewußte Pflege und
Erziehung seines Nachwuchses. Der Fall ist nicht
ausgeschlossen, daß sich im Laufe der Geschichte durch
Kulturgemeinschaft ein neues Volk bildet; es wird
sich dann aber in der Regel seinen eigenen, neuen
Abstammungsmythos schaffen.

Auch diese Klassifikationen sind ohne
Berücksichtigung inhaltlicher geschichtlicher Besonderheiten

für die Wissenschaft wenig fruchtbar. Immerhin
wird es möglich sein, allgemeinste, zeitlos gültige
Aussagen zu machen über Sippenerziehung,
Stammeserziehung, Familienerziehung, Volkserziehung
einerseits, Staatserziehung, Schulerziehung,
berufsständische Erziehung, Bundeserziehung und dergleichen

anderseits. In all diesen Fällen werden sich aus
der Struktur der betreffenden Gesellschaft gewisse

typische Grundformen ergeben, die mit ihnen
wesenhaft gesetzt sind. Darauf deutet z. B. schon die

Bezeichnung häusliche Erziehung als Äquivalent

127



für Familienerziehung. Zur Schule gehört eben

notwendig das Außerhäusliche. Ferner handelt es sich
überall nicht nur um Erziehung durch die
betreffenden Gruppenbildungen und in ihnen, sondern
auch um Erziehung für sie, d. h. für ihre Erhaltung
und die Pflege ihres eigentümlichen Geistes. Alle
Staatserziehung ist auch Erziehung für den
betreffenden Staat. Jedes Volk erzieht seinen Nachwuchs
auch um als Volk, so, wie es sich bewertet und
bewußt geworden ist, weiterzuleben.

Ahe jene Gesellschaftsformen und
Bildungsgemeinschaften stehen jedoch in der Wirklichkeit
nicht beziehungslos nebeneinander, sondern sie
bilden ein gesellschaftliches Ganzes von jeweils
eigentümlicher Struktur. Die Pädagogische Soziologie
wird also fragen müssen, wie gemäß jener
Gesamtstruktur der Gesellschaft in einer bestimmten Epoche

etwa Familienerziehung, Standeserziehung,
Staatserziehung, Schulerziehung, Volkserziehung im
engeren Sinne zueinander gelagert sind, wie sie sich

gegenseitig ergänzen, durchkreuzen und bekämpfen,

wie sie sich gegenseitig begrenzen oder
verflechten.

Von der Kirche als einer der großen Erziehungsmächte

war bisher noch gar nicht die Rede. Denn
die Kirche in dem uns vertrauten Sinne ist selbst
eine eigentümlich historisch bedingte religiöse
Verbandsform. Daß gerade sie einen starken
Erziehungsanspruch erhebt, ist nicht nur aus ihrem Wesen

als Pflegerin höchster Gnadengüter zu verstehen,

sondern auch aus ihrer besonderen historischen
Funktion in der Erziehungsgeschichte des Abendlandes.

Greifen wir irgendeine seiner Erziehungsepochen
heraus, so finden wir immer eine eigentümliche
Dynamik und Rivalität zwischen Familienerziehung,
Staatserziehung und kirchlicher Erziehung, womit
sich dann der Kampf zwischen Staatsschule und
Kirchenschule kompliziert. Standes- und Berufsfaktoren

spielen weiter hinein.* Es entsteht also ein
lebendiges Gewirr, das man nur historisch ganz
verstehen wird. Aber die ewigen Gesetzlichkeiten der
Urformen der Gesellschaft überhaupt muß man sich
vorher klargemacht haben, wenn man die Eigenart
der historischen Konstellationen voll begreifen will.
Wir erleben gerade heute in Deutschland wie ein
solcher ewiger, aber zeitweise nicht genügend beachteter

Faktor, nämlich das noch vom Staat unabhängig

gedachte Volk als Lebensgebilde, sich im
Bewußtsein wieder vordrängt und neben zeitbedingten

* Vgl. meine Abhandlung: Die wissenschaftlichen Grundlagen

der Schulverfassungslehre und Schulpolitik. Abhdl.
der Preußischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1928.

Notwendigkeiten auch seine ewigen Ansprüche
geltend macht. Ja, das Volk hat seine Sonderstellung
unter den übrigen Erziehungsmächten gerade
dadurch, daß es zwar im Bios wurzelt, zugleich aber in
die geistige Schicht (in engerer Bedeutung) hinaufreicht,

vor allem durch seinen Charakter als
Sprachgemeinschaft. Die Sprache - das hat schon Herder
gesehen - ist das wichtigste Bindeglied zwischen Natur

und Kultur. Sie gehört beiden Schichten an. Sie

ist zugleich das stärkste Bindeglied zwischen Mensch
und Mensch. Ihr Wesen ist es, Band im weitesten
Sinne zu sein. Ein gemeinsames Leben, im geistigen

Verkehr und im geistigen Schaffen, ist ohne

Sprache nicht denkbar. Zeitlich genommen stellt
die Sprache das Band zwischen den Generationen
her. Denn die wesentlichsten Gehalte der Tradition
sind wiederum auf die Vermittlung der Sprache
angewiesen. Will man einen Volksstamm aus seinem
Volksverband und aus seiner Volkstradition herausreißen,

so wird man ihm vor allem seine Sprache
nehmen müssen. Trotz aller Blutsverbindung
begünstigt dann die neue Sprache in einiger Zeit neue
Bindungen und neue Traditionsstränge. Die Sprache

selbst also, obwohl sie kein personales Subjekt
ist, ist einer mächtigen Erzieherin vergleichbar. Sie

ist eine solche durch die Individuen und über die
Individuen hinaus lebende Macht, die sich die einzelnen

zu beseelten Dienern wählt, wie wir es früher
ausgeführt haben. In Schleiermachers Ethik und
Pädagogik sind über diesen Sachverhalt tiefsinnige
Bemerkungen zu finden.

Wenn sich soziologische Pädagogik und pädagogische

Soziologie hinsichtlich ihres Gegenstandes
unterscheiden wie Medium der Erziehung und Träger

der Erziehung, so ist gemeinsame Sprache zwar
zunächst nur Medium. Aber indem sie durch Personen

hindurchwirkt, bringt sie in ihrer Funktion als

Medium eine Fülle von geistigen Gehalten mit und
umfängt damit den Erzieher wie den Zögling. In der
Lebendigkeit der Sprachgemeinschaft, deren feinere
soziologische Zusammenhänge noch wenig analysiert

sind, kommt das überindividuelle Gesamtleben,
von dem beide getragen sind, zum unwiderleglichen

Ausdruck. Denn Sprechen bewirkt Überwindung

- nicht nur des Raumes und der Zeit
sondern auch vieler sachlich-seelischer Trennungen,
die mit dem Schicksal der Individuation für die
einzelnen gesetzt sind.

*

Die Mannigfaltigkeit der Lebenskreise, denen der
werdende Mensch angehört, bedeutet die Umwelt,
durch die und für die er erzogen wird. Sie sind
immer von gesellschaftlicher und geschichtlicher Art;

128



sie greifen vielfach durcheinander und erzeugen
damit eine Fülle innerer Spannungen, denen keine
Erziehung auf verwickelterer Stufe entgehen kann. Sie

entfalten, je nach der gesamten Kulturlage, eine
verschieden große tatsächliche Macht. Die
philosophische Besinnung versucht immer aufs neue,
diese historisch entstandene Lagerung mit den
Maßstäben ethischer Kritik zu berichtigen und - wenigstens

in Gedanken — eine «richtige Rangordnung»
in ihr herzustellen. Aber diese philosophische Arbeit
erfolgt selbst zunächst im Strom der historischen
Bewegung und Wandlung. Nur von diesem immer
bedingten Standort greift sie nach dem Unbedingten

und Überzeitlichen. Darin liegt die Würde ihrer
Funktion in Zeitaltern, deren religiöses Bewußtsein
bereits von einem selbständig suchenden Denken
durchsetzt ist.

Innerhalb dieses Denkens bemerken wir jedoch
zwei Grundrichtungen: Es möchte einmal möglichst
nahe an die konkrete historische Fülle der
geistigkulturellen Gebilde herankommen, in unserem Fall
also die lebendige Totalität der Erziehungsmächte
erfassen. Anderseits trägt es den Zug nach
Aufdeckung letzter, noch sinnhaltiger Elementarvorgänge

in sich; es will von ihnen aus die verwickelten

Gebilde des Lebens nachkonstruieren; eben
deshalb bleibt es in dieser zweiten Funktion notwendig
abstrakt und konstruktiv. Man findet den gleichen
Gegensatz - nicht nur in Deutschland - z. B. in dem

Kampf der sogenannten historischen Richtung der
Nationalökonomie mit der abstrakt deduktiven
Methode wieder. Aus langen Auseinandersetzungen ist
mindestens so viel klar geworden, daß beide
Verfahrensweisen notwendig sind, daß sie sich gegenseitig

ergänzen und einander unablässig suchen

müssen.
Pestalozzi ist durch die seherische Sicherheit seines

mühseligen Ringens um Klarheit nicht zufällig
nach beiden Richtungen hin getrieben worden. In
seiner ersten Periode (der Lienhard- und Gertrud-
Zeit) geht er von den organischen Lebenskreisen

aus, in die der Mensch «von Natur» eingelagert ist.

Folgerichtig betont er hier die Seite der Milieupädagogik.

In seiner zweiten Periode, nachdem die
Französische Revolution die alte, mehr organische
Gesellschaftsordnung erschüttert hatte, findet er
sich zum Rückgang auf elementarere Erziehungsvorgänge

genötigt. Er faßt sie unter dem Einfluß der

zeitgenössischen idealistischen Denkweise als spontane

Akte des Einzelgeistes oder der werdenden Person.

So kommt er zu einer Pädagogik, die sich an die

Selbständigkeit und Selbsttätigkeit der Person wendet.

Beide Richtungen miteinander ganz auszugleichen,

ist ihm begreiflicherweise nicht gelungen. Er

hätte dazu eine Philosophie besitzen müssen ähnlich
der Hegeischen, in der die überindividuellen
Lebenszusammenhänge des Geistes und die individuellen

Leistungen des geistigen Verstehens und
Gestaltens gleichermaßen zu ihrem Recht gekommen
wären.

Auch heute läßt sich nur die Aufgabe formulieren

und an günstig gearteten Beispielen erläutern.
Denn wir arbeiten hier an einer Stelle, an der die
wissenschaftliche Pädagogik auf Ergebnisse anderer
Geisteswissenschaften angewiesen ist; diese aber
befinden sich selbst noch in einem unentwickelten
Zustande.

Man kann das Problem schon an der Schicht der
leiblichen Erziehung anschaulich machen. Natürlich

wächst und gedeiht der Leib des jungen
Menschen beinahe von selbst am täglichen Lebensvollzug.

In überlieferten Jugendspielen üben sich die
Muskeln, die Sinne und die damit unmittelbar
verbundenen Akte des Bemerkens und Wollens, des

Reagierens und Sichentscheidens. Später tritt die
Arbeit oder der Ernstkampf hinzu. Käme es auf weiter

nichts an, so dürfte man auch hier einfach darauf

vertrauen, daß «das Leben bildet», und daß das

In-Gemeinschaft-Stehen erzieht. Aber dies ist doch

nur eine Pädagogik im naiven Zustande. Planmäßige

Bildung fordert den Rückgang auf den Bau des

menschlichen Körpers und die Einzelgesetze seines

Funktionierens. Wie schon in der militärischen
Ausbildung alten Stiles gewisse Einzelleistungen zur
höchsten Präzision gebracht wurden, so müßte eine

völlig durchdachte Gymnastik auf der Grundlage
von Anatomie und Physiologie die elementaren
Grundakte gesondert zur Vollendung bringen, um
sie zuletzt zur veredelten leiblichen Gesamtleistung
zusammenzufassen. Auch das hat Pestalozzi geahnt.
Aber es genügt dazu nicht die kahle Mathematik
etwa der Freiübungen älterer Zeit mit ihrem Vorwärts
und Rückwärts, Aufwärts und Abwärts, Links und
Rechts. Sondern die gesuchten Elementarakte müßten

in ihrem organischen Totalverbande geschaut
werden. Weiter müßten sie in ihrem Zusammenhang

mit einfachsten seelischen Funktionen und
Erlebnissen (z. B. Spannung und Entspannung)
erfaßt werden. Und endlich müßte der ethische
Bildungswert einer solchen, aus Elementarleistungen
zusammen gewachsenen leiblichen Übung
durchdrungen werden, bis empor zu dem weltanschaulichen

Zusammenhang, aus dem heraus der Mensch,
besonders der moderne Mensch, überhaupt zu den

Leibesübungen kommt. Das wichtigste an diesem

vielseitigen Gefüge ist das Vordringen zu wirklich
organischen, nicht bloß mechanischen, d. h.
maschinenmäßigen Elementen.

129



Die gleiche Aufgabe kehrt im Bereich der
geistigen Erziehung engerer Bedeutung wieder. Nur
handelt es sich hier nicht mehr bloß um Anknüpfung

an den Aufbau eines leihlichen Organismus
aus Organen mit schulbaren Sonderfunktionen,
sondern um die Aufdeckung elementarster sinnhal-
tiger Geistesakte, die am vollendeten Gewebe einer
geistigen Totalleistung noch feststellbar sind. Es ist
ein wesentlicher Gedanke meiner Psychologie und
Pädagogik, daß diese sinnhaltigen Elemente nicht in
der früher meist untersuchten Schicht der bloßen
seelischen Funktionen, wie Vorstellen, Assoziieren,
Beproduzieren, Fühlen, Streben und Wollen, auch

nicht in einer abstrakten Anzahl von Grundaffekten
gelegen ist. Die Elemente des Geistigen liegen eine
Schicht höher und sind erheblich verwickelter. Alles
kommt hier also auf die Beantwortung der Frage
an: was ist im geistigen Sinne elementar? Die
Leistungen z. B., an die Frau Montessori ihre frühkindlichen

Übungen anknüpft, sind selber viel verwik-
kelter, als sie sie mit ihren psychologischen Mitteln
darstellt, und doch sind sie für den totalen Lebensvollzug

dieses Kindesalters zu abstrakt, zu sehr
entseelt. Fröbel hat hier intuitiv manches richtiger
gesehen.

(Schluß folgt)

Les nouveaux moyens d'enseignement aux Etats-Unis
Par Wilbur Schramm / Unesco 48

Résultats des recherches sur les laboratoires
linguistiques et Vauto-instruction programmée. Ces deux

moyens sont trop nouveaux pour avoir fait l'objet
d'expérimentations et de recherches étendues. Tout
ce que nous savons c'est qu'ils sont vraiment
efficaces. D'après les rapports reçus, les laboratoires

linguistiques permettent de réduire de façon appréciable

le temps nécessaire pour apprendre à parler
et à comprendre une langue étrangère. Quelques
tests de grande envergure en plus des petits tests
effectués au cours de l'élaboration des programmes,
montrent que les programmes font gagner du temps
aux maîtres comme aux élèves.

Nous ne savons pas encore très bien quelles
matières ou techniques se prêtent le mieux à la
programmation, bien que le champ d'application de cette
méthode paraisse très étendu - allant des

mathématiques à la grammaire, du droit constitutionnel
aux langues vivantes, de la logique à la physique et
à la psychologie, voire au jeu d'échecs. Les
recherches actuelles portent plus particulièrement sur
la forme et la nature des programmes: combien
d'erreurs l'élève devrait-il commettre (s'il en fait trop,
il risque de s'habituer à ne pas répondre correctement;

s'il n'en fait pas assez, il risque de s'ennuyer) ;

quelle doit être la gradation entre les différents
éléments; convient-il — et si oui, dans quels cas, que les

réponses soient construites (rédigées) ou faut-il au
contraire qu'elles soient choisies sur une liste donnée

(méthode du choix multiple); à quel moment les

programmes doivent-ils se diversifier (c'est-à-dire
permettre à un élève de sauter ce qu'il sait et de

s'arrêter sur ce qu'il ne sait pas) ; enfin, quel genre
de stimuli faut-il employer dans tel ou tel cas? Les

réponses à ces questions commencent à se préciser.

L'emploi des calculatrices dans l'enseignement.

Ce mode de communication entre l'homme et la
machine est si nouveau que nous pouvons seulement
tenter de prévoir son utilisation possible dans

l'enseignement. Les calculatrices ont été utilisées en
liaison avec l'enseignement de deux manières. Tout
d'abord, elles ont été adaptées pour servir d'instructeurs

hautement perfectionnés dans l'enseignement
programmé. Il est évident qu'une calculatrice
dispose de beaucoup plus de moyens qu'une brochure
imprimée et pourrait théoriquement être utilisée

pour fournir un nombre illimité de choix, de questions

et d'explications. La calculatrice peut même
«apprendre» à devenir un meilleur instructeur tout
comme elle apprend à mieux jouer aux échecs. On

ne peut toutefois signaler dans ce domaine qu'un
début d'expérimentation. En deuxième lieu, les
calculatrices sont utilisées pour le dépistage rapide des

informations - ce qui représente évidemment un
aspect important de l'enseignement à notre époque où,
dans certains domaines, les faits et les données
s'accumulent à l'infini. Il est maintenant possible de doter

les calculatrices de mémoires d'une capacité
suffisante pour contenir pratiquement toutes les
données relatives à un domaine à étudier, et nous
disposons de méthodes ultra rapides pour extraire ces

données. Le problème consiste à les codifier de façon

que l'usager puisse trouver ce qu'il cherche. Nous ne
savons évidemment pas aujourd'hui quel élément
de tel ou tel livre ou article aura de l'importance
demain. Même une codification très complexe permet
seulement d'augmenter les chances de trouver ce

que l'on cherche. Les expériences apparemment les

plus fécondes à cet égard consistent à faire analyser
le contenu du texte par la machine, de façon que pra-

130


	Umrisse der philosophischen Pädagogik

