
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 37 (1964-1965)

Heft: 2

Artikel: Grenzkonflikte zwischen Soziologie und Pädagogik

Autor: Hauswirth, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 2, Seite 21-44 MAI 1964

Grenzkonflikte zwischen Soziologie und Pädagogik
von Alfred Hauswirth

Die Entwicklung des wissenschaftlichen Denkens
im europäischen Kulturraum bezeugt uns, wie seit
der Renaissance und der Geburtsstunde des

naturwissenschaftlich-kausalen Denkverfahrens mehr
und mehr auch die wertbezogenen Geisteswissenschaften

- französisch: les sciences morales - ins
Gravitationsfeld der «wertfrei» urteilenden Ratio
hineingezogen worden sind. Wenn etwa Pascal,
selbst ein genialer Mathematiker, streng unterschieden

hat zwischen dem «esprit de géométrie» und
dem «esprit de finesse» — wenn dieser «esprit de

finesse» im Gefolge der französischen Literatur
ihren Glanz und ihre Strahlkraft verlieh, so stehen

wir heute vor der Tatsache, daß die empirisch-
«wertfreie» ßetrachtungsweise durch die mechanistisch

fundierte Psychologie des vergangenen
Jahrhunderts und hernach durch Sigmund Freud weit
in die Rezirke des Seelischen, durch Karl Marx (im
wesentlichen) in die Lehren von der Gesellschaft
eingegangen ist. Beider Doktrin wird in ihrer
Einseitigkeit bis zum heutigen Tag angefochten; und
dessen ungeachtet fährt sie fort, ihren unvermeidlichen

Einfluß auf die Gestaltung des Lebens und
Denkens auszuüben — nicht zuletzt in den
Wissenschaften vom Menschen selbst.

Wir glauben kaum fehlzugehen, wenn wir
annehmen, das nächste Feld, das der rationalistischen
Strömung sich darbiete, sei dasjenige der Pädagogik.
Unter dem Einfluß einer progressistisch orientierten

Soziologie werden die der Erziehung überlieferten

Normfundamente zusehends in ihrer Gültigkeit
relativiert. Religion erscheint als «sakrale
Legitimationsideologie»; einfacher: Glaube zerfällt in
«Glaubenssätze»; Orientierung an überlieferten
Werten bedeutet feiges Sich-Ergeben in «göttlichen
und herrscherlichen Willen». - An der letzten
internationalen Lehrertagung in Trogen hat ein
soziologisch orientierter Referent das Gespräch in einem
neuen «Bezugssytem» angebahnt. Und im Walter-
Verlag Ölten ist vor kurzem unter dem Titel «Die
Welt der neuen Jugend»1 der neueste Versuch zu
einer Pädagogik erschienen, die das Überliefern an-
1 Konrad Pfaff: «Die Welt der neuen Jugend», Walter-Verlag,

Ölten 1963.

erkannter Werte im Bildungsprozeß als autoritäre
Beeinflussung betrachtet und den Menschen schon
im Kindesalter zu «existentieller Rationalität»
heranbilden möchte.

Dies alles sind Symptome. Sie zeigen eine
Verschiebung der Perspektiven und Kompetenzen an,
ein sich veränderndes Verhältnis zwischen den
Wertwissenschaften und der lebendigen Überlieferung.

Sie deuten aber auch hin auf eine Spannungslage

zwischen überlieferter Pädagogik und progressistisch

orientierter Soziologie - einen Konflikt, den

man in der bisherigen Diskussion gern mit dem
Blick auf eine «gewandelte Wirklichkeit» ignoriert
hat oder mit fragwürdigen Argumenten -
Scheinbrücken und Scheinzäunen am Rande der
Metaphysik - zu beheben meinte.

Ein erstes und in vielen Varianten wiederholtes
Argument der progressistischen Soziologie, das die

gute Nachbarschaft der Wissenschaften erhalten
soll, ist dieses: Soziologie hat es mit der gesellschaftlichen

Wirklichkeit, mit dem Seienden zu tun,
Pädagogik mit dem Sein-Sollenden. Eine säuberliche
Scheidung. Aber sie enthüllt sich bei näherer
Betrachtung doch wohl als «terrible simplification»,
indem sie das Wesen beider Betrachtungsweisen ein
Stück weit verdunkelt. Sinn und Auftrag der
Pädagogik, wie sie etwa von Paul Haeberlin und ähnlich

vom deutschen Kulturphilosophen Eduard
Spranger verstanden wurde, liegt darin, den jungen
Menschen seiner göttlichen Bestimmung in dieser
Welt entgegenzuführen. Damit ist eigentlich schon

angedeutet, daß die Wurzeln entsprechender
Erziehungswissenschaft nach zwei verschiedenen
Richtungen laufen. Anderseits werden wir feststellen,
wie auch die progressistische Soziologie nicht
Beschreibung und Analyse der Wirklichkeit bleibt,
sondern Interpretation dieser Wirklichkeit bedeutet
und damit nolens volens über den Bereich der
Empirie hinausgeht. Die Überschneidung beider
Bereiche sei im folgenden in Anknüpfung an Sprangers

Gedankenwelt näher ausgeführt.
Spranger sieht in der gesellschaftlichen Moral

eine Seite der «objektiven Kultur», die in ihrer
Gesamtheit die von einzelnen strebenden Individuen

21



verwirklichten Werte verkörpert. Über der
(veränderlichen) kollektiven Moral aber steht als

Richtungsweiser das «Gute an sich» oder der «normative

Geist» - eine ins Unendliche weisende

Richtungskonstante, wirksam als sittlicher Willen Gottes.

Dieses Überpersönliche und Über-Gesellschaft-
liche wird im Einzelnen konkretisiert erlebt als die

persönliche höchste Bestimmung: als normatives
Formgesetz, das dem ganzen wertbestimmten
Lebensvollzug Richtung geben soll. Im Individuum
den Lebensvollzug aus dem Seienden in Richtung
des Sein-Sollenden, des Ideals zu fördern, ist Sache

der Pädagogik. Diese muß sich also sowohl nach der
Seite der verwirklichten Kultur wie nach derjenigen
der absoluten Norm hin orientieren. - Es ist nötig,
dies zu betonen, weil an dieser Stelle die Konfliktsituation

mit einer progressistisch orientierten
Soziologie (etwa im Sinne Professor R. F. Behrendts),
die sich ganz auf den Boden der Erfahrung zu stellen

meint, gegeben ist. Wer objektive Normen und
Kulturwerte nicht von derTranszendenz her begreift,
sieht sich nämlich genötigt, sie (unter positivistischem

Einfluß) von der gesellschaftlichen
«Wirklichkeit» aus zu interpretieren, - etwa als Korrelat
oder gar als Ausfluß vorgegebener Gesellschaftsoder

Herrschaftsformen. Damit erscheinen sie nicht
mehr absolut verbindlich, sondern funktionell
verbunden, d. h. einseitig bezogen und relativiert. Der
progressistisch orientierten Soziologie gewähren sie

indessen eine sogenannt wertfreie Betrachtung und
entheben sie (scheinbar) der Notwendigkeit, vom
festen Grunde der Empirie hinauszubauen auf
Metaphysik.

Solche empirische Betrachtung stellt ins Zentrum
ihrer Lehre einen Ideologiebegriff im Sinne des Hassen-

und interesseverbundenen Denkens und Glaubens

und schafft sich so implicite oder explicite eine
Kultur- und Wahrheitskonzeption, die derjenigen
überlieferter Bildung und Erziehung entgegensteht
und entgegenwirkt.

Zunächst ist freilich nicht zu bestreiten, daß sich

Erziehung innerhalb der Gesellschaft vollzieht, daß
also eine Wechselbeziehung zwischen Erziehung
und gesellschaftlichen Voraussetzungen besteht. Der
Ideologiebegriff2 in Professor Behrendts Buch «Der
Mensch im Licht der Soziologie» (Kohlhammer
1962) erscheint nun aber viel umfassender, indem
er geradezu das Normfundament der Religion als

transzendentale Legitimationsideologie exponiert
und auch der klassischen Bildimg ideologische
Ausrichtung vorwirft. Normen, die etwa für Spranger

2 Gemeint ist hier der Begriff der totalen oder
«Weltanschauungsideologie»; vgl. «Der Mensch im Licht der
Soziologie», p. 45.

letztlich aus der Transzendenz fließen, erscheinen
hier als «erlernte» Richtmaße. «Eine der wichtigsten
Funktionen der Sozialgebilde ist die Weitergabe
solcher als verbindlich erachteter3 Leitideen von einer
Generation zur andern (insbesondere in der Familie,
der Schule, der Kirche, der Gemeinde) in der Form
von Tradition und Glaubenssätzen.» Mehr als das;

«Die sozialen Hierarchien und die ihnen
entsprechenden Über- und Unterordnungsverhältnisse werden

durch religiöse Vorstellungen gerechtfertigt und
durch religiöse Riten zeremoniell gestützt» (Prof.
F. R. Behrendt: «Der Mensch im Licht der Soziologie»

p. 20 bzw. p. 32).
Mag dieser Ideologiebegriff sehr weit gefaßt sein,

so erscheint er doch weniger einseitig als bei Karl
Marx, der im Gefolge der französischen
Aufklärungsphilosophen (De Tracy, Condillac usw., vgl.
H. Barth «Wahrheit und Ideologie» 1945) einen
beherrschenden Ideologiebegriff ins Zentrum seiner
materialistischen Philosophie gestellt hat, wonach
alle Äußerungen des Geistes nur als Reflexe
ökonomischer Verhältnisse erscheinen. Prof. Behrendt
stellt den Ideologiebegriff auf die breitere Basis aller
gesellschaftlichen Voraussetzungen. Außerdem weist
er darauf hin, daß Religion noch andere als
gesellschaftliche Wurzeln habe, die jedoch für die
soziologische Fragestellung nicht relevant seien. Als
empirische Wissenschaft meint sich die Soziologie hier
der weiteren Erörterung entheben zu dürfen, während

doch erst die Behandlung dieser Grenzfrage
dem Nichtsoziologen überzeugende Auskunft über
Berechtigung und Tragweite des Ideologiebegriffes
hinsichtlich der Religion zu geben vermöchte. — Wo
sich freilich, wie heute, jede Wissenschaft vom
Menschen gewissermaßen ihren Limes baut und die
Universitas mehr und mehr in Fachschulen
auseinandertritt, fallen solche grundlegenden Fragen
in akademisches Niemandsland, das kein Fachmann
zu betreten wagt.

Allein im Hinblick auf diese ungeklärte und
unbequeme Wurzelfrage müßte uns die Legitimationshypothese

in bezug auf den Glauben fragwürdig
erscheinen — auch wenn wir nicht wüßten, daß Christi
Botschaft das Reich des Geistes verkündet gegen
Macht und Mammon und daß das soziale Wirken
des Glaubens durch die Jahrhunderte unübersehbar
reich ist. Darüber hinaus zeugt aber ein so weit
gefaßter Ideologiebegriff vor allem auch gegen sich
selber, und zwar in mehrfachem Sinne: Wer selbst
den Glauben und das wissenschaftliche Denken im
Bereich der Geisteswissenschaft weitgehend dem

Ideologiebegriff unterstellt, müßte sich zunächst be-

3 Von uns ausgezeichnet.

22



wüßt sein, daß er selbst diesem ideologischen Denken
unterliegt und als vermeintlich objektiver Betrachter
den archimedischen Punkt außerhalb allen
gesellschaftlichen Bedingtseins niemals erreicht. - Wenn
sich ferner in der Sicht der progressistisch orientierten

Soziologie sogar die Glaubens- und Gedankenwelt

ganzer Epochen, wie etwa des Mittelalters, als
transzendentale Legitimationsideologie entlarvt, so möchte

man schließlich nicht bloß wissen, was da legitimiert

wird (eine unsoziale Gesellschaftsstruktur),
sondern auch fragen: Legitimation vor wem oder
was? Die (paradoxe) Antwort müßte doch wohl lauten:

vor modernem sozialem Denken und «Wissen».
Eine antizipierte, a priori gesetzte Vorstellung von
moderner sozialer Ordnung ohne Gott - dies ist, so

will uns scheinen, die unsichtbare Wertachse, welche

die hier kritisierte Legitimationstheorie konsequent

durch alle Epochen hindurchtreibt. Diese
Konstante wäre freilich kein angelerntes Richtmaß;
als Wertachse durchstößt sie den Bereich der
Empirie und kann nur in einer ungeschriebenen
Metaphysik gelagert sein.

*

Mit dem Begriff der totalen Ideologie (nach Karl
Mannheim), die auch Religion und Weltanschauung

als Rechtfertigungsdenken festlegt, scheint uns,
bei allen Vorbehalten, der Schritt vollzogen von der
Soziologie zum Soziologismus, d. h. zu einer Konzeption

der Kultur, die auch alles rein Geistige und
Menschlich-Individuelle unter die soziologische
Fragestellung herabzwingt.

Hier drängen sich, als Impressionen gleichsam,
Bilder aus der Vergangenheit auf. Seit der Aufklärung

ist ja die Vernunft in verschiedenartigen
Ansätzen immer wieder mit dem Anspruch auf
Verabsolutierung an Kultur und Gesellschaft
herangetreten - und es läßt sich im historischen
Szenenwechsel auch verfolgen, wie sie sich dabei recht
gerne selber mystifiziert hat. Die französischen
Jakobiner ersetzten erstmals die überlieferte Religion
durch einen offiziellen Kult der Vernunft, die im
Namen der Tugend und der Volkswohlfahrt selbst
den Terror idealisierte. - In den marxistischen
Diktaturen von heute aber wähnt sich die Partei
allein im Besitz einer «Wahrheit», die das Proletariat
verwirklichen soll. Und bei uns schicken sich nun
intellektuelle Kreise an, (bei allem verstärkten Ruf
nach Gleichheit und Demokratie) eine bestimmte
Richtung der soziologischen Wissenschaft als einzige
Quelle des ideologiefreien Denkens zu anerkennen.
Da mag denn in besonderem Maße gelten, was
Michel de Montaigne schon von der Wissenschaft
seiner Zeit gesagt hat: «La science est une marotte
ou une puissance».

Die Beleuchtung des Ideologiebegriffs hat im ganzen

gezeigt, wie die soziologische Sicht die überlieferten,

in der Transzendenz wurzelnden Normen in
ihrer Gültigkeit relativiert, während sie gleichzeitig
auf eine neue Norm hintendiert. Das zweite, (vom
ersten abgeleitete) Argument, mit dem sich die
Soziologie konfliktlos von der herkömmlichen Pädagogik

zu scheiden meint, soll dies noch verdeutlichen.
Es dreht sich um die Frage, ob Soziologie der
Pädagogik Normen setze oder nicht. Professor Behrendt
schreibt: «Die Soziologie kann nicht, wie es manchen

heute scheint, als Ersatz für Religion oder
Ethik dienen, das heißt dem Menschen normative
Ziele und Aufgaben setzen.» (Dynamische Gesellschaft,

p. 10) Stellen wir daneben zunächst ein
weiteres Zitat, an welches unsere Betrachtungen
anknüpfen können: «Erziehung bedeutete bisher stets
die Weitergabe der Kultur von der älteren auf die

jüngere Generation, die Einordnung dieser in ein
festes Gehäuse des Glaubens an göttlichen und
herrscherlichen Willen und an Überlieferung. Die
Dynamik hat diese ererbte Grundlage zerstört.»
(«Dynamische Gesellschaft, p. 118)4 Zunächst muß nun
erstaunen, daß hier, wie zur Zeit des politischen
Absolutismus, göttlicher und herrscherlicher Willen in
einem Atem genannt werden, während wir in der
Schweiz und in vielen andern Staaten seit über
hundert Jahren die politische Willensbildung durch
das demokratisch eingerichtete Volk zu kennen meinen.

Die verschlüsselte Aussage geht aber in ihrem
Nachsatz viel weiter, indem sie feststellt, die Dynamik

habe den Glauben an Gottes Willen - damit
wohl auch den Glauben an göttliche Liebe und
Erleuchtung — als Grundlage der Erziehung zerstört.
Werden die transzendental fundierten Normen im
Ideologiebegriff relativiert, so erscheinen sie hier,
viel drastischer, zufolge der Dynamik der
gesellschaftlichen und technischen Entwicklung sogar
ihres Wurzelgrundes beraubt. Diese Soziologie setzt

uns also vorerst keine neuen Normen; sie begnügt
sich, die überlieferten Leitideen als von der Dynamik

verflüssigt, liquidiert (im Doppelsinn des Wortes)

zu erklären, und sie schließt damit entweder
den Verzicht auf Nonnen überhaupt ein, oder aber
das verkappte Postulat nach neuen, gleichsam
säkularisierten Normfundamenten. Nur aus dieser zweiten

Möglichkeit ist es indessen zu verstehen, daß

Bücher über Soziologie lange Kapitel über die

Bildungsaufgabe der Gegenwart enthalten, oder daß es

Edmond Tondeur in seinem Referat an der
internationalen Lehrertagung in Trogen (im Juli 1963)
unternehmen konnte, von soziologischer Basis aus

4 Professor R. F. Behrendt: «Dynamische Gesellschaft», Scherz
1963.

23



einen neuen Bildungsauftrag im Sinne des

Soziologismus für die moderne Gesellschaft zu
umschreiben.

Der Bildung fällt in der soziologischen Sicht Prof.
Behrendts die Pflege des «soziologischen
Selbstverständnisses» in einer spontan nicht mehr verständlichen

Gesellschaft zu. Bildung soll also im wesentlichen

eine gesellschaftliche Orientierung sein, und
damit ist wiederum der Primat der soziologischen
Problemstellung ausgedrückt. Zwar sei es Pflicht,
mit den gesellschaftlichen auch die moralischen
Fähigkeiten des Menschen «zumindest in gleichem
Maße zu stärken wie seine Fähigkeiten zur
Naturbeherrschung». Die Frage ist nur: Was bedeutet hier
«moralisch»? Das gesellschaftliche Selbstverständnis

wird nämlich im Sinne der Soziologie nur durch
die souveräne Batio gewonnen, die Glaube und
traditionelle Erziehung als erstarrte, ideologische Denk-
und Handlungsschemata weit hinter sich läßt. Der
Mensch mausert sich aus ideologischen Hüllen
durch zu höchster Mündigkeit im ideologiefreien,
rein rationalen gesellschaftlichen Selbstverständnis.
Ja, der Baum menschlicher Entscheidungsfreiheit
muß sich für den soziologisch Gebildeten gewaltig
ausweiten, weil er nur außerhalb ideologischer

Scheuklappen der Tradition in echter Verantwortung

zu handeln vermag.
Ältere und jüngere Pädagogen, die immer noch in

der Verantwortung vor Gott zu stehen meinen, können

sich angesichts dieser Verschiebung der
Perspektiven nur noch fragen: Was bedeutet im neuen,

soziologischen Sinne Verantwortung? -
Verantwortung wofür und vor wem? - Was bedeutet
«menschlich» und was «moralisch»? Hier werden
neue Normen zumindest angedeutet, nämlich in
einem antizipierten Bezugssystem, das nur den

Eingeweihten, den ideologiefrei Denkenden bekannt ist.
Vielleicht wird ein kommendes Geschlecht von

soziologisch geschulten Pädagogen die neuen Bezüge
besser kennen und schließlich auch anerkennen.
Wir begnügen uns mit dem Hinweis, daß in den

Registrierungen sowohl wie in den verkappten Postu-
laten der progressistischen Soziologie eine Entwertung

der überlieferten Werte sich ankündigt: Es

scheint sich, mit Professor Behrendt zu reden, «eine

Art von Glauben an die Erlösungskraft der
Gesellschaft»5 durchzusetzen, ein Glaube «an die Fähigkeit

des Menschen, wenigstens kollektiv5 seine
Probleme zu lösen». («Der Mensch im Licht der
Soziologie», p. 65).
5 Von uns ausgezeichnet.

Die pädagogische Tatsachenforschung Peter und Else Petersens

(Studien zur Stellung und Bedeutung der «empirischen» Forschung
in der Erziehungswissenschaft)

von Dr. Günter Slotta (Schluß)

V.
Der pädagogischen Tatsachenforschung, wie sie

im Jenaer Kreis um Peter und Else Petersen entwik-
kelt wurde, geht es um mehrere Zielsetzungen, die
sich in zwei Begriffen zusammenfassen lassen:

Bildung und Erkenntnis. Einmal soll die pädagogische

Tatsachenforschung ein Mittel zur Bildung des

Erziehers sein und die Grundlage eines neuen
Ausbildungsganges abgeben; zum anderen soll sie der

Erkenntnisgewinnung dienen.
Die bildende Wirkung, die - nach Peter Petersen

— von der pädagogischen Tatsachenforschung
ausgeht, gewinnt in doppelter Weise Bedeutung:
Zunächst beeinflußt die pädagogische Tatsachenforschung

durch die spezifische Struktur ihrer Methode
den Erzieher, den künftigen Erzieher, indem sie ihm
«unerbittlich klar die Augen für seine eigene
pädagogische Haltung, für seine Stoffbeherrschung, für
seine Schülerführung in der pädagogischen Situation

(öffnet). Und nach und nach wird er die ganze
Fülle solcher Situationen in mehreren Varianten

erleben und zu beherrschen lernen, um bald zu
einer vollen Gesellenleistung befähigt zu werden».30
Dies vermag sie um so mehr, als «das Interesse an
den pädagogischen Tatsachen, sie zu beobachten,
einfach sie kennenzulernen, aber ebensosehr um sich
selbst daran zu prüfen und sich dadurch im eigenen
Lebensbereich zu vervollkommnen, dem
Menschen angeboren» ist.31

In ähnlicher Weise wie Ernst Krieck die
Erziehungswissenschaft vor allem durch ihre Bildungsfunktion

gerechtfertigt findet, ist die pädagogische
Tatsachenforschung bei Peter Petersen für jeden,
«der sich zum Lehrer und Erzieher ausbilden läßt,
eine hochbedeutsame vorberufliche Schulung, die
ihn zu ständiger wacher Selbstkritik, zu höchster
30 P. Petersen, Eigenständige (autonome) Erziehungswissenschaft

und Jena-Plan im Dienste der pädagogischen
Tatsachenforschung und der Lehrerbildung, München 1951,
Seite 21.

31 P. Petersen, Von der Lehrprobe zur pädagogischen
Tatsachenforschung, S. 1.

24


	Grenzkonflikte zwischen Soziologie und Pädagogik

