
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 36 (1963-1964)

Heft: 10

Artikel: "Zurück zur Natur" : zum Literaturunterricht auf der Oberstufe

Autor: Löhrer, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 10, Seite 217-244 JANUAR 1964

«Zurück zur Natur»
Zum Literaturunterricht auf der Oberstufe

Dr. F. Löhrer

1962 - das große Rousseau-Jahr - hat uns in
verschiedenen Feiern anläßlich des 250. Geburtstages
des berühmten Genfers die Gedankenwelt dieses

Mannes in Erinnerung gebracht, handle es sich nun
tun seine Anschauungen in der Politik, im sozialen
oder im gesellschaftlichen Leben. Vor allem trat der
Kernsatz seiner Lehren «Zurück zur Natur» hervor.

Es ist nicht der Zweck dieser Studie, seine Ideen
erneut darzustellen. Ihre Kenntnis wird - wenigstens

in den Hauptzügen - als bekannt vorausgesetzt.

Es handelt sich vielmehr darum, jenen Kernsatz

«Zurück zur Natur» rückwärts gehend zu
verfolgen, d. h. wir wollen uns fragen: wie dachten
frühere Zeiten von der Natur, und zwar von der
Natur im doppelten Sinn des Wortes: da ist sowohl
die Natur des Menschen, besonders sein Körper, wir
gebrauchen das Wort «Natur» aber auch im
landschaftlichen Sinne von der Sonne, dem Mond und
den Sternen, den Tieren des Wassers, des Feldes,
der Luft, wir denken an Berge, Täler, Flüsse und
Seen, an Baum und Strauch. Ist Rousseau tatsächlich

der Reformer, der vollständig neue, bis dahin
unbekannte Ideen in die Gesellschaft getragen hat,
oder sind vor ihm schon solche Ideen verbreitet
worden? Wie verhielt sich der Mensch vor Rousseau

zur Natur? Zum Körper? Zur Landschaft?
Da ist zunächst die Antike, die Welt der Griechen

und Römer. Sie liebten, sie schätzten ihren
Körper und pflegten ihn; sie hatten ihre Bäder -
die Thermen -, dazu Massagen, sie stählten ihre
Muskeln in Sport- und Wettkämpfen. Und blicken
wir auf ihre Kunst, so zeigt sich, daß sie - vor allem
in der Skulptur - den menschlichen Körper darstellten,

ja geradezu verherrlichten. Sie studierten den

Körper in all seinen Teilen und Formen und bildeten

ihn - unbekleidet, unbekümmert in seiner nackten

Gestalt - in Metall und Stein, vor allem in Marmor.

Es war der Dienst, die Huldigung an die

Schönheit, der sie sich damit weihten, es war der
Kult an die Göttin Venus.

Wie verhielt sich die Antike zu der Natur im
landschaftlichen Sinne des Wortes? Gewiß - die
alten Griechen und Römer waren keine Naturdich¬

ter im Sinne des romantischen 18. oder gar des

realistischen 19. Jahrhunderts. Auch ist ein Unterschied

zu machen zwischen der homerischen, resp.
archaischen Zeit und den späteren Epochen, der
klassischen und nachklassischen, der sogenannten
hellenistischen Zeit. In der archaischen und teilweise
auch in der klassischen Zeit lebten die Griechen
und Römer in der Natur als in etwas Selbstverständlichem,

sie erstrebten sie nicht speziell, sie riefen
nicht «Zurück zur Natur», sie suchten sie nicht wie
das 18. und 19. Jahrhundert systematisch, bewußt,
gewollt, noch weniger «kommerzialisiert», wie wir
heutzutage, sondern sie waren in ihr ungewollt und
in gewissem Sinn unbewußt, unwillkürlich, sie waren

sozusagen «ein Stück Natur». Besonders die
Werke Homers zeigen dies. Es war - um mit Schiller

zu sprechen - die naive Zeit, die naive Dichtung,

es gab kein sentimentales Zurück, man hatte
die Natur noch nicht verlassen. Spätere Epochen,
besonders die ausgehende Antike, empfanden in dieser

Hinsicht nicht mehr gleich stark, und es bahnte
sich eine Loslösung an. Da war z. B. der Einfluß
von Piatos Philosophie der Ideen schon in der
klassischen Zeit. Dazu kam als weiterer Grund die sich

ständig verfeinernde, wenn nicht geradezu dekadent
werdende Kultur, die zu einer Abkehr von dem naiven

Naturempfinden führte, was sich dann
gelegentlich wieder in einer sehnsuchtsvollen Verehrung

der Natur, z. B. in der Schäferpoesie, in der

sogenannten bukolischen Dichtung, zeigte. Aber
trotz alledem kann man zusammenfassend sagen,
daß der antike Mensch Natur erlebte, fühlte, mit
ihr eins war, es bestand keine Trennung zwischen
ihm und ihr. Er war Natur im guten wie im schlechten

Sinne des Wortes.
Wir werden das noch besser verstehen, wenn wir

diesem antiken Empfinden das Mittelalter
gegenüberstellen. Wie ganz anders ist das Bild, das sich

uns bietet! Das Christentum stellt der
menschlichkörperlichen Natur, stellt der Diesseits-Natur und
der Diesseitswelt die jenseitige Welt, die Übernatur
entgegen. Da ist die Lehre von der Erbsünde, von
dem Fluch Gottes über die Erde und über die gefal-

217



lenen Menschen im Paradies. Wohl hat man Christus,

den Versöhner und Erlöser, der durch seinen
Kreuzestod alle Schuld getilgt und die Erde entsühnt
hat - aber historisch betrachtet, überwog nicht dieser

Erlösungsgedanke auf das Fühlen des

mittelalterlichen Menschen, er blieb vielmehr unter dem
Bann und Druck des Bewußtseins von Sünde und
Verfehlung — darum muß der Körper überwunden
werden, muß die Natur überwunden werden, beide
ziehen von Gott ab, sie hindern uns, in den Himmel
zu kommen. Man flieht deshalb nicht nur die Welt
mit ihren Vergnügungen, sondern die Natur
überhaupt - man denke nur an die Klöster mit sogenannter

strenger Klausur. Man kasteit den Körper und
verhüllt ihn, denn das «Fleisch» ist sündig. Statt
dessen befaßt man sich mit der geistigen, der
religiösen Welt.

Es gab allerdings Ausnahmen, es hatte Menschen,
die ein heiliges Leben mit großer Naturliebe
verbanden. Wer erinnert sich nicht an Franziskus von
Assisi und seine ersten Anhänger! Sie zeigten jene
ursprüngliche, archaische «Naivität» in ihrer
Vertrautheit mit den Tieren und Blumen, mit der Sonne.

Da ist die Oxforder Franziskaner-Schule des

13. Jahrhunderts, die - getreu den Ideen ihres großen

Gründers folgend - sich stark an die Natur und
die Natürlichkeit anschloß. Wir haben die Minnesänger,

die in ihren Liedern nicht nur die Minne,
sondern auch die Natur, den Frühling besonders,

verherrlichten, wie Walther von der Vogelweide.
Aber das ändert nichts an der Grundhaltung: Flucht
vor der Natur, Verhüllung des Körpers, Kasteiung
des Fleisches. So heißt es in den «Bewerten Historien
der Fürnemsten Heiligen Gottes», Köln 1583 von
der heiligen Euphrasia und den Klosterfrauen, in
deren Gemeinschaft sie lebte (f 410) : «Niemand in
diesem Kloster hat Wein oder Öl oder Weintrauben
oder Feigen oder Äpfel gegessen. Etliche waren unter

denselben, die ihr Lebtag nie kein Apfel gekannt
hatten. Dieselben haben etwan Bohnen oder dergleichen

etwan Kraut gessen, aber mit kein Öl gekocht
oder zubereitet. Etliche haben am Abend täglich
etwas gessen, etliche erst über zwei Tage, auch etliche
über den dritten Tag. Keine unter denselben allen
haben ihre Füße in Wasser gewaschen, von baden
wollten sie auch nichts hören, darum daß es ihnen
ein abscheulich Ding war, bloß oder nackt zu sein.»

Bei dieser Abneigung gegen das Bad handelt es

sich nicht um einen Einzelfall. Die Kirche der
ersten Jahrhunderte war gegen die Bäder; der heilige
Hieronymus, Kirchenlehrer (f 420), wollte nur den
Kindern das Baden gestatten. Deshalb verfielen die

Thermen, oder sie wurden in christliche Kirchen
verwandelt, wie die Kirche St.Maria degli Angeli in

Rom, die aus einem Hauptsaal der Thermen des

Diokletian entstand. Ähnlich verhielt es sich mit
der Taufkapelle in Ravenna. Daß die Badegewohnheit

trotzdem wieder erstand, verdankte das Mittelalter

vor allem Karl dem Großen, der selbst die warmen

Bäder in Aachen, wo er meist Hof hielt,
benützte und verordnete, daß überall im Reiche
Badanstalten errichtet werden sollten, auch in den
Klöstern, speziell für die Armen.

Aus der Geringschätzung der körperlichen Natur
des Menschen heraus verhielt sich der Christ
auch gegen die Ehe ablehnend, eingedenk der
Worte: «Wer seine Tochter verheiratet, tut gut;
wer sie nicht verheiratet, tut besser» 1. Korinther,
7, 38), was zur Ehelosigkeit nicht nur in den
Klöstern, sondern beim Priesterstand überhaupt führte.
Der Hang, ins Kloster zu gehen, war zuzeiten so

groß, daß es Leute gab, die fürchteten, Europa
könnte entvölkert werden. Deshalb schritt man zur
Gründung der sogenannten dritten Orden, der
Tertiaren. Sie waren für Weltleute bestimmt, die,
obwohl verheiratet, ein möglichst bußfertiges Leben
führten. Am bekanntesten war der 1221 von Franz
von Assisi gegründete 3. Orden, da ganze Scharen

von Männern und Frauen in den von ihm gegründeten

1. und 2. Orden, d. h. in die Männer- und
Frauenklöster eintreten wollten. Interessant ist in
diesem Zusammenhang die Beobachtung, daß oft
über die Ehe, ja die körperliche Natur des Menschen
überhaupt, abschätzende, ja verächtliche Worte
geäußert wurden, z. B. in den Aussprüchen der Agnes
und Euphrasia oder in den Werken des Johannes

Chrysostomus oder des Odo von Cluny, auch in dem
Buch «Von der Verachtung der Welt» (De Con-

temptu Mundi) von Innozenz III.
Aber es waren auch im Mittelalter nicht alle

Menschen so eingestellt. Da sind die einfachen
Leute des Alltags, seien sie nun aus dem Handwerker-

oder dem Bauernstand, deren Leben seinen
gewöhnlichen Lauf nimmt: sie arbeiten, essen und
trinken, sie heiraten, haben Kinder, sie haben sogar
ihre Badestuben, feiern ihre Feste, wie es zu allen
Zeiten und bei allen Völkern geschieht. Dasselbe

gilt für den Adelsstand mit der zum Teil verfeinerten

Ritter- und Hofkultur. Diese Lebenseinstellung
bildet jedoch nicht die Grundlage für die
Weltanschauung der geistig führenden Kreise, sie ist nicht
bestimmend und maßgebend für die Haltung in
Philosophie und Kunst. Nehmen wir zum Beispiel
die Malerei, in welcher die Darstellung von Christus,

Maria und den Aposteln, resp. von Szenen aus

der Bibel überwog, der Malhintergrund war meist
blau mit Sternen. Anatomie- und Aktstudien waren
verpönt. Aktdarstellungen waren nur in religiöser

218



Hinsicht gestattet, z. B. für die Darstellung von
Adam und Eva. Leichen durften nicht seziert werden

auf Grund der wahrscheinlich falsch ausgelegten

Bulle Papst Bonifazius' VIII. (1299). Eine
Ausnahme macht hier Mondino, ein italienischer Arzt,
der anfangs des 14. Jahrhunderts in Bologna zwei
Leichen sezierte und ein Buch über Anatomie
schrieb, das 200 Jahre für das Medizinstudium
maßgebend war.

Eine Änderung dieser Grundhaltung erfolgte erst
durch die Renaissance, die Wiedergeburt der
Antike. Was zunächst ein künstlerisches Beginnen war
in Architektur, Skulptur und Malerei, was sich auf
die Sprache, die Literatur und Philosophie
erstreckte, wurde letzten Endes ein weltanschauliches
Erleben. Gott und Kirche - im Mittelalter die
Mittelpunkte des Lebens - wurden von diesem Mittelpunkt

entfernt, und der Mensch wurde, wenn auch
noch nicht in die Mitte, so ihr doch sehr nahe

gestellt. Die Erdenfreudigkeit -wird die treibende
Kraft, der menschliche Körper ist das Objekt, das

nun wieder eingehend studiert wird.
Da ist ein Picus della Mirandola, ist ein Ficino,

die durchdrungen sind von der Würde des

Menschen, «De Dignitate Hominis». Ebenso denkt Thomas

Morus, der englische Kanzler zur Zeit Heinrichs

VIII. In seiner «Utopie» verherrlicht Morus
die Schönheit der Leibesgestalt; er tritt für die
Pflege des Körpers ein, ohne dabei die Einfachheit in
Sitten und Lebenshaltung aufzugeben: «Als Tugend
definieren sie die Utopier) ein der Natur
gemäßes Leben, dazu wären wir von Gott erschaffen

Aber die Schönheit der Leibesgestalt verachten,

die Körperkräfte schwächen und alle uns
von der Natur erlaubten Annehmlichkeiten zurückweisen,

halten sie für das Allerwahnwitzigste
Sie sind der Meinung, dieser (Gott) habe nach Art
anderer Handwerksmeister den Mechanismus dieser
Welt für den Menschen zur Beschauung hingestellt
und habe denjenigen lieber, der ein wißbegieriger
und eifriger Betrachter und Bewunderer seines Werkes

sei, als denjenigen, der -wie ein vernunftloses
Tier einen so großartigen und wunderbaren
Anblick in geistiger Stumpfheit gar nicht beachtet.»

Diese Wertschätzung des Menschen und seiner
körperlichen Natur in der Benaissance blieb nicht
ohne Einfluß auf die Beformation in Deutschland
und England, welche in konsequenter Folgerimg
die Klöster aufhob und den Priestern die Eheschließung

gestattete.
Was die Kunst, speziell die bildende Kirnst und

die Malerei betrifft, so kommt die Landschaft zu
Ehren, zunächst als Hintergrund, bald aber als
Selbstzweck. In erster Linie aber wird der Mensch

dargestellt sowohl in der Skulptur wie im Bild. Die
Aktstudie, die Darstellung des nackten menschlichen

Körpers, gilt als das Zentrum der Kunst und
als deren höchste Vollendung.

So hatten Benaissance, Humanismus und
Beformation das mittelalterliche Weltbild in starkem
Maße verändert. Mit der heidnischen Philosophie
und Weltanschauung zog bei vielen aber auch
heidnische Freizügigkeit ein. Der typische Renais-
sance-Mensch war überbordend, gewalttätig, und
deshalb setzte eine Beaktion gegen diese heidnische
Gesinnung und Erdenfreudigkeit ein, denken wir
nur an die Tätigkeit Savonarolas in Florenz oder an
die Bestrebungen der Beformation, besonders des

Calvinismus. Ein Rückschlag begann, ein barockes
Pendeln zwischen Körper und Geist, Natur und
Übernatur, Weltlust und Askese entstand.

Es gibt somit eine zwiefache Ablehnung der Natur,

ein direkt paradoxes Spiel: die einen entfernen
sich von der Natur durch übertriebene Betonung
des Geistigen, durch Weltflucht, Kasteiung, ja
direkte Naturverachtung, die andern entfernen sich
von der Natur durch Überwertung der Natur, d. h.
in der Übertreibung der Körperkultur durch
Kosmetik, Bequemlichkeiten, ungesunde Kleidermode,
unzweckmäßige Nahrung, Trunksucht, Verwöhnung

- modern würden wir noch sagen: übertriebenen

Sport, zu lange Sonnenbäder usw. Der durch
die Renaissance gegebene Anstoß verliert sich im
Sande, oder er verwandelt sich in einen Dienst an
der Mode, Kleidung oder in Rokokospielereien. Dazu

kommt noch - wie eine Ironie des Schicksals —,

daß viele Badestuben geschlossen werden und das

Waschen als etwas Schädliches betrachtet wird. Der
Grund ist, daß die Bäder für die Verbreitung
ansteckender Krankheiten, besonders der Syphilis,
verantwortlich gemacht werden. Es hat zudem
unmoralische Auswüchse. Der Pendel schwingt so

rechts und links über das Ziel hinaus. An beide Seiten

muß der Ruf ergehen «Zurück zur Natur»,
sowohl an den Asketen und Stubengelehrten wie an
den Weichling, den Modehelden oder den Allzu-
Ängstlichen. Wer wird die Stimme erheben?

Unter den Männern, die im 17. Jahrhundert in
England unter Cromwell und den Stuarts schrieben
und dichteten, war auch ein einfacher Landpfarrer
in Credenhill. Es war Thomas Traherne, 1636-74.

Er hatte sich durch seine Studien den Titel eines

Bachelors of Arts, eines Masters of Arts und eines

Bachelors of Divinity erworben, was ungefähr
unserem Lizentiaten- und Doktorexamen entspricht.
Er ist zwar einige Jahre Kaplan bei dem Lord
Groß-Siegelbewahrer gewesen, aber das Hofleben
konnte ihm nicht zusagen, lieber war ihm das Land:

219



Als ich auf das Land kam und unter stillen Bäumen, auf
Wiesen und Hügeln saß und die Zeit ganz in meine Hand
gegeben war, entschloß ich mich, sie völlig, koste es, was es

wolle, auf der Suche nach dem Glück zu verwenden und jenen
brennenden Durst zu löschen, den die Natur in mir von meiner

Jugend an entfacht hatte. Ich war so entschlossen, daß ich
lieber jährlich nur mit £ 10 gelebt, mich von Brot und Wasser
genährt hätte und in Lederkleidern (d. h. statt in Samt und
Seide der Höflinge) einhergegangen wäre, damit alle Zeit
völlig mir gehörte, als daß ich viele Tausende im Jahr in
einem Zustand besessen hätte, wo meine Zeit durch Sorge
und Mühsal verzehrt würde. Und Gott war so gnädig, diesen
Wunsch anzunehmen, daß ich von jener Stunde an bis jetzt
mit allem reichlich versehen war Durch seinen Segen lebe
ich denn ein freies und königliches Leben, als ob die Welt
wiederum in ein Eden verwandelt wäre... (Betrachtungen 3/46)

Den größten Teil seines Lebens verbringt Tra-
herne auf dem Lande, da lebt und lehrt er, arbeitet
und wandert er für viele Jahre. Er betrachtet die
Natur um sich und staunt, wundert sich und
bewundert:

Deine Freude an der Welt ist solange nicht richtig, bis du
jeden Morgen im Himmel erwachst; bis du dich in deines
Vaters Palast siehst und den Himmel, die Erde und die Luft
als himmlische Freuden betrachtest Du genießest die Welt
solange nicht richtig, bis das Meer selbst in deinen Adern
fließt; bis du mit den Himmeln bekleidet und mit den Sternen
gekrönt bist... (Betrachtungen 1/28,29)

Er sieht aber nicht nur den Makrokosmos, nein,
auch den Mikrokosmos, seinen Körper, all seine

Organe:

O Herr, einen Körper hast du mir gegeben,
In dem die Glorie deiner Macht erscheint.
Gar wunderbar ist über allen Tieren er,
In viele Teile, nützlich, ist gegliedert er
Die Glieder sind voll seltner Symmetrie
Die Adern sind gefüllt mit Himmelskraft,
In vielen fließt das Blut,
Und Flüssen gleich erfrischen sie mein Fleisch.
Vom Geheimnis wunderbarer Kraft,
Von Festigkeit
Und von Gefühl sind meine Sehnen voll.

(Aus: Danksagung für den Körper)

Das Augenlicht uns Schönheit schenkt, das Ohr den Ton,
Die Nase süßen Wohlgeruch,
Und in der Zung' verborgnen Bechern such
Ich den Geschmack. Der Tastsinn fühlet schon
Den Schmerz, die Freud (Aus: Vorbereitung)

Daraus ersehen wir, daß er weder die umgebende
Natur noch die eigene Körperlichkeit verachtet oder

geringschätzt - im Gegenteil -, für ihn ist die
Wertschätzung der Natur geradezu der Weg, um sowohl
irdisches Glück wie die Vereinigung mit Gott zu
erlangen:

Der Mensch enthüllt vor allem die Herrlichkeit Gottes...
Daß du ein Mensch bist, sollte dich mit Freuden erfüllen, du
solltest von Dank übersprudeln, das Vorrecht deiner Natur ist
grenzenlos unendlich. Daß die Welt dir auf diese unergründliche

Weise dient, dir die Gottheit offenbart und zu deiner
Glückseligkeit beiträgt, sollte dich täglich mit seliger Schau
in Entzücken und Wonne versetzen. (Betrachtungen 2/23,24)

Sicherlich gibt es zwei Welten, die eine wurde von Gott
gemacht, die andere von Menschen. Jene von Gott erschaffen,
war groß und schön jene von Menschen gemacht, ist ein
Babylon der Verwirrung (Betrachtungen 1/7)

So gelingt es Traherne, auf eine ideale und doch
einfache Weise das große Problem zu lösen: Natur,
Körper, Geist im praktischen Leben zu vereinen.
Die zwei großen Gegenspieler Körper und Geist sind
dadurch versöhnt. Traherne war nicht ein Mensch,
der durch das Hofleben die Verbindung mit der Natur

verloren hat, nein, er lebte trotzdem einfach und
genügsam dahin. Er gehörte auch nicht zu jenen,
welche durch überstarke Betonung der Geistigkeit
die Natur mißachten oder gar verachten, im Gegenteil,

er erhebt sie als ebenbürtige Macht neben den
Geist, er erhebt sie als Teil und Pol seiner Mystik:
Gott schuf die Natur, die Freude an der Natur und
der Genuß eben dieser Natur führen zu Gott zurück.
Er verbindet die Erdenfreudigkeit der Renaissance
mit seinem religiösen Fühlen und Denken.

Natürlich will er seine Gedanken der Welt
mitteilen, alle Menschen sollen es wissen und danach
handeln, und zwar schon von Kindheit an:

Ammen und jene Eltern, die heilige Kinder wünschen, sollen

daraus lernen, daß sie die Rinder beizeiten zu Besitzern
von Himmel und Erde machen; blöde Dinge von ihnen
fernhalten, nichts verherrlichen, als was wirklich groß ist, mit
ihnen über Gott sprechen, von seinen Wegen und Werken,
bevor sie weder reden noch gehen können. Denn nichts ist so
leicht, als die Wahrheit zu lehren, solange die Natur der
Dinge die Wahrheit der Lehre bestätigt, z. B. wenn wir sagen,
die Sonne ist wunderbar, der Mensch ist ein herrliches
Geschöpf, Herrscher über Tiere, Vögel und Fische; die Sterne
dienen uns, und die Welt wurde für uns erschaffen

(Betrachtungen 3/11)

Zurück zur Natur! Warum verhallte Trahernes
Ruf im 17. Jahrhundert ungehört? Es gibt verschiedene

Gründe. Da ist zuerst die Tatsache, daß er sein
Werk nicht veröffentlichen konnte, er starb vorher.
Von seinen Werken hat er nur eines selbst
herausgegeben, das im Geist der damaligen Polemik
geschrieben war - sein Hauptwerk aber, die Rückkehr
zur Natur, die Wertschätzung der Natur, erlebte er
selbst nicht mehr. Von seinen Verwandten und
Freunden wurden die «Christliche Ethik» 1675 und
eine «Ernsthafte Betrachtung der Gnaden Gottes»
1699 herausgegeben, dann stockte die Veröffentlichung

bis 1903, resp. 1908 und 1910. Wohl
enthielten diese zwei Werke schon die Hauptideen in
ihren Grundzügen, aber das große Werk, die
«Betrachtungen» und die Gedichte fehlten noch. Hatten
seine Freunde kein Geld für den Druck - oder -,
war kein Interesse vorhanden? Hielt man diese

Schriften für zu wenig zugkräftig beim Publikum,
da jene Werke, die man bereits veröffentlicht hatte,
wenig Widerhall fanden? Es scheint eher dieser
Grund zu sein, denn wenn man bei einer Schrift im

220



voraus einen guten Absatz erwartet, findet sich auch
das Geld zum Druck. Zudem lag das Interesse der
Kirchen eher darin, die Leute zur Buße als zur Natur

zu führen.
Zurück zur Natur - dieser Ruf erschallte etwa

hundert Jahre nach Traherne wieder, er kam von
Rousseau, und diesmal verhallte er nicht ungehört.
Dem Genfer folgte eine große Schar, vor allem waren

es die Romantiker, sie alle suchten die Natur im
Wandern, Reisen und Bergsteigen, sie dienten ihr in
der Malerei, in Literatur und im gesellschaftlichen
Leben. Was Traherne auf religiöser Grundlage
erstellt hatte, wurde nun auf rein weltlicher Grundlage

gesucht, gefunden, geübt. Warum jetzt gefunden

und nicht hundert Jahre vorher? Liegt es nur
in der überragenden Persönlichkeit Rousseaus?

Liegt nicht auch ein Grund darin, daß Trahernes
Zeit noch nicht reif für die Neuerung war? Wie es

im Leben des Einzelmenschen, besonders des Kindes,
eine bestimmte Zeit, ein bestimmtes Alter gibt, wo
es neue Aufgaben, Unterrichtsstoffe, Unterrichtsfächer

übernehmen muß und kann, so möchte man
in dieser Hinsicht auch im großen sagen: die
Menschen, die Epochen sind nicht zu jeder Stunde für
jede Neuerung, Erfindung, Entdeckung reif und
aufnahmefähig. Kommt ein Neuerer mit seinen
Ideen zu einem Zeitpunkt, wo die gleichen
Probleme sozusagen in der Luft liegen, dann wird er
auch Erfolg haben und allen Anfechtungen zum
Trotz schließlich durchdringen, im andern Fall
wird der «Prophet» nichts gelten und darf froh sein,
wenn er mit dem Leben davonkommt und nur mit
Stillschweigen und Gleichgültigkeit bedacht wird -
er war eben seiner Zeit voraus.

Zurück zur Natur mit Gott bei Traherne - liegt
nicht gerade in dieser religiösen Grundlage ein
weiterer Grund für die Ablehnung, für die Schwierigkeiten?

Es ist nun einmal eine Tatsache, daß seit
dem Beginn der Neuzeit die ausgesprochen religiösen

Wege nicht mehr so großen Anklang finden,
daß die «Verweltlichung», daß die Natur «ohne
Gott» größeren Zustrom erhält, mehr Anhänger
zählt als umgekehrt. Damit begann die Renaissance,
Und diese Richtung winde beibehalten auch in der
Folgezeit. Gewiß - Rousseau und die Romantik sind
nicht unreligiös, sie sind zum Teil nicht einmal
«unkirchlich», aber ihrem «Zurück zur Natur»
liegt kein positiv biblisches Erleben zugrunde, sie
sind zum Teil religiöse Naturschwärmer, zum Teil
Pantheisten, nur ein kleiner Kreis ist wirklich
«orthodox», wie J. v. Eichendorff.

Zurück zur Natur mit Gott - zurück zur Natur
ohne Gott: das Ziel ist dasselbe, der Weg ist
verschieden. Doch eigentümlich - so groß ist der Un¬

terschied auch wieder nicht. Vergleichen wir
folgende Stellen bei Traherne und Rousseau. So sagt
letzterer:

vous qui pouvez laisser au milieu des villes vos funestes
acquisitions allez dans les bois perdre la vue et la mémoire
des crimes de vos contemporains

oder: quand je vois des multitudes de sauvages tout nus
mépriser les voluptés européennes

Nun Traherne: Daraus kannst du sehen, wer eigentlich die
rauhen und barbarischen Indianer sind; denn in der Tat gibt
es keine wilde Nation unter dem Himmelszelt, die einer
verrückteren Barbarei huldigt als die christliche Welt. Jene, die
nackt einhergehen und Wasser trinken und von Wurzeln
leben, sind wie Adam oder die Engel im Vergleich zu uns
Ich bin sicher, jene Barbaren, die nackt einhergehen, stehen
Adam, Gott und den Engeln durch die Einfachheit ihres
Reichtums näher.

Wieder Rousseau: Un auteur célèbre calculant les biens et
les maux de la vie humaine, et comparant les deux sommes, a

trouvé que la dernière surpassait l'autre de beaucoup, et
qu'à tout prendre la vie était pour l'homme un assez mauvais
présent. Je ne suis point surpris de sa conclusion; s'il fût
remonté jusqu'à l'homme naturel, on peut juger qu'il eût
trouvé des résultats très différents, qu'il eût aperçu que
l'homme n'a guère de maux que ceux qu'il s'est donnés lui-
même, et que la nature eût été justifiée Je ne sais quelle
vaine admiration de lui-même, le fait courir avec ardeur
après toutes les misères que la bienfaisante nature avait
pris soin d'écarter de lui.

Traherne: Du machst dir keinen Begriff davon, wie diese
barbarischen Erfindungen unser Wissen verderben. Maden
und Würmer setzen sie den Menschen in den Kopf; diese
Erfindungen sind Feinde aller reinen, wahren Anmutungen
und verzehren aller Menschen Glück. Sie machen es dem
Menschen unmöglich, die Erhabenheit der Natur zu kosten

Sie entfernen die Menschen von dem Leben Gottes Ihre
Einbildungskraft wird von anderem Geklimper verdorben.

Rousseau: Je dis que, dans notre état primitif, dans le
véritable état de nature chaque homme en particulier se
regardant lui-même comme le seul spectateur qui l'observe,
comme le seul être dans l'univers qui prenne intérêt à lui,
comme le seul juge de son propre mérite

Traherne: indem nur einer (Adam) und nicht viele
erschaffen wurden, zeigte Gott augenscheinlich, daß einer allein
der Endzweck der Welt und ein jeder zu ihrem Genuß
bestimmt sei; denn ein jeder kann sich auf ebensolche Weise
erfreuen wie er die ganze Welt war mein und ich ihr
einziger Beschauer und Besitzer

(Discours sur l'origine de l'inégalité parmi les hommes -
Betrachtungen: 3/12, 13; ferner 1/14, 29; 3/3.)

Diese Parallele zwischen Rousseau und Traherne
zeigt sich auch durch die gleiche Auffassung, die
beide über den Grundcharakter der Natur, vor
allem über die Natur des Menschen haben: sowohl
für Rousseau wie auch für Traherne ist die Natur,
ist der Mensch von Natur aus gut, verdorben wird
er erst durch den Einfluß der von der Natur
abgewandten Menschen, besonders durch die Erwachsenen.

So sagt Rousseau: Les hommes sont
méchants; une triste et continuelle expérience dispense
de la preuve; cependant l'homme est naturellement
bon, je crois l'avoir démontré (Discours sur
l'origine de l'inégalité). Traherne allerdings befindet

sich in einem Dilemma, da er nicht weiß, wie
er seine Auffassung von der Reinheit der Nato mit

221



der Erbsündenlehre in Einklang bringen kann, und
schließlich die Frage offen läßt: Schlechte Gewohnheiten

machen es uns schwer, gut zu denken, nicht
die Natur (Betrachtungen 1/8) «Ist die Natur so

rein, ist nur Gewohnheit schlecht? (Unschuld).

*

«Zurück zur Natur!» - Bedeutet dieses Zurückgehen

nicht ein Absinken, ein Abstieg?
Jahrhundertelang, jahrtausendelang hat die Menschheit
danach getrachtet, jenes biblische Wort zu erfüllen:
«Machet euch die Erde Untertan», um sich das

Leben angenehmer, leichter zu gestalten — wozu
nun alles über Bord werfen? Die Rückkehr zur Natur

ist letzten Endes relativ. Wir betrachten es - in
Erinnerung an Rousseau - als Rückkehr zur Natur,
wenn wir bei einem Sommerausflug die
Pferdekutsche statt des Autos nehmen. Wenn Rousseau
und seine Zeitgenossen mit der Pferdekutsche fuhren,

dann doch einfach deswegen, weil sie andere
Mittel nicht kannten. Konsequenterweise hätte
Rousseau zu Fuß gehen müssen, denn bereits die
Kutsche - das Rad! - ist eine Abkehr von der Natur,
ist eine der wichtigsten technischen Erfindungen
der Menschheit des Abend-, resp. des Morgenlandes
im Gegensatz zu den Völkern im vorspanischen
Amerika, z. B. den Inkas, die trotz hoher Kultur das

Rad nicht kannten.
Die Verbindung mit der Natur ist aber nicht nur

etwas Relatives, sie ist außerdem etwas, das in
weitgehendem Maße von unserer Auffassung abhängt:

Wieviele tausend seh'n das Meer
Und bleiben doch der Freude leer

(Traherne: The Inference)

Es handelt sich demnach um die innere Einstellung

zur Natur, um die innere Übereinstimmung
mit ihr, nicht um ein äußerliches primitives Sich-
Gleichstellen und Herabsinken. Der Einsiedler, der
inmitten von Wiesen und Wäldern Körper und Natur

als etwas Sündhaftes betrachtet, ist trotz äußerer
Naturnähe innerlich doch weit von ihr entfernt. Der
Rokokoschäfer des 18. Jahrhunderts war in seiner

Naturverehrung ein Spieler. Ob wir mit der Bahn,
dem Auto, der Kutsche oder zu Fuß durch die
Landschaft gehen — es kommt darauf an, wie man sie
betrachtet. Ein Kornmakler sieht ein Weizenfeld mit
anderen Augen als ein Bodenspekulant und ein Maler

wieder anders als diese beiden. Da ist der Bauer
und Familienvater, der von dem Ertrag des Ackers
mit seiner Familie leben muß - er sieht das Kornfeld

wieder anders als ein wirtschaftlich daran
unbeteiligter Mensch. Wie anschaulich hat uns dies

Jeremias Gotthelf in seinem «Uli der Knecht»
geschildert, als der Bauer an einem Sonntag durch das

Feld wanderte: «Er durchging mit hochgehobenen
Beinen und langen Schritten das mächtige Gras,
stund am üppigen Kornacker still... und freute sich
bei allem nicht nur des Preises, den es einst gelten,
sondern des Herrn, dessen Güte die Erde voll...»

Wie sah Traherne, der Dichter und Mystiker, den
Weizenacker?

Das Korn war glänzend unsterblicher Weizen, der nie reifen

sollte und nie gesät war. Ich dachte, er stände von Ewigkeit

zu Ewigkeit. Die Ewigkeit zeigte sich in dem Licht des

Tages. Hinter allem schien etwas Unendliches zu liegen
(Betrachtungen 3/3)

Zurück zur Natur — wo steht unsere Zeit? Auch
nach Rousseau gab und gibt es Rückschläge. Industrie,

Technik, die Großstädte mit ihrer Vermassimg
ziehen uns von der Natur ab, so daß auch für uns,
für eine jede Zeit das Problem das gleiche bleibt und
seiner Lösung harrt.

Wir fühlen in uns den Drang, zur Natur
zurückzukehren, wir suchen auf alle mögliche Weise, dieses

Ziel zu erreichen, und drehen uns dabei nur im
Kreise, denn das «Geschäft», die Kommerzialisierung

hat sich dieses Themas bemächtigt, und die
Rückkehr zur Natur wandelt sich in eine neue
Entfernung und Entfremdung von der Natur, denken
wir dabei nur an das Camping, für das die Technik
die notwendigen Bequemlichkeiten und Zerstreuungen

geschaffen hat. Ähnlich verhält es sich mit
dem Ski-, dem Wasser- und dem Badesport, resp. mit
dem «Strandbad», wo die Mode reichlich Gelegenheit

gefunden hat, sich zu entfalten, allerlei Bedürfnisse

den Natursuchern als notwendig zu zeigen,
Wünsche zu erregen, die nicht gerade «Natur»
bedeuten, z. B. wenn man für den Badesport nicht nur
den Badeanzug braucht, sondern neben diesem -
notwendigen - Kleidungsstück auch noch in allen
Farben und Formen: Taschen, Hüte, lange und
kurze Hosen, Hemden, Poncho, Frottemäntel und
natürlich auch ein «Après-bain» und ein «Après-
plage» genau wie im Winter ein «Après-Ski».

Zurück zur Natur - ich möchte diesen Streifzug
durch die Jahrhunderte mit folgenden Worten Tra-
hernes beschließen:

Was heißet wandern? Felder sehen, dorten stehen?

Nein, nicht mit den Augen - mit Gedanken gehen.
Denn sonst dein Fuß da ruht
Dem klotz'gen Holze gleich,..
Sich von der Stell' bewegen können Räder, Wagen,
Doch sehn sie nichts, obgleich da ragen
Viel Herrlichkeiten um sie her
Wandern heißt, im Gehen denken,
Im Geist die Schritte fürbaß lenken,
Heißt sehn, wie schön der Tag,
Wenn golden Feld und Hag (Wanderung)

222



# &
Ziim Jahreswechsel entbieten die besten Wünsche:

Spezialitäten-
Restaurant

Bahnhofplatz 14

Zürich
051 27 78 78

und sein Tea Room

Hermes so r~?o

HERMES 3000 genügt selbst den höchsten Ansprüchen:
Sie schreibt verblüffend schnell und leicht. Sie besitzt
den reichen Ausrüstungsgrad eines Büromodeils: Seg-
menf-Umschaltung, automatischer Setz- und Lösch-
fabulator, grosser bequemer Zeilenschalfhebel,
automatische fliegende Randsteller usw. - Nicht umsonst
erfuhr HERMES 3000 dank ihrer erstaunlichen Leistungsfähigkeit

in den USA seitens einer Konsumenten-Organisation

die höchste Auszeichnung.

Fr. 540
Hermag
Hermes-Schreibmaschinen AG, Waisenhausstrasse 2,
Zürich 1

Generalvertretung für die deutschsprachige Schweiz

Wir entbieten allen Lesern und Inserenten

die besten Glückwünsche

für das neue iahr

Redaktion

Druckerei und Verlag
InseratenVerwaltung

ZÜRCHER KANTONALBANK
STAATSGARANTIE

A. Gerschwiler & Co. AG Telefon 071 m 45 38 / 37

Ausführung
von allen Aushub- und

Baggerarbeifen
Tank versenken
Kranarbeiten Fachmännische Beratung - gute Bedienung

Angemessener Ertrag

unbedingte
Sicherheit



Le duplicateur
le plus vendu

Die meistgekaufte
Bürodruckmaschine

PFISTER-LEUTHOLD AG ZURICH Basel Bern Genève Lausanne Sf.Gallen

Ihre
Ersparnisse

legen Sie

mündelsicher und

zinstragend

an bei der

St. Gallischen Kantonalbank

die auch alle übrigen Bankgeschäfte gewissenhaft

für Sie besorgt

Die neue Triumph electric 20 ist die perfekte
vollelektrische Schreibmaschine für unsere Zeit:
formschön, robust, komfortabel und präzis.

E. WIPF AG, NUschelersfrasse 30, Zürich 1


	"Zurück zur Natur" : zum Literaturunterricht auf der Oberstufe

