
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 36 (1963-1964)

Heft: 4

Artikel: Die Bedeutung der Freudschen Psychoanalyse für die Pädagogik

Autor: Stern, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 4, Seite 73-92 JULI 1963

Die Bedeutung der Freudschen Psychoanalyse für die Pädagogik
Von Erich Stern *

Die Psychoanalyse ist auf dem Boden der Medizin
entstanden. Freud war Arzt und ist — im Gegensatz
zu anderen, die mit dem Übergang zur Psychologie
den Zusammenhang mit der Medizin aufgaben -
unmer Arzt geblieben. Aber die Psychoanalyse zog
doch sehr bald Forscher, die auf anderen Gebieten

tätig waren an, und diese wandten sich sogleich der

Erforschung anderer Zweige unter Zugrundelegung
der von der Psychoanalyse erarbeiteten Erkenntnisse

zu. So ist sie bald über den ursprünglichen
Rahmen hinausgewachsen und hat die verschiedensten

Bereiche der Wissenschaft und des Lehens

angeregt und befruchtet. Unter diesen steht die

Pädagogik als Wissenschaft und die Erziehung als Praxis

mit an erster Stelle. Was hat sie für diese

geleistet?

I.
Suchen wir zunächst die Psychoanalyse ganz

allgemein zu charakterisieren und der voranalytischen
Psychologie gegenüberzustellen. Die letztere war im
Wesentlichen eine Laboratoriumspsychologie, die

mit Hilfe von Instrumenten und Apparaten den

Menschen in Situationen zu untersuchen trachtete,
die der Psychologe bestimmte, und die nach
Möglichkeit eine Messung der zu beobachtenden Phänomene

zulassen sollten. Man übersah, daß das

Psychische selbst nicht meß- und wägbar ist, daß man
mimer nur Reizstärken und Leistungen messen
kann. Diese Psychologie, die auf die Erfassung
allgemeiner Gesetze des psychischen Geschehens
ausging, kam an das Zentralproblem einer jeden
Psychologie, das Problem des Menschen, seines Lebens,
seiner Persönlichkeit nicht heran.

* Prof. Dr. med. et phil. Erich Stern, früher Deutschland, später

Frankreich und zuletzt Schweiz, «Korrespondierendes
Mitglied der Arbeitsgemeinschaft für Psychohygiene an der
Universität Basel», hat kurz vor seinem Tod (2. Januar 1959) das

Nachfolgende Manuskript uns zur Verfügung gestellt. Es enthält

wesentliche Gesichtspunkte zur Diskussion über Psychoanalyse

und Pädagogik, also über jenes Interessengebiet, das
einst in der «Zeitschrift für Psychoanalytische Pädagogik»
Zentral behandelt wurde.

Wir hoffen, daß die Veröffentlichung zu einer lebhaften
Diskussion Anlaß gibt. Heinrich Meng

Die Psychoanalyse vollzog hier eine Wendung.
Sie untersuchte den Menschen nicht in den künstlichen

Situationen des Laboratoriums, sondern sie

wandte sich dem Studium des Menschen in den
konkreten Lagen des wirklichen Lebens zu: seinem
Erleben, seinem Verhalten zu anderen Menschen,
seinen Konflikten, seinen Erfolgen, seinem Versagen,
seinen seelischen Störungen, seiner Liebe, seinem
Haß, seiner Aggressivität, seinen Schuldgefühlen
usw. Sie war dabei eine Psychologie, die sich an die

Erfahrung hielt, von dieser ausging, über sie hinaus
aber zu einem tieferen Verständnis der seelischen

Zusammenhänge zu gelangen suchte.

In diesem Bemühen entwickelte sie besonders

zwei Betrachtungsweisen: Die voranalytische
Psychologie war eine Psychologie des Bewußten, sie

setzte psychisch und bewußt als gleich, ein unbewußt

Psychisches wäre für sie ein Widerspruch
gewesen. Freud entdeckte das Unbewußte und zeigte
zugleich die Methode zu seiner Erforschung. Er wies
nach, daß das Bewußte nur eine dünne Oberschicht
des Gesamtpsychischen darstellt, daß die
wesentlichsten Motive des psychischen Geschehens und
des menschlichen Verhaltens aber aus dem
Unbewußten stammen. Man kann die Psychoanalyse
geradezu als eine Psychologie des Unbewußten
bezeichnen, ebenso aber auch als eine Triebpsychologie,

denn sie sieht die letzten und entscheidenden
Kräfte des psychischen Geschehens in den Trieben
und in Triebumsetzungen. Sie ist eine energetische
Psychologie.

Die zweite Betrachtungsweise ist die genetische.
Freud erkannte, daß die Wurzeln des Verhaltens des

Menschen in die Vergangenheit zurückreichen, und
daß das gegenwärtige psychische Geschehen nur
durch das vergangene verstanden werden kann: was
der Mensch ist, das ist er geworden. Er stieß dabei

auf die Bedeutung der frühen Kindheit für die

gesamte Entwicklung des Menschen; in dieser bilden
sich bereits die Verhaltensformen und die Grundlagen

seiner Beziehungen zu anderen Menschen,

73



auch die Grundlagen seiner Persönlichkeit, die schon
relativ frühzeitig eine bestimmte Gestalt annimmt.

Für Freud besteht der «seelische Apparat» des

Menschen aus drei Instanzen, die er als das ES, das

ICH und das ÜBER-Ich bezeichnet hat. Das ES

bezeichnet im wesentlichen den Bereich des Triebhaften

und des Unbewußten, das ICH ist die der
Außenwelt zugewandte Instanz, die regulierend
eingreift, wenn die Triebansprüche nicht unmittelbar
realisiert werden können, das ÜBER-ICH ist der

Träger der sittlichen und sozialen Forderungen, die
das Verhalten des Menschen in der Gesellschaft

regeln und die ihn zum Glied der Kulturgemeinschaft

werden lassen, in der er lebt.
Aus der Freudschen Auffassung, daß die Triebe

die entscheidenden Kräfte des seelischen Geschehens

liefern, folgt die Aufstellung, daß dieses dem

Lustprinzip folge. Triebe sind Reize, die aus dem
Inneren des Organismus stammen und die ihre
Befriedigung verlangen. Ein Triebanspruch, der
besteht, löst Unlust aus, seine Befriedigung hebt diese

auf und wird als lustvoll erlebt. Die Außenwelt, auf
die der Mensch zur Befriedigung seiner Triebe
angewiesen ist, ist aber nicht so beschaffen, daß sie

die Triebbefriedigung jeweils auf dem kürzesten
Wege erlaubte, insbesondere stellt sich die Gesellschaft

dem in den Weg, und der Mensch würde,
wollte er die Triebbefriedigung doch versuchen, mit
Sanktionen, d. h. aber Unlust belegt werden, die
stärker ist und für ihn gefährlicher als die

Triebspannung selbst. Er muß also lernen, auf
Lusterwerb zu verzichten, momentane Unlust in Kauf
zu nehmen, um spätere Unlust zu vermeiden.
Anders ausgedrückt, das Lustprinzip muß durch das

Realitätsprinzip ersetzt werden.
Bestehenden und nicht unmittelbar realisierbaren

Triebansprüchen gegenüber ist ein dreifaches
Verhalten möglich: der Mensch kann auf die Befriedigung

verzichten, er kann sie verdrängen und er
kann sie sublimieren. Der echte Verzicht ist ein
Überwinden, ein Fertigwerden, eine wirkliche
Erledigung, die im Moment vielleicht schmerzvoll ist,
aber keine tieferen Spuren hinterläßt. Das
Verdrängen ist kein Erledigen, sondern eine Art
Ausweichen, und das Verdrängte lebt im Unbewußten
weiter und beeinflußt das Erleben und Verhalten
von dort aus. Das Sublimieren ist die Verschiebung
der Triebenergie auf andere, sozial wertvollere,
«höhere» Ziele. Es ist nicht richtig, daß, wie man
gelegentlich hört, künstlerische, wissenschaftliche oder
kulturelle Arbeit, religiöses Erleben usw. «nur»
Triebverdrängungen seien, aber daß in ihnen ein
triebhaftes Element steckt, das den Antrieb bildet,
wird nicht übersehen werden dürfen.

II.
Wir haben hier in aller Kürze einige Züge

hervorgehoben, die uns für die Psychoanalyse Freuds
bezeichnend zu sein scheinen, und zwar insbesondere

dann, wenn man ihre Bedeutung für die Erziehung
und die Erziehungswissenschaft betrachten will.
Zunächst muß hervorgehoben werden, daß die
wissenschaftliche Pädagogik sich keineswegs nur auf
Psychologie aufbauen kann, die Zahl der Probleme,
die in sie hineinspielen, fordert eine wesentlich breitere

Basis. Aber die Psychologie ist eine der wichtigsten

Grundwissenschaften der Pädagogik, und sie

spielt in fast alle ihre Gebiete hinein. Wenn man
etwa betont hat, daß sich das Erziehungsziel nur
im Rahmen einer Weltanschauung begründen lasse,

so trifft dies nur zum Teil zu, denn eine Ziellehre,
die nicht mit den im Menschen gegebenen, mit
seinen Möglichkeiten und Grenzen rechnet, baut ins
Leere.

Wie auch immer man das Wesen der Erziehung
bestimmen mag, so wird stets zu berücksichtigen
sein, daß es sich hier um einen Vorgang handelt, der
sich zwischen zwei Menschen abspielt, dem Erzieher

und dem Zögling, wobei zu berücksichtigen ist,
daß nicht nur der Zögling vom Erzieher Einwirkungen

erfährt, sondern umgekehrt auch der Erzieher

vom Zögling. Es handelt sich immer um eine
Wechselwirkung zwischen zwei Menschen, zu
denen dann noch die Wirkungen hinzukommen, die
zwischen Zögling und Erzieher auf der einen, und
den Menschen, die zu der erzieherischen Gruppe
gehören auf der anderen Seite bestehen, letztlich die

von der gesamten Umwelt ausgehen. Es ist eine
Vielfältigkeit von Wirkungen und Rückwirkungen, die
hier vorliegen.

Die ursprüngliche Erziehungsgemeinschaft ist die

Familie, in die das Kind hineingeboren wird; die
ersten Erzieher sind die Eltern. Die Familie ist aber

nur Teil einer größeren Gemeinschaft. Neuere
Untersuchungen von Psychoanalytikern - ich nenne
hier vor allem Mead und Erikson — haben gezeigt,
wie verschieden die Einstellung der Eltern zum
Kinde in den verschiedenen ethnischen Gruppen
und Kulturen ist und wie anders sich daher das

Über-Ich des Kindes unter den verschiedenen
Verhältnissen aufbaut. Es wird darauf noch zurückzukommen

sein.

Die Psychoanalyse hat den engen Zusammenhang

des Kindes mit der Mutter unterstrichen. Der
Geburtsakt bedeutet nur die körperliche Loslösung
des Kindes von der Mutter, den Verlust des

schützenden Mutterleibes und die Übernahme einer Reihe

von Funktionen, die bisher die Mutter für das

Kind besorgt hatte. Aber die Mutter bleibt für das

74



Kind noch längere Zeit hindurch gleichsam eine
Fortsetzung seines eigenen Körpers, und sie kommt
für das Kind in erster Linie als Nahrungsquelle und
Person, die es trocken legt und sich mit ihm beschäftigt,

die also Unlustgefühle aufhebt, in Frage. Das
ist die Befriedigung seiner körperlichen Bedürfnisse,
aber in diesen steckt doch zugleich mehr als nur dies.

Das Kind ist hilflos und auf den Erwachsenen
angewiesen. Es hat von Anfang an auch ein Liebesbedürfnis,

dessen Befriedigung notwendig ist. Besonders

René Spitz, Bowlby, Roudinesco-Aubry haben
darauf hingewiesen, und immer wieder wurde
betont, daß die Nichtbefriedigung dieses kindlichen
Liebesbedürfnisses zu einer seelischen Verkümmerung,

aber auch zu einer Hemmung der körperlichen

Entwicklung, die bis zum körperlichen Verfall

gehen kann, zu führen vermag. Anna Freud
und Dorothy Burlingham zeigten durch ihre
Beobachtungen an Kindern, die im Kriege von ihren
Eltern getrennt waren ebenso wie René Spitz an
seinen Beobachtungen in Kinderheimen, daß es

gelingt, diesen Verfall aufzuheben, wenn man rechtzeitig

einen ausreichenden Mutterersatz zu schaffen

vermag.
Die Unentbehrlichkeit der Mutterliebe für die

Entwicklung des Kindes geht aber noch aus anderen

Beobachtungen hervor. Psychologische Untersuchungen

von Kranken haben gezeigt, daß, wenn
man in der Durchforschung des Lebens nur weit
genug zurückgeht, man mit einer gewissen Regelmäßigkeit

bei verschiedenen Störungen das Fehlen der
liebevollen Bindung der Mutter an das Kind in der
frühesten Entwicklungsperiode feststellen kann. Das
hat Recamier bei der Tuberkulose feststellen können,

das haben wir in unseren gemeinsam mit v.

Graciansky durchgeführten Untersuchungen an
Hautkranken, besonders Ekzematösen festgestellt.

In diesem Sinne gelten ganz allgemein die
Ausführungen von Balint: «Wenn ich mich nicht irre,
ist die Psychoanalyse im Begriff, eine neue Auffassung

zu entwickeln, die man etwa die «Grundkrankheit»

oder die Grundstörung in der biologischen
Struktur des Individuums nennen könnte, die
sowohl Seele wie Körper in wechselndem Grade
affigiert hat. Der Ursprung dieser Grundstörung kann
vielleicht zurückverfolgt werden bis zu beträchtlichen

Unstimmigkeiten zwischen den Bedürfnissen
des Individuums in seinen ersten, entwicklungsbestimmenden

Jahren (oder auch nur Monaten) und
der ihm zuteil gewordenen Pflege und Zuwendung.
Dies kann zu einem Mangelzustand geführt haben,
dessen Folgen nur zum Teil reversibel sind. Obwohl
das Individuum zu einer guten, sogar sehr guten
-Anpassung gekommen sein mag, sind Spuren seiner

Ersterfahrungen bestehen geblieben und bilden
einen Teil dessen, was man seine Konstitution, seine
Charakterstruktur nennt, und zwar sowohl im
psychologischen wie im biologischen Sinne. Die
Ursache dieser frühen Unstimmigkeit kann angeboren
sein - wie z. B. überfordernde Bedürfnisse des Säuglings

- oder umweltbedingt, wie eine ungenügende,
lieblose, unregelmäßige, überängstliche,
überbeschützende oder auch nur einfach verständnislose
Pflege».

Hier führt Balint klar und deutlich aus, was wir
selbst schon früher selbst zu entwickeln versucht
hatten: viele Störungen sind psychisch mitbedingt,
sie setzen bestimmte seelische Veränderungen beim
Menschen voraus, die sich bis in die frühe Kindheit
zurückverfolgen lassen. Damit wird die Bedeutung
der frühen Kindheit für die gesamte Entwicklung
des Menschen, und zwar der seelischen und körperlichen

Entwicklung, dafür, ob der Mensch gesund
bleibt oder krank wird, unterstrichen. Es hängt also

von den Früherlebnissen, vor allem davon ab, ob das

Kind die ihm notwendige Liebe findet oder nicht, ab,
wie sich sein Leben gestaltet. Die ganze Atmosphäre
des Elternhauses wirkt dabei mit. Indem die Psychoanalyse

auf diese Zusammenhänge hingewiesen und
sie wissenschaftlich erforscht hat, hat sie die
Pädagogik ungemein bereichert.

III.
Wir sagten, daß die Psychoanalyse eine Psychologie

des Unbewußten und eine Triebpsychologie
ist. Die Kinderpsychologie vor Freud hat sich
ausschließlich mit bestimmten Bereichen des Seelischen

befaßt, die in das Gebiet der Bewußtseinspsychologie
gehören: so hat sie die Entwicklung der Sprache,
der Intelligenz, der Interessen usw., erforscht, aber
die Entwicklung des Affekt- und Trieblebens wenig
beachtet. Die Psychoanalyse hat vor allem die kindliche

Sexualität und ihre Entwicklung untersucht.
Die voranalytische Psychologie betrachtete das Kind
als ein asexuelles Wesen: danach würde sich die
Sexualität erst in der Pubertät zeigen, gleichsam aus
dem Nichts entstehen, eine Aufstellung, die in
offenbarem Widerspruch mit all unseren sonstigen
biologischen Erkenntnissen stehen würde.

Die Psychoanalyse konnte zeigen, daß die Sexualität

gleichsam mit dem Menschen geboren wird,
sich dann entwickelt, wobei sie eine Reihe von Stufen

durchläuft, die an die Entwicklung bestimmter

Körperfunktionen und der damit in Zusammenhang
stehenden Erziehung geknüpft sind. Diese Aufstellungen

Freuds, sowie die Entdeckung des «Oedipus-
komplexes», allgemeiner gesagt, der affektiv
triebhaften Grundlage der Beziehungen des Kindes zu

75



Eltern und Geschwistern, haben im Anfang nicht
unerhebliche Widerstände hervorgerufen. Man darf
dabei nicht vergessen, daß sie in eine Zeit fallen,
in der Prüderie und Hypokrisie zu einer Tabuie-

rung alles Sexuellen geführt hatten. Indessen kann
man den Kritikern vorhalten, daß sie nicht beachtet

hatten, daß Freud dem Begriff des Sexuellen eine
andere, wesentlich erweiterte Bedeutung gegeben
hatte; er verstand unter «sexuell» jede auf
Lusterwerb gerichtete Triebbefriedigung, die nicht dem
Zwecke der Selbsterhaltung dient. Er bezog damit
die Vorstufen der Sexualität in diese selbst mit ein,
wobei es vollkommen belanglos ist, ob man heute

versucht, einzelne dieser Betätigungen zu «entsexu-
alisieren» (z. B. Schultz-Hencke), und statt dessen

von kaptativen, retentiven und anderen Tendenzen

zu sprechen.
Mit der Einbeziehung des Trieblebens in die

Forschung wurden der Kinderpsychologie und der
Pädagogik durch die Psychoanalyse ganz neue Perspektiven

eröffnet. Wir sagten schon oben, daß das

Triebgeschehen ursprünglich dem Lustprinzip folgt,
daß dieses aber immer mehr eingeschränkt werden
muß. Hier liegt eine wesentliche Aufgabe aller
Erziehung. Das Kind muß es lernen, und zwar umso
mehr, je älter es wird, sich den Forderungen der
Realität, die die Forderungen der Gesellschaft
einschließen, zu fügen, um ein Glied der Gesellschaft
zu werden. Diese verlangt von jedem Einzelnen eine

Triebbeherrschung und einen Triebverzieht, nur
dadurch wird überhaupt eine Kulturentwicklung möglich.

Es ist das Tragische aller Höherentwicklung,
daß sie auf einer immer zunehmenden
Triebeinschränkung aufbaut und damit das «Unbehagen»
steigert.

Wie kommt nun das Kind zum Triebverzicht?
Hier sind zwei verschiedene Wege möglich. Der eine
ist der Weg der eigenen Erfahrung. Das Kind faßt
an den heißen Ofen und brennt sich, es nimmt das

Messer in die Hand und schneidet sich. Die Unlust
tritt hier als Folge seines LIandelns, seines
Nachgebens an den Triebanspruch auf. Das Kind «lernt
durch Erfahrung» und verzichtet künftighin auf die

Berührung von Ofen oder Messer. Aber dieser Weg
ist sicher nicht der häufigste, und der Erwachsene
kann das Kind nicht gewähren lassen, da es leicht
schweren Schaden nehmen könnte. Er muß also

eingreifen. Der zweite Weg ist der der Erziehung:
dem Kinde werden Gebote («du mußt dies tun»)
und Verbote («du darfst dies nicht tun») auferlegt,
und es befolgt diese entweder spontan, dem Erwachsenen

zuliebe oder aus Furcht vor Strafe, oder der
Erwachsene erzwingt die Befolgung der Verbote
und Gebote. In der Erziehung spielen von altersher

zwei Mittel eine Rolle: Lohn und Strafe. Lohn ist
Lustzufügung, Strafe ist Unlustzufügung, wie sie

sonst auch im einzelnen beschaffen sein mögen. Der
Lohn muß nicht immer in einem Lob oder in einer
substantiellen Belohnung bestehen, jeder Liebesbeweis

wird vom Kinde als Lohn erlebt, ja man kann
vielleicht sagen, daß der Liebesbeweis die wichtigste

Belohnung darstellt und bei allen anderen
Formen des Lohnes den Ausschlag gibt.

Liebesentzug ist Strafe, und auch hier kann wieder

gesagt werden, die wesentlichste Strafe, und sie

spielt wiederum bei allen anderen Strafen irgendwie
mit, zum mindesten verschärft sie sie wesentlich;
eine Strafe, bei der das Kind spürt, daß ihm die
Liebe der Erwachsenen erhalten bleibt, verliert sehr
viel von seiner Schärfe und wird für es ertragbar
und wirkt nicht schädigend. Wenn man die Strafe
als Unlustzufügung auffaßt, wie es hier geschieht,
so ist eine Erziehung ohne Strafe — die man so oft
gefordert hat- nicht möglich. Ohne Versagungen,
die dem Kinde Unlust bereiten, ist keine Erziehung
möglich, ja nicht einmal erwünscht, denn es ist sehr

wesentlich, daß das Kind es lernt, Versagungen zu
ertragen.

Hier ist freilich zu unterscheiden zwischen
notwendigen Versagungen und überflüssigen
Versagungen, die nur um der Bequemlichkeit der Erwachsenen

willen und aus Unverständnis für die Bedürfnisse

des Kindes diesem auferlegt werden, oder um
die Versagung von Bedürfnissen, die für das Kind
lebensnotwendig sind. Die Psychoanalyse hat
gezeigt, daß viele Verhaltensweisen des Kindes genau
so wie beim Erwachsenen vom Unbewußten her
determiniert sind, und daß insbesondere Lebensschwierigkeiten,

Erziehungsschwierigkeiten, «Kinderfehler»,

auch somatische Störungen beim Kinde vielfach

ihre Wurzeln in früher unerledigt gebliebenen
Triebansprüchen haben, und daß eine analytische
Durcharbeit der ihnen zugrunde liegenden Konflikte
Besserung und Heilung zu bringen vermag.
Dadurch werden nicht allein viele Reibungen innerhalb

der Familie und in anderen Gruppen vermieden,

Störungen beseitigt, sondern es kann auch
zugleich dem Auftreten späterer ernsterer Störungen
vorgebeugt werden.

Auf einen weiteren Punkt muß mit Nachdruck
hier hingewiesen werden. Die Psychoanalyse hat
eine neue Einstellung dem sexuellen Phänomen
gegenüber bewirkt. Es ist nicht wahr, daß sie, wie
vielfach behauptet wird, für ein freies ungehemmtes
Ausleben der Sexualität eintrat oder eintritt. Sie hat
im Gegenteil immer betont, daß die Triebansprüche
unter die Herrschaft des Ich gestellt werden müssen.

Die Sexualität soll also nicht, wie man früher

76



oft gewollt hat, unterdrückt, sondern beherrscht
werden. Der Mensch soll auch zu ihr eine freie und
offene Einstellung finden. Das setzt allerdings voraus,

daß der Erzieher seihst eine solche besitzt.
Niemand kann als normal, als gesund bezeichnet werden,

der nicht auf sexuellem Gebiet genußfähig ist
und dem es nicht gelungen ist, die Sexualität in die
Gesamtpersönlichkeit einzuordnen. Niemand ist
normal, der nicht hebesfähig ist.

Die Psychoanalyse hat dem Erwachsenen die Augen

für viele Haltungen und Verhaltensweisen des

Kindes geöffnet. Regungen der Sexualität im Kindesalter,

Masturbation, sexuelles Interesse und sexuelle

Neugier sind als Entwicklungsphasen erkannt worden,

die jedes Individuum durchläuft. Zeitweise
Eifersucht auf einen Elternteil, Eifersucht auf
Geschwister, Rivalisieren mit diesen sind normale
Erscheinungen, die von der Erziehung als solche

genommen und durch entsprechende Rehandlung des

Kindes bewältigt werden müssen. Die Opposition des

Kindes in gewissen Phasen, besonders aber in der
Pubertät, ist als etwas Natürliches erkannt worden,
sie ist notwendig, um die Verselbständigung des

Individuums zu gewährleisten.
Wir wiesen schon früher darauf hin, daß sich die

Beziehungen des Kindes zu seiner Umwelt nach
dem Vorbilde der Kind-Eltern-Beziehungen gestaltet.

Hier tritt ein Phänomen in die Erscheinung,
das die Psychoanalyse als Übertragung bezeichnet
hat. Wenn sie auch ursprünglich damit die Bezie¬

hungen des Patienten zu seinem Psychotherapeuten
verständlich machen wollte, so läßt sich die
Übertragung doch auch unter anderen Bedingungen
beobachten. Für das Kind tritt eine autoritative Person

an die Stelle des Vaters oder der Mutter, und das

Kind überträgt auf sie die gleichen Gefühle, die es

dem Vater oder der Mutter gegenüber hatte. Der
Haß und der Widerstand, den das Kind nicht selten
dem Lehrer gegenüber zeigt, aber ebenso auch der

Anspruch an Liebe, gelten daher eigentlich gar
nicht dem Lehrer, sondern dem Vater oder der Mutter.

Das muß der Lehrer wissen, um das Kind richtig
zu verstehen und zu würdigen, und vor allem um
die richtige Einstellung zu ihm zu gewinnen. Und
ebenso wiederholen sich in der Haltung des Kindes
den Klassengefährten gegenüber nicht selten

Haltungen und Einstellungen, die das Kind im Umgang
mit den Geschwistern ausgebildet hatte. Das Kind
ist, wenn es in die Schule oder in den Kindergarten
eintritt, kein «unbeschriebenes Blatt» mehr, sondern
bereits durch seine Vergangenheit geformt. Mit dieser

Vergangenheit muß alle Erziehung rechnen und
ihr gemäß verfahren. Diese Zusammenhänge sind
für das Kind natürlich in keiner Weise bewußt, aber

wirksam, und sie lassen sich bewußt machen. Indem
die Psychoanalyse diese Zusammenhänge aufgedeckt

hat, ferner durch ihre Einbeziehung des Trieblebens

und der unbewußt-seelischen Vorgänge in die

Betrachtung, hat sie der Erziehimg ganz neue
Möglichkeiten eröffnet. (Schluß folgt)

Freud und die Heilpädagogik
Vortrag von Professor Meng

Im Rahmen einer Studienwoche für Hilfsschnl-
lehrer im Volksbildungsheim Waldhof fand in der
Aula der Lortzingschule ein der Öffentlichkeit
zugänglicher Vortrag über Sigmund Freud statt. Als
Referenten begrüßte Rektor Goldschmidt von der
Hilfsschule Lörrach, der Leiter der Veranstaltung,
den Ordinarius des einzigen europäischen Lehrstuhls
für Psychohygiene, Professor Meng, von der
Universität Basel. Es war ein Ereignis, einer Persönlichkeit

zu begegnen, der nicht nur die Forschung und
Lehre Freuds vom Fach her begreifen lehrte,
sondern auch aus persönlicher Kenntnis den Menschen
Sigmund Freud verständlich machen konnte.

Mit wenigen Worten umriß Professor Meng die
zwiespältige Reaktion, die Freud von wissenschaftlichen

Gegnern und Anhängern erfuhr. Er zeigte,
Me Freud aus der Erfahrung der brüchig gewordenen

abendländischen Kultur um die Jahrhundert-
Wende und in den ersten Jahrzehnten unseres Jahr¬

hunderts in die menschliche Größe hineinwuchs, die
ihm die wesentliche Fragestellung für seine
fundamentale Lehre ermöglichte. Professor Meng sagte:
«Freud war ein lauterer Mensch mit unerbittlicher
Wahrheitssuche. Er lebte und starb souverän.» Das

von einem Gelehrten spürbar lauteren Geistes zu
hören, der in fast verschwiegener Art mit einfachen,
aus tiefer Stille kommenden Worten einen besonderen

Kontakt mit seiner Hörerschaft herstellen
kann, war überzeugend und klärend für die folgenden

pädagogischen Erörterungen.

Professor Meng schilderte zuerst die Arbeit des

Neurologen Freud, wie aus dieser Arbeit die
entscheidende Erkenntnis vom Reich des Unbewußten
erwuchs und wie sich an dieser Erkenntnis und
durch die Methodensuche der «Objektmensch»
Freud zum «Subjektmenschen», zum Psychothera-
peuthen wandelte.

77


	Die Bedeutung der Freudschen Psychoanalyse für die Pädagogik

