
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 36 (1963-1964)

Heft: 2

Artikel: Du und das Kind

Autor: Stucki, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


derung der Brüderlichkeit, welche für ein christliches

und demokratisches Volk eine Selbstverständlichkeit

sein sollte.

Wir können hier nicht eintreten auf die
Maßnahmen, die von staathcher und behördlicher Seite

zur Hilfe ergriffen werden, doch weisen wir hin auf
das, was Pro Juventute für diesen benachteiligten
Bevölkerungsteil tut. Da ist an die Bemühungen um
die Schulzahnpflege, an die durch den Schlangenfänger

von Radio Basel ins Leben gerufene Sammlung

von Skiern für Bergschulen, an die
Weihnachtssammlung der Amicitia Minervae Basihensis,
an die Apfelspende u. a. m. zu denken. Jede Bemühung

zeugt von dem klaren Wissen um die Not der
Bergbevölkerung, wie dies zum Beispiel in folgenden

Worten (Zeitschrift Pro Juventute, Heft 5,

Mai 1961) zum Ausdruck kommt: «Die seltene
Schönheit und der Glanz unserer Bergwelt lassen

leicht vergessen, wie hart und unbarmherzig sich
das Leben der Bergbevölkerimg in Wirklichkeit
auch heute noch gestaltet. Wer sich aber Zeit
nimmt, die Alpen und Bergtäler zu erwandern, wird
unwillkürlich an die Metapher ,Licht und Schatten'

erinnert: Wo viel Licht ist, ist auch viel Schatten.

Hilfe tut dringend not. Eigentlich kann nicht

zu viel für die Bergbevölkerung getan werden. Neben

dem Mangel an Betten und menschenwürdiger
Bettwäsche ist der Schulweg des Bergkindes ein
weiteres Problem von besonderer Härte Der
Bergwinter erfordert gutes Schuhwerk und warme
Kleider und wenn möglich auch Ski, um den Schulweg

zu verkürzen. Für alles, was jetzt aufgezählt
wurde und viele andere Dinge, wie Arzt- und
Zahnarztkosten, Brillenanschaffungen, Spitalaufenthalte
und Heimversorgungen, können Bergbauernfami-
lien vielfach nicht ohne fremde Hilfe aufkommen

...» Und noch etwas: Auch für Ferien reicht
das Auskommen selbstverständlich nicht. Und doch
hätten gerade diese Kinder ganz besonders Ferien,
eine Luft- und Kostveränderung und einen
Milieuwechsel dringend nötig —, so paradox es in den
Ohren jener Leute khngen mag, die glauben, daß es

genüge, in den Bergen zu wohnen, um gesund und
glücklich zu sein —. Durch einen Wechsel könnten
die durch die einseitige Ernährung und den Mangel
an gewissen vitaminreichen Nahrungsmitteln
hervorgerufenen Schäden rechtzeitig behoben werden.
Pro Juventute weiß das und ist dankbar, wenn
verständige Menschen aus dem Flachland Ferienfrei-
plätze für Bergkinder zur Verfügung stellen.

Dr. E. Brn.

Du und das Kind
Vortrag von Helene Stucki, Seminarlehrerin, Bern,

gehalten am 7. Februar 1962 in Wichtrach

Laßt uns zuerst das Buch der Bücher befragen,
was es uns über unsere, der Väter, Mütter, der
Erzieher Einstellung zum Kinde zu sagen hat.

Da steht einmal im 127. Psalm, Vers 3, unmißverständlich,

eindrücklich:
«Siehe, Kinder sind eine Gabe des Herrn, und
Leibesfrucht ist ein Geschenk.»
Und im 128. Psalm:
«Dein Weib wird sein wie ein fruchtbarer Weinstock

drinnen in deinem Hause, deine Kinder wie
Ölzweige um deinen Tisch her.»
Ähnlich lautet ein alter chinesischer Spruch:

«Das Juwel des Himmels ist die Sonne, das Juwel
des Hauses ist das Kind.»

Jedes Kind ein Geschenk, eine Gabe Gottes und
wie Geschenk und Gabe ein Anruf zur Freude, zu
erhöhtem, gesteigertem Leben und zur tiefgefühlten
Dankbarkeit.

Wir wissen, aus eigener oder andrer Erfahrung
um das Glück, Mutter oder Vater geworden zu sein
und um den Schmerz der Kinderlosigkeit. Tiefes
Dankgefühl erfüllt uns, wenn wir gesunde, normale

Kinder wie Ölzweige um den Tisch her sitzen sehen;
spielende, musizierende, wandernde Kindergruppen
beglücken einen jeden, dessen Herz noch nicht
verkrustet oder verhärtet ist.

Aber auch das behinderte, das gelähmte, das

mindersinnige, das geistesschwache Kind ist eine Gabe
Gottes und kann für seine Umgebung zum Quell des

Segens werden. Dafür gingen mir erst kürzlich die
Augen so recht auf, als ich, in Erfüllung einer
freiwillig übernommenen berufhchen Aufgabe, eine

große Anzahl von Kinderheimen besuchen durfte
und mit Hauseltern, Erziehern und Pflegerinnen
ins Gespräch kam. Nie werde ich das reizende kleine

Kinderheim in bernischen Landen vergessen, das

etwa ein Dutzend Kinder aus düstersten Verhältnissen

betreut und dessen liebevolle Pflegerin, nachdem

sie eines der erblich schwer belasteten Kinder
charakterisiert hatte, mit strahlendem Lächeln
beifügte: «Aber es isch halt e Schatz!» Wie die Leiterin
eines Heimes, das denjenigen Kindern Tore und
Arme öffnet, die in keinem staatlichen Heim für
Geistesschwache mehr Aufnahme finden, den Ärm-

28



sten der Armen, und die von den Schützlingen als
ihren Blumen, der Freude ihres Lebens, erzählte.
Eine junge Lehrerin, deren mütterliches Herz bei
den normalen Schulkindern zu wenig Liebe abgeben
konnte, geht völlig auf in der Betreuung der Cere-

bralgelähmten, und eine andere wird bei den Polyo-
kindern geradezu ein neuer Mensch. Ein junger
Berner Lehrer, der seine Liebeskraft in den Dienst
der Aussätzigenhilfe in Afrika gestellt hat, schreibt,
nachdem er die Not der Aussätzigen dargestellt hat:

«Und was das Tröstlichste ist: Es gibt zum Glück
nicht nur Schreckensbilder in der Aussätzigen-
siedlung. Nicht nur eiternde Füße und verpestetes

Wasser. Da ist einmal die fröhliche Schar der

Kinder, und da ist die unbändige Kraft des Waldes,

der einem immer neu seine Schönheiten
enthüllt.»

«Doch als dem Wandrer graute,
Da ging ein Lichtlein auf im Grund;
Und durch den Rauch und Nebel

Begann ein leiser Lobgesang
Aus Kindermund»

sagt der Dichter R. Dehmel

Kinder sind eine Gabe Gottes. Gottlob gibt es das

eine, große Volk der Kinder, auf dem Erdenrund, die

einander verwandter sind als die Erwachsenen der

eigenen Kultur und Nation.

Ist hier nicht die Konstante des Menschengeschlechts,

der dieses seine stete Verjüngung und

Erneuerung verdankt?

Wenn ein Schiff in Sturmesnot ist und aus
tausend Kehlen der Ruf erschallt: «Rette sich, wer
kann!» — dann greift der rechte Kapitän mit
zwingender Stimme ein: «Rettet zuerst die Kinder!»

Wie schön tönt es aus des alten Felix Dahns
Gedicht Gotentreue. Das Heer ist geschlagen, der König

gefallen, die wenigen Überlebenden tragen
davon, was sie aus dem Untergang haben retten können,

den zerbrochenen Speer, ein Stück der
zerbrochenen Krone.

«Der dritte barg mit treuem Arm
Ein verhüllt Geheimnis im Mantel warm.
Und habt ihr gerettet Speer und Krön'
Ich habe gerettet des Königs Sohn.»

Sie wissen um die Bedrohung des Kindes in
unserer aus den Fugen geratenen Welt: Im Jahre 1950,
als der Wirtschafts- und Sozialrat der Vereinten
Nationen das Kinderhilfswerk zum Organ der Uno
erklärte, wurde festgestellt, daß auf unserem Planeten
die Zahl der unterernährten Kinder 400 Millionen
betrage. Heute unterhält die Unicef in 60 Ländern

Antituberkulose-Aktionen. Programme zur
Bekämpfung der Malaria, der Pocken, Lepra und
anderer Seuchen sind auf dem Wege der Verwirklichung.

Ernährungsprogramme sind in 60 Ländern
im Gange. Brot für die hungernden Brüder heißt
auch Milch für die hungernden Kinder.

Sind nicht die Kinder dazu berufen, die Mauern
niederzureißen, die immer noch die Völker von
einander trennen? Ein schöner Erfolg in dieser Richtung

bedeutet unser Pestalozzidorf in Trogen, dieser
Völkerbund im kleinen.

Kinder sind eine Gabe Gottes. Wie heißt es in
Gotthelfs Annebäbi?

«Wenn es zu Grabe läutet und einer fragt: ,Wen
begräbt man heute?' so antwortet vielleicht der
andere: ,Ume es Ching.' Urne es Ching! ist bald
gesagt, aber wer es sagt, weiß nicht, was er sagt.

Urne es Ching! Und weiß wer, was ein Kind ist
und was ein Kind birgt? Das Kind ist ein Neujahrstag,

und der Neujahrstag trägt ein ganzes Jahr in
seinem Schöße; ein Kind ist ein Rätsel, und in
diesem Rätsel liegt vielleicht der Stein der Weisen. Ein
Kind ist unendlich mehr als ein Mann, um den
Mann sind bereits Schranken seiner Beschränktheit

gezogen und ziehen alle Tage sich enger; ums Kind
liegen noch keine Schranken, der glücklichen Mutter

ist der Traum erlaubt, es werde das All umfassen,

über alle Sterblichen ragen, über die Endlichkeit

hinaus in den Himmel hinein. Was groß war
auf Erden, war ume es Ching, ume es Ching war
unser Heiland, und was wären wir ohne dieses

Ching! Ume es Ching war jeder Held auf Erden,
jeder Mann Gottes, jeder Wohltäter der Menschheit.

Darum sind alle Kinder geheimnisvolle Gaben
Gottes; welche Kraft die Schale birgt, wissen wir
nicht, was aus dem Heiligtum der Seele heraustreten

kann, wenn die rechte Stunde kommt, das kennen

wir nicht.
So bedeutsam soll jedem jedes Kind sein, und was

der Leichtfertige ume es Ching nannte, hatte das

nicht schon seinen bestimmten Wert, seine große
Bedeutung, war der Schatz einer Familie, die Ampel
eines Hauses, einer Mutter Hoffnung, zweier alten
Leutchen einzige Freude? Sein Tod, ist er vielleicht
ein Spalt in ihren Herzen, der Räuber ihres
Friedens, des Schmerzes schwarzer, nie versiegender
Quell?»

«Ume es Ching» war unser Heiland, und was
wären wir ohne dieses Ching. Dieses Ching wurde
der große Kinderfreund, dem das Kind über das

Wort des Psalmisten hinaus noch etwas anderes
bedeutet. Hören wir die bedeutungsschweren Verse

aus dem 18. Kapitel des Evangeliums Matthäi:

29



«Wahrlich, ich sage euch, es sei denn, daß ihr
euch umkehret und werdet wie die Kinder, so werdet

ihr nicht ins Himmelreich kommen.»
Dazu Markus 10, Vers 14 und 15:

«Lasset die Kindlein zu mir kommen, und wehret
ihnen nicht, denn solcher ist das Reich Gottes.

Wahrlich, ich sage euch, wer das Reich Gottes

nicht empfähet als ein Kindlein, der wird nicht hinein

kommen.»
Wie ist das gemeint?
Das Wort hat zu vielen Diskussionen Anlaß gegeben,

ist auch nicht selten falsch verstanden worden.
Gottfried Keller zeigt uns in der Zürcher Novelle

Ursula, wie gewisse Sektierer das Wort von der
Umkehr auffaßten.

«Enoch Schnurrenberger hat den Spruch: Wer
sich nun seihst erniedrigt wie dieses Kind, der ist der
Größeste im Himmelreich, wörtlich auszulegen und
auszuüben begonnen. So saß er denn schon am
Vormittage des zehnten Weinmonats 1531 statt seiner
Arbeit nachzugehen, mit dem Anhange, der ihm
gebheben und ihm heimlich nachzog, auf seinem
abgelegenen Hofe und spielte kleines Kindlein. Mit
nackten Beinen hockte er in einem alten Weiberrock,

der ein Kinderröcklein vorstellen sollte, auf
dem Stubenboden und baute ein kleines Fuhrwerklein

von Brettern, das er mit Spreuer belud und dazu
mit Kinderlauten stöhnte: Lo, lo, lo, da da da, wobei
ihm die eingetretene Engbrüstigkeit zu schaffen
machte. Der Schneck von Agasul hatte sich von
Tannstecken einen Laufstuhl gezimmert, in
welchem er umherhumpelte, einen Lutschbeutel im
Munde — etc.»

Nein, so ist das Bibelwort nicht gemeint, aber
auch nicht so, wie gewisse Pädagogen meinten, daß
sich der Erwachsene zu beugen hätte vor seiner Majestät

dem Kinde, in Ehrfurcht es müßte gewähren,
in völliger Freiheit aufwachsen lassen. Sie wissen,
«Das Jahrhundert des Kindes» hat sich in vielen
Dingen übel ausgewirkt: Verwöhnung, Meisterlosig-
keit, Abwegigkeiten bis zur Jugendkriminalität zur
Folge gehabt.

Sicher kommt Gotthelf dem Jesuwort viel näher,
wenn er das Geheimnis der Kindheit als eines noch
unentfalteten Ganzen darstellt, als Neujahrstag und
Neubeginn, als ein Wesen, um das noch keine
Schranken gezogen sind, in dem noch alle Möglichkeiten

schlummern. Was das Kind auszeichnet und
in die Nähe des Himmelreiches bringt, das ist sein

uneingeschränktes, sein gläubiges Vertrauen. Ich
sehe das kleine blondgelockte Mädchen auf Uhdes

Bild, das so selbstverständlich sein Händchen in die
Hand des Heilandes legt, als ob es sagen wollte: «Ich

gebe dir mich.» Ich denke an die Worte in dem schönen

Abendlied des Mathias Claudius:

«Laß uns einfältig werden
Und vor dir hier auf Erden
Wie Kinder fromm und fröhlich sein!»

Daß Kinder häufig dem Himmelreich näher sind,
daß sie den Erwachsenen zur Umkehr bewegen können,

dafür hat die Jugendschriftstellerin Johanna
Spyri in ihrem Heidibuch ein wunderschönes
Beispiel gegeben. Ist es doch das schwarzhaarige Heidi,
das seinen Großvater aus Verbitterung und Gottesferne

wieder zur Gotteskindschaft führt.
Nein, wir können nicht einfach umkehren und

werden wie die Kinder. Wohl aber können wir das,

was das Kind vor uns voraus hat, liebevoll in uns
aufnehmen, innerlich daran wachsen an Glauben
und Vertrauen. Kinder können unsere Erzieher in
gewissem Sinne sein, unsere Helfer, Tröster, auch
etwa unsere Richter. Der große Menschenfreund
Pestalozzi hat sich in dunkelsten Zeiten im Kinde
wiedergefunden und aufgerichtet:

«Wenn ich ein Kind auf meinen Schoß setzte
Und ihn's ansah
so vergaß ich mein Elend,
und die schwarze Verzweiflung
tobte nicht mehr in meinen Adern.
Ich bin gerettet
ich bin Vater der Waisen
ich habe Kinder
ich kann heben

jetzt wallt mein Herz wieder.»

Wie sehr die angehenden Lehrerinnen durch die
Kinder in ihrem Verantwortungsgefühl gestärkt,
zur Wahrhaftigkeit und Gewissenhaftigkeit erzogen
und dadurch näher ans Himmelreich geführt wurden,

habe ich in langen Jahren der Praxis am
Lehrerinnenseminar erfahren dürfen. Es geht eben um
die Wirkung eines Lebendigen auf ein Lebendiges.
Weil das Kind vom Erwachsenen viel erwartet, weil
es sein Vertrauen in dessen Können und dessen
hebendes Verständnis setzt, weckt es auch die besten

Kräfte im Erzieher, zwingt es ihn zur ehrlichen
Bemühung, auch etwa zu Verzicht und Opfer.

So sagt Gotthelf im Geltstag:
«Es ist allerdings wahr, Kinder sind oft die

kräftigsten Bildungsmittel. Wie manches Ehepaar
entsagt den Lüsten der Welt, bricht sich Gewohnheit
um Gewohnheit ab, scheinbare Bedürfnisse verlieren

ihre zwingende Kraft, lösen im Nebel sich auf,
es sucht Kräfte in sich und findet sie, spannt sie

zusammen, ringt mit den Umständen, ringt mit dem

Unglück, ringt Tag um Tag sich das Nötige ab, und

30



während es arm geblieben wäre ohne Kinder, ist es

reich geworden durch die erweckende Kraft der
Elternpflicht.»

Immer wieder ist es bei Gotthelf das Kind, das
dem Vater das Gefühl der Würde und Verantwor-
tung gibt, der Mutter Herz reinigt und heiligt (Mä-
deli, Meieli, Vreneli).

Das Kind, als Gabe Gottes, wie der Psalmist es

meint, das Kind als Wesen, das dem Himmel näher
ist, von dem emporziehende Kräfte ausgehen können

und endlich das Kind, das der Mutterliebe und
der Vaterkraft, das der Erziehung bedarf. Auch
dafür ein Bibelwort als Ausgangspunkt. Es steht in
dem herrlichen 13.Korintherbrief, dem Hohelied
der Liebe und lautet in Vers 11: «Da ich ein Kind
war, da redete ich wie ein Kind und war klug wie
ein Kind und hatte kindische Anschläge; da ich aber
ein Mann ward, tat ich ah, was kindisch war.»

Und dazu gleich noch Kolosser 3, Vers 20 bis 21 :

«Ihr Kinder, seid gehorsam den Eltern in allen Dingen;

denn das ist dem Herrn gefällig. Ihr Väter,
erbittert eure Kinder nicht, auf daß sie nicht scheu

werden.»
Jetzt geht es nicht mehr nur um das Kind als Gabe

Gottes, die man mit beglückter Dankbarkeit
annimmt. Es geht nicht mehr um den Strahlenkranz
aus der Ewigkeit, der dem Erwachsenen in guten
Momenten Wegweiser zur Ewigkeit sein kann.
Jetzt wird die Gabe zur Aufgabe, die Gotteskind-
schaft, zu der wir alle berufen sind, zur schweren

Verpflichtung für Eltern und Erzieher. Der Mensch
kann nur Mensch werden durch die Erziehung, sagt
der große Philosoph Immanuel Kant. Ein pflanzlicher

Same, ein tierisches Ei, sie entwickeln sich

von selbst, sie erreichen ihre Bestimmung, sofern es

am geeigneten Erdreich, an der entsprechenden
Nahrung nicht fehlt. Der Mensch aber findet
seinen Weg vom unentwickelten Keim, von der
umhüllten Knospe nur, wenn geistige Kräfte ihm
Handbietung leisten. «Welche Kraft die Schale

birgt, wissen wir nicht, was aus dem Heiligtum der
Seele heraustreten kann, wenn die rechte Stunde
kommt, das kennen wir nicht», heißt es in dem früher

zitierten Wort von Jeremias Gotthelf.
Der Verfasser des Korintherbriefes aber führt

uns einen Schritt weiter. Das Kind darf reden wie
ein Kind, und wir dürfen uns freuen an seinem
kindlichen Geplauder. Es darf aber nicht Kind bleiben,
sein spielerisches Plaudern muß sich wandeln zur
verantwortlichen Rede.

Kindische Anschläge müssen abgetan werden. Sie
wissen alle um diese kindischen Anschläge, die nicht
von selbst abgetan werden, sondern des Beispiels,
der Ermahnung, der Ermutigung des Erziehers, die

vor allem seiner Geduld und seiner unerschütterlichen

Liebe bedürfen. Sie wissen, wie leicht Kinder
verwahrlosen — wie der Mias im Bauernspiegel —
wenn niemand ihre schlummernden Kräfte der
Menschlichkeit weckt und pflegt, wenn die Umwelt
ihnen den Weg verrammelt, auf dem sie gut sein

möchten. Sie wissen, daß heute diese Wege nicht
nur dort verrammelt werden, wo die Armut an
Stelle des Herzens der Eltern getreten ist, daß das

20. Jahrhundert den Begriff der Wohlstandsver
wahrlosung geprägt hat.

Kinder sind eine Aufgabe, und eine Aufgabe
recht erfüllen fordert Anstrengung, Hingabe, auch
Verzicht und Opfer.

Wie sagte mir letzthin eine in ihrem Amte
ergraute, durch und durch gediegene Kindergärtnerin:

Die heutigen Eltern nehmen das Kind nicht
mehr an der Hand, sie führen es nicht, im wörtlichen

und damit auch im übertragenen Sinne nicht.
Mutter- und Vaterhand sind gleichsam unmodern
geworden.

«Ihr Kinder, seid gehorsam den Eltern in allen
Dingen; denn das ist dem Herrn gefällig.» mahnt
Kolosser 3, 10. Ohne Gehorsam werden die
«kindischen Anschläge» nicht überwunden, wird das

Kind nicht zum reifen Menschen. Es muß zuerst
horchen lernen auf die Stimme der Mutter, des

Vaters. Es muß auch lernen entgegen seinem Wunsche,

entgegen dem, was in ihm drängt, den Willen
der Erwachsenen erfüllen, gehorchen. Nur wenn es

zur Anerkennung der Autorität, zum Gehorsam

erzogen wird, wenn sein noch schwacher oder völlig
egoistischer Wille gelenkt, auf ein Ziel gerichtet
wird,wenn es die Folgen seiner Handlungen einsieht,
wenn es angehalten wird, auf eine Augenblicksbefriedigung

zu verzichten, seine Batzen zu sparen,
statt sie zu verschlecken, wenn es lernt, Spannungen

zu ertragen, statt jedem Glüschtli nachzugeben,
nur dann wird es allmählich ablegen, was kindisch
war.

Der Apostel fährt aber fort:
«Ihr Väter, erbittert eure Kinder nicht, auf daß

sie nicht scheu werden.»

Was heißt die Kinder erbittern? Um ein ganz
krasses Beispiel zu bringen zitiere ich den Dichter
Friedrich Hebbel, der in seinen Kindheitserinnerun-
gen schreibt: »Mein Vater haßte mich eigentlich,
auch ich konnte ihn nicht lieben. Er haßte aber auch
die Freude. Er konnte sie auf den Gesichtern seiner
Kinder nicht ausstehen; das frohe, Brust
erweiternde Lachen war ihm Frevel, Hohn gegen ihn
selbst, Hang zum Spiel deutete auf Leichtsinn, auf
Unbrauchbarkeit, Scheu vor grober Handarbeit, auf

31



angeborene Verderbnis, auf einen zweiten Sündenfall.

Ich und mein Bruder hießen seine Wölfe; unser
Appetit vertrieb den seinen, selten durften wir ein
Stück Brot verzehren, ohne hören zu müssen, daß

wir es nicht verdienten.»
Eigene Freudlosigkeit, Mangel an Verständnis für

das, was im guten Sinne kindlich, nicht kindisch
ist, das kann Kinder erbittern. In einem ergreifenden

Buch «Menschen mit großen Schatten» deckt
eine feine Jugendpsychologin die furchtbaren Folgen

auf, welche väterliche Härte und Verständnis-

losigkeit für die Entwicklung junger Menschen
haben kann. Wie ein großer Schatten kann eine solche

Erbitterung ein ganzes Leben gefährden und
verdüstern.

Dem Kinde helfen, abzutun, was kindisch ist,
seine Ich- und Gegenwartsgebundenheit, Gehorsam

fordern, ohne seine Kindlichkeit, seine Freude

zu zerstören, das ist es, was unsere Bibelworte
verlangen.

Keiner hat sowohl die Forderungen des alten
Testamentes wie auch diejenigen Jesu und seiner Apostel

in solch beispielhafter Weise erfüllt wie Johann
Heinrich Pestalozzi. Als Beweis, daß ihm das Kind
eine wunderbare Gottesgabe ist, gelte das Gebet, das

er nach der Geburt seines Söhnchens zum Himmel
sandte:

«Du hast über alles Maß der Barmherzigkeit mir
Gnade erwiesen und meiner Liebsten Leben und
Gesundheit erhalten und mich durch die glückliche

Geburt eines Söhnleins zum Vater eines deiner

Geschöpfe, das ewig leben wird, gemacht. —
Gib mir jetzt neue Kräfte, schaff mir ein neues

Herz, neuen Eifer, neue Stärke.»

Hat nicht auch er, den der fromme Lavater Jesu
besten Jünger nannte, die Kindlein zu sich gerufen
und sie gesegnet? Auch er glaubte an den wahren
Kindersinn, an die Ewigkeitsnähe, die aus Kinderaugen

strahlt, an die kindliche Kraft, Mütter und
Väter emporzuziehen.

«Es sei denn, daß ihr euch umkehret und werdet
wie die Kinder, so werdet ihr nicht ins Himmelreich
kommen.»

Aber nicht weniger entschieden trat er dafür
ein, daß das Kind der Hilfe, der Mutterliebe und der

Vaterkraft bedürfe, soll es kindische Anschläge
abtun und ein wahrer Mensch werden.

Mit der Eindringlichkeit ohne gleichen zeigt er
u. a. die Bedeutung der mütterlichen Liebe, der
gereinigten, der sehenden und denkenden Mutterliebe
für die Entwicklung der religiösen Kräfte. Aus der
Beziehung zur Mutter entfaltet sich die Beziehung
zu Gott.

«Die Gefühle der Liebe, des Vertrauens, des Dankes

und die Fertigkeiten des Gehorsams müssen in
mir entwickelt sein, ehe ich sie auf Gott anwenden
kann. Ich muß Menschen danken, ich muß
Menschen gehorsamen, ehe ich mich dahin erheben
kann, Gott zu lieben, Gott zu danken, Gott zu
vertrauen und Gott zu gehorsamen; denn wer seinen
Bruder nicht liebt, den er sieht, wie will er seinen
Vater im Himmel lieben, den er nicht sieht?»

Im Heiligtum der Wohnstube, in der Beziehung
zwischen Mutter und Kind, wird das religiöse
Gefühl, das Gefühl der Ehrfurcht geweckt.

«Ich glaubte an meine Mutter, ihr Herz zeigte
mir Gott; Gott ist Gott meiner Mutter, er ist der Gott
meines Herzens.»

Daß die Eltern, vor allem die Mutter, so etwas wie
Gottes Stellvertreter beim Kinde sind, bedeutet für
sie eine ungeheure Verantwortung. Hier zeigt sich
die ganze Schwere des Erzieheramtes: Mit all
unserer Unzulänglichkeit dennoch Brücke zu sein zur
letzen Autorität. Je mehr aber die eigene Kraft im
Kinde erstarkt, desto mehr müssen die Eltern
zurücktreten. Die Mutter muß das Gefühl unsäglichen
Vertrauens, das das Kind ihr entgegenbrachte,
hinlenken auf Gott.

Pestalozzi sagt: «Sie drückt ihr Geliebtes fester
als je an ihr Herz und sagt mit einer Stimme, die es

noch nie hörte: Kind, es ist ein Gott, dessen du
bedarfst, wenn du meiner nicht mehr bedarfst. Die
Gefühle der Liebe, des Dankes, des Vertrauens, die
sich an ihrer Brust entfaltet haben, erweitern sich
und erfassen von nun an Gott wie den Vater, Gott
wie die Mutter.»

Gehorsam und Liebe, Dank und Vertrauen
vereinigt, entfalten den ersten Keim des Gewissens, den

ersten leichten Schatten des Gefühls, daß es nicht
recht sei, gegen die liebende Mutter zu toben, den
ersten leichten Schatten des Gefühls, daß die Mutter
nicht allein um seinetwillen in der Welt sei, den
ersten Schatten des Gefühls, daß nicht alles um seinetwillen

in der Welt sei. Mit ihm entkeimt noch das

zweite Gefühl, daß auch es selbst nicht um seinetwillen

allein in der Welt sei — der erste Schatten
der Pflicht und des Rechts ist an seinem Entkeimen. »

Was Pestalozzi aus seinem übervollen Herzen
heraus geahnt hat, daß das Gewissen kein Himmelsgeschenk

ist, wohl aber als Anlage, als Möglichkeit
ihm mitgegeben ist, daß diese Anlage aber des

Weckrufes bedarf und daß dieser Buf nur aus dem
liebenden Mutterherzen kommen kann: die
moderne Psychologie hat es vielfach bestätigt. Sie zeigt
mit exakten Untersuchungen, daß dort, wo
Menschen auf Abwege geraten, schwierig werden, neu-

32



rotische Störungen erleiden oder gar dem Verbrechen

anheimfallen, der Keim des Verderbens sehr

häufig in einer mangelnden guten Beziehung zur
Mutter hegt. Aus der innigen Verbundenheit mit
der Mutter, mit der es in Harmonie leben, die es

nicht betrüben möchte, übernimmt es auch ihre Maßstäbe

für Pflicht und Recht. Bei jeder kleinen Tat
oder Untat blickt es auf sie, lächelt, wenn sie lächelt,
verzieht sein Gesichtchen, wenn sie die Stirne runzelt,

weint, wenn sie weint.
Liebe und Festigkeit, das ist es, was Pestalozzi von

den Eitern verlangt, das ist es auch, was der heutigen

Erziehung vielfach mangelt.
Daß die Erziehung heute viel schwerer ist, als sie

noch vor einigen Jahrzehnten war, sei zum Schluß
unumwunden zugegeben. Immer noch sind Kinder
eine kostbare Gabe, immer noch sind sie mit einem
Strahlenkranz aus der Ewigkeit umgeben; aber das

Abtun der kindischen Anschläge, das ist heute
furchtbar erschwert, erschwert durch die
Reizschwemme, die von außen her die Kinderseele
beunruhigt, ohne sie zu ernähren und ihr die richtigen
Wege zu weisen, zufällig, willkürlich, verantwortungslos;

erschwert durch die Akzeleration, das

beschleunigte Wachstum, den Eintritt der körperlichen

Beife zu einer Zeit, da die kindischen
Anschläge, die Gebundenheit an das Ich und an die

Gegenwart noch lange nicht überwunden sind. Er¬

schwert vor allem durch die Unsicherheit der
Erzieher, die Bequemlichkeit und innere Haltlosigkeit.
Wie heißt es in dem die ältere Generation heftig
anklagenden Gedicht eines Halbstarken:

«Ihr habt uns keinen Weg gezeigt,
der Sinn hat,

Weil ihr selber den Weg nicht kennt
und versäumt habt, ihn zu suchen,

weil ihr schwach seid!»

Unsere Zeit verlangt starke Erzieher, solche, die
den Weg kennen oder wenigstens ehrlich danach
suchen. Dem jugendlichen Ankläger:

«Schwach in der Liebe, schwach in der Geduld
schwach in der Hoffnung und schwach im

Glauben»

möchten wir den letzten Vers des oft zitierten
Korintherbriefes entgegenstellen:

«Nun aber bleibt Glaube, Hoffnung, Liebe, diese

drei, aber die Liebe ist die größte unter ihnen»

In tiefer Dankbarkeit für das göttliche Geschenk,
das uns jedes Kind bedeutet, für das Lichtlein, das es

aus der Ewigkeit mitbringt, müßten wir uns von
neuem geloben, mit unserer ganzen Kraft ihm zu
helfen, den Sinn des Lebens zu erfüllen, ein rechter
Mann eine rechte Frau, ein rechtes Gotteskind zu
werden.

Education nationale et éducation mondiale
Par Louis Meylan,

professeur honoraire de l'Université de Lausanne

Au cours de l'un des stages d'étude de l'Unesco,
pendant cinq semaines, psychologues, psychanalystes

et éducateurs se sont appliqués à définir le sens

mondial et à décrire les dispositifs éducatifs les plus

propres à le cultiver chez l'enfant. Or, tout au long
de ces entretiens, ce sens mondial apparaissait
étrangement proche de ce qu'un Suisse entend par
esprit confédéral; et l'éducation à la compréhension
et à la collaboration sur le plan international ne lui
semblait pas différer essentiellement de ce que nous
entendons par: éducation nationale.

Commençons par définir l'attitude désignée par le
mot: sens mondial; nous considérerons ensuite les

dispositifs éducatifs envisagés, dans le stage évoqué
tout à l'heure, pour promouvoir et cultiver cette
attitude; nous examinerons enfin sur quels points il
pourrait y avoir conflit entre les exigences d'une
éducation nationale et celles d'une éducation mondiale.

Et peut-être, au terme de cette sommaire
prospection, le lecteur se sentira-t-il enclin à penser,

comme l'auteur, qu'un bon citoyen du monde sera

par là même un excellent Suisse; et que, réciproquement,

le bourgeois d'une de nos trois mille
communes, qui se sent, en même temps, Zuricois, Vau-
dois ou Bâlois, et citoyen de la Confédération
helvétique, n'a qu'un pas à faire pour se sentir, sans
renier aucun de ces liens, par élargissement
organique donc, citoyen du monde et membre de la
communauté humaine.

C'est en le définissant comme le sentiment
d'appartenance à l'humanité, que la nature et
l'exigence du sens mondial se manifestent avec le plus
d'évidence. Sentir qu'on appartient à l'humanité,
c'est en effet nourrir, à son égard, les mêmes
sentiments qu'à l'égard de sa famille, de ses camarades,
de sa patrie; c'est penser aux hommes et aux
civilisations, dont l'ensemble constitue l'humanité, avec
la même sympathie et la même bienveillance que
l'on ressent à l'égard des êtres, différents de soi mais
prochains, qui constituent la communauté locale ou

33


	Du und das Kind

