
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 35 (1962-1963)

Heft: 8

Artikel: Erziehungskrise - Vertrauenskrise

Autor: Fürst, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851584

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 8, Seite 157-176 NOVEMBER 1962

Erziehungskrise — Vertrauenskrise
Von Hans Fürst

Es ist eine bekannte Tatsache, daß die heutige
Jugend die Erziehung vor Probleme stellt, denen sie

oft fast machtlos gegenüber steht. Man weiß dafür
allerdings Gründe im Überfluß anzuführen. Die
Umstände des heutigen Lebens sind so beschaffen,
daß sie eine nach herkömmlichen Begriffen geordnete

Erziehung in vielen Fällen verunmöglichen.
Und gegen diese Umstände können wir soviel wie
nichts ausrichten. Wir sind ihnen einfach
ausgeliefert.

So fragt man sich denn mit Recht, wie das so weiter

gehen soll? Der Erzieher kommt sich vor wie ein
Fuhrmann, dem man die Zügel aus den Händen
gerissen hat. Wie kann er sie wieder in die Hände
bekommen? Wie heißt das Zauberwort, das ihm die

Jugend wieder gefügig macht?
Wir finden uns in einer ähnlichen Lage wie

seinerzeit die Kartoffelpflanzer. In naßwarmen Jahren

wurden ihnen die Kartoffeln krank, und sie

mußten tatlos zusehen, wie die Ernte vor ihren Augen

verdarb. Gegen das Wetter konnten sie ja nichts
ausrichten, so wie wir an den Umständen des

modernen Lebens wenig und nichts zu ändern vermögen.

Und doch vermag heute der Bauer auch dem
schlechten Wetter zu trotzen. Ausgesprochene
Fehlernten kommen auch in den schlimmsten Jahren
nicht mehr vor.

Wie ist das möglich geworden?
Die Wissenschaft hat den Bauer gelehrt, daß die

eigentliche Ursache der Kartoffelkrankheit nicht
im Wetter liegt, sondern in einem Pilz. Das Wetter
kann man nicht bekämpfen, aber man kann den
Pilz bekämpfen, und das wird heute so geschickt
gehandhabt, daß die Wettereinflüsse im Kartoffelbau

weitgehend als gemeistert betrachtet werden
können.

Wenn das auch in der Erziehung in bezug auf
die Schwierigkeiten des modernen Lebens gelänge!
Vielleicht müßte man auch hier die Ursache zu den

Schwierigkeiten nicht in den ungünstigen Umständen,

sondern anderswo suchen.

In der Tat, es gab schon Erziehungsschwierigkei-
fen, bevor es das moderne Leben gab. Dieses kann
üicht primäre, sondern bloß sekundäre Ursache sein.

Wir wollen uns auf die Suche nach Anhaltspunkten

zur Lösung unseres Problems machen.

Kant oder Pestalozzi?

Wir trennen uns darum von den Zeitumständen
und hören uns zwei Stimmen aus längst vergangenen

Zeiten an, Kant und Pestalozzi.

Kant schreibt: «Der Mensch ist das einzige
Geschöpf, das erzogen werden muß; er kann nur
Mensch werden durch Erziehung; und er ist nichts,
als was die Erziehung aus ihm macht».

Pestalozzi schreibt über seine Erziehungsmethode:
«Sie ist der gewöhnlichen Meinung ganz entgegen,
daß das Kind noch nicht menschlich, erst durch
Bildung und Unterricht zum Menschen erhoben, daß

es anfangs eine bloß tierische Natur, erst durch
tierische Tätigkeit und tierische Erziehungsmittel
zu einer geistigen Natur umgeschaffen werden
müsse. Ihr unbedingter Grundsatz ist: Was nicht
schon in seinem ersten Ursprung menschlich, was
nicht schon in seinem frühesten Entkeimen geistig,
was nicht schon in seinen leisesten Regungen sittlich
sei, werde es nie, so hoch man es auch steigere, in so

weiter Umfassung man es entfalte. So wenig aus
Bösem je Gutes hervorgehen könne, so wenig könne
sich aus an sich Tierischem je Menschliches, aus

an sich Sinnlichem je Geistiges, aus an sich Unreinem

je Sittliches erzeugen Sie betrachtet und
behandelt das Kind mit dem ersten Augenblick als

eine menschliche, geistige und sittliche Natur und
anerkennt in ihm gar kein anderes Dasein und
Wirken.»

Wir erkennen die gewaltige Kluft in den Auffassungen

der beiden großen Männer. Wir möchten
uns mit keinem von ihnen auseinandersetzen. Wir
beschränken uns auf die in den zitierten Worten
zum Ausdruck kommende grundsätzliche Verschiedenheit

in der Auffassung über Sinn und Aufgabe
der Erziehung.

Kant macht den Erzieher zum Schöpfer des

sittlichen Menschen. Er überbürdet ihm damit eine

große Aufgabe, schreibt ihm aber auch große Kom-

157



petenz und Macht zu. Er macht ihn zum Herrn in
der Erziehimg.

Pestalozzi denkt viel bescheidener von den
Möglichkeiten des Erziehers. Nach ihm ist das Kind
schon sittlich. Der Erzieher hat nur die Aufgabe,
diese Sittlichkeit zu behüten und zu bewahren. Er
wird zum Betreuer und Diener der sittlichen
Entwicklung des Kindes.

Es hegt auf der Hand, daß es uns hesser behagt,
in der Erziehung Herr zu sein. Die Menschen bekennen

sich denn auch allgemein zur Auffassung Kants.
Er hat das, was allgemein als Sinn der Erziehung
betrachtet wird, trefflich formuliert: Der Mensch
wird das, was die Erziehung aus ihm macht.

Wir vermuten, daß die primäre Ursache unserer
Erziehungsschwierigkeiten in einem Zusammenhang

mit dieser Auffassung über die Erziehung steht.

Wird der Mensch das, was die Erziehung aus ihm
zu machen sucht?

Wir möchten sagen, im allgemeinen, ja. Dann
stellt sich aber gleich die bange Frage: Was soll denn

aus unserer Jugend werden, wenn den Erziehern
das Leitseil aus den Händen geglitten ist, wenn sie

aus den Kindern nichts mehr zu machen wissen?

Wir müssen also näher hinsehen. Und da
entdecken wir denn bald, daß dieselbe Erziehung noch

lange nicht immer dieselben Erfolge zeitigt. Von

Zwillingsbrüdern, welche dieselbe Erziehung genossen

haben, wird z. B. der eine ein tüchtiger,
angesehener und wohlhabender Kaufmann, währenddem

der andere die Hälfte seines Lebens in
Verwahrungsanstalten zubringt.

Immer wieder kommt es vor, daß aus günstigen
Erziehungsverhältnissen heraus Fehlentwicklungen
erfolgen, während aus oft mißlichen, ja fast unmöglichen

Verhältnissen tüchtige Menschen hervorgehen.

Immer wieder hört man Eltern klagen, daß kein
Kind sei wie das andere, keines gleich gut gerate wie
das andere.

Gotthelf läßt die meisten seiner edelsten
Frauengestalten aus mißlichen Verhältnissen hervorgehen.
So schreibt er von Uelis Vreneli: «Vreneli war eine
arme Verwandte im Hause, die ihr Lebtag nirgends
hätte sein sollen, allenthalben für Aschenbrödel
gehalten wurde, aber immer die Asche abschüttelte,
weder äußerlich noch innerlich getrübt wurde, Gott
und Menschen und jedem jungen Tag in neuer
Frische entgegenlachte, daher auch allenthalben
sein konnte und sich Platz machte in den Herzen,
gäb wie man sich dagegen wehren mochte; daher es

oft schon lange von Verwandten innerlich geliebt

wurde, während sie glaubten, sie haßten es noch als

Zeugen des unerlaubten Umgangs einer vornehmen
Verwandten mit einem Tauner.»

Vreneli ist also nicht dank der genossenen Erziehung,

sondern trotz derselben ein edler Mensch
geworden. Wenn wir bedenken, daß unter derselben

Erziehung, im selben Hause eine charakterliche
Mißgestalt von «Elisi» heranwachsen konnte, dann

gerät die Auffassung, daß der Mensch ein Produkt
der Erziehung sei, doch sehr ins Wanken.

Vom «Erzieher» Meielis aus «Annebäbi Jowäger»
schreibt Gotthelf: «Es isch der Götti; un es sött der
Gottswille by nihm si, aber es het bös gnue d'erfür.
All Tag mueß es ghöre, er heygs der Gottswille
g'no; git ihm kei Lohn, u Chleidleni, daß er si
schäme sött, u mueß mache, was kei Jungfere im
ganze Dorf macht, u gäb wie nes springt, su macht
es doch nie gnue. Da chönnt es ihm zäh Jahr d'Fin-
gere vor abwerche, u zletscht, wenns ne Stung
chrank würd, jagti ers ohni Lohn un ohni Chleider
zumHus us.»

Wenn der Mensch tatsächlich das Produkt der

Erziehung wäre, dann müßte ja Gotthelf diese edlen

Frauengestalten aus den allerbesten erzieherischen
Verhältnissen hervorgehen lassen. Daß es sich hier
um erdichtete Gestalten handelt, fällt bei Gotthelf
kaum ins Gewicht, da wir wissen, wie sehr seine

Dichtung aus der Realität herausgewachsen ist.
Die Tatsache, daß auch aus mißlichen Verhältnissen

edle Menschengestalten hervorgehen können,

mag uns mit Hoffnung erfüllen. Es muß im Kinde
eine große sittliche Macht vorhanden sein, die nach

Entfaltung drängt und sich auch in schwierigsten
Umständen durchzusetzen vermag. Im Bunde mit
dieser sittlichen Macht im Kinde, dürfte es der
Erziehung möglich sein, auch heute ihre Aufgabe zu
erfüllen.

Hören wir noch, was Jesus sagt: «Wahrlich, ich

sage euch, wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie
die Kinder, so werdet ihr nicht ins Himmelreich
kommen!» — Dürfen wir das vielleicht so deuten,
daß im Erwachsenen die sittliche Kraft wieder
lebendig werden muß, die im Kinde lebendig ist?

Unter diesen Aspekten bricht die Auffassung
zusammen, daß die Erziehung den Menschen sittlich
mache. Jesus spricht nicht zu den Kindern: Werdet
wie die Erwachsenen! er spricht zu den Erwachsenen:

Werdet wie die Kinder! Vom Erwachsenen
wird eine Leistung verlangt. Erziehung ist nicht
Arbeit am Kinde, sondern Arbeit am Erwachsenen-

Die Ursache der heutigen Erziehungsnöte läge
also primär in einer Verkennung der Stellung, welche

die Erziehung im Werdegang des Menschen
einnimmt.

158



Unter falschen Voraussetzungen

Wir erziehen mindestens teilweise unter falschen
Voraussetzungen. Wir wollen das Kind zu Zielen
führen, für die wir gar nicht zuständig sind. Nicht
wir bestimmen, was aus unseren Kindern werden
soll, das liegt außerhalb unserer Befugnis.

Wir haben uns zu sehr darum gekümmert, wozu
und wie wir die Kinder erziehen sollen. Erziehungsziel

und Erziehungsmethode nehmen unsere ganze
Aufmerksamkeit in Anspruch. Wir bemühen uns,
das Kind zu dem zu machen, was uns als sein oder

unser Heil vorschwebt. Statt dessen müßten wir das

Kind verstehen lernen, um ihm helfen zu können,
das zu werden, wozu es seine Natur bestimmt hat.
Unsere Sorge müßte sein, herauszubringen, was das

Kind werden und auf welchem Wege es sein Ziel
erreichen will. Statt dessen versuchen wir, dem Kinde
unser Ziel und unsere Wege aufzuzwingen.

Gegen eine solche Behandlung muß sich das

Kind zur Wehr setzen und seinen Erziehern große
Schwierigkeiten bereiten.

In diesem falsch Orientiert- und Ausgerichtetsem
der Erziehung könnte sehr wohl die eigentliche
primäre Ursache der heutigen Erziehungsnot liegen.
Die heutigen Umstände erschweren es dem Erzieher
ungemein, das Kind nach seinem Gutdünken zu
formen, und sie erleichtern dem Kinde den Widerstand

gegen eine seiner natürlichen Entwicklung
zuwiderlaufende Behandlung.

So wie das feuchtwarme Wetter die Entwicklung
der fäulniserregenden Pilze der Kartoffelkrankheit
fördert, so begünstigen die heutigen Lebensumstände

den Widerstand, welchen die Jugend einer
ihr nicht gemäßen Erziehungsweise entgegensetzt.
Wenn wir diese Erziehungsweise ändern, dann
verlieren vielleicht die Umstände den größten Teil
ihrer verderblichen Macht.

An den Umständen können wir nichts ändern,
aber wir können etwas an der Erziehmag ändern.
Vielleicht hat die Hoffnungslosigkeit der heutigen
Erziehungslage das Gute an sich, daß sie
gezwungenermaßen zu einer solchen Änderung führt.

Ohne die Mithilfe des Kindes, ohne seinen guten
Willen, sind wir den Schwierigkeiten nicht mehr
gewachsen. Durch das Bestrehen, das Kind nach
unserem Willen zu formen, stoßen wir es von uns.
Wir werfen einen Graben auf zwischen ihm und
üns, und statt daß wir einig und verbunden den
Einständen Trotz bieten könnten, hefern diese dem
Kinde willkommene Gelegenheiten, um sich an
ütis zu rächen.

Was soll denn die Erziehung tun?

Ja, was soll denn die Erziehung sonst tun?
Pestalozzi hat es uns gesagt: «Aller Unterricht ist

nichts anderes als die Kunst, dem Haschen der Natur

nach ihrer Entwicklung Handbietung zu
leisten.»

Was hier vom Unterricht gesagt wird, gilt in noch
vermehrtem Maße von der Erziehimg. Nicht was
uns als wichtig und richtig vorschwebt, soll
Verwirklichung finden, sondern das, was im Kinde zur
Verwirklichung drängt.

Aber da gebietet uns eine warnende Stimme
Einhalt. Wir haben ja gar kein Vertrauen zu dem, was
im Kinde zur Verwirklichung drängt. Im Gegenteil!

Wir glauben nicht fördern, sondern abwehren
zu müssen. Zu gewissen Zeiten besteht unsere ganze
erzieherische Tätigkeit vornehmlich darin, daß wir
zurückhalten, was im Kinde zur Verwirklichung
drängt: Laß das! Hör auf! Das darfst du nicht! Gib
acht! Sei still! Hände weg! usw.

Wir können unser Verhalten natürlich begründen.

Das Kind würde wertvolle Gegenstände und
sich selbst gefährden, wenn wir es einfach machen
ließen. Das Kind wächst in einer Umgebung auf, die
der Entwicklung seiner natürlichen Anlagen sehr
hinderlich ist. Das gehört mit zu den Umständen, an
denen wir nichts oder nur wenig ändern können.
Es kommt aber dennoch viel auf unsere Einstellung
an, ob sie sich stärker oder schwächer auswirken.
Wenn wir glauben, das Kind nach unserem
Gutdünken formen zu können, dann werden wir von
ihm verlangen, daß es sich den Umständen anpasse,
sich ihnen unterordne, sie respektiere.

Wenn wir aber das Kind möglichst zu fördern
trachten, dann werden wir es vor den Umständen
in Schutz nehmen, Zusammenstöße mit ihnen
vermeiden, es in Auseinandersetzungen unterstützen,
ermutigen, stärken. Es ist nicht ganz dasselbe, ob wir
das Kind den Umständen verpflichten oder die
Umstände dem Kind.

Wir stehen aber auch abgesehen vom Schaden,
den das Kind etwa anrichten könnte, den Äußerungen

seiner Natur höchst mißtrauisch gegenüber. Aus
hundertfältiger Erfahrung heraus sind wir
überzeugt, daß es nicht gut herauskommt, wenn man die
Kinder machen läßt.

Wir betrachten dieses Mißtrauen der menschlichen

Natur gegenüber als selbstverständlich.
Vielleicht tun wir gut daran, dieses Mißtrauen einmal
etwas näher zu besehen.

Daß wir Erwachsenen -unserer eigenen Natur
gegenüber mißtrauisch sind, das wundert uns nicht,
denn die Menschen sind bekanntlich ein sündiges,

159



verdorbenes Geschlecht. Daß wir aber dem Kinde
gegenüber mißtrauisch sind, von dem Jesus doch

sagt: «Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie es,

...», diesen Umstand möchten wir näher beleuchten.

Warum so wenig Vertrauen?

Betrachten wir ein ganz kleines Tännchen. Was
wird aus ihm werden? Wir hegen gar keinen Zweifel,

daß aus ihm, günstige Umstände vorausgesetzt,
einmal eine mächtige Tanne werden wird.

Oder ein kleines Kätzchen. Was wird aus ihm
werden? Selbstverständlich wird aus ihm eine tüchtige

Katze werden. — So können wir ein junges
Lebewesen run das andere nehmen: bei jedem sind
wir überzeugt, daß es jenes Wesen werden wird, das

schon keimhaft in ihm enthalten ist. Auf keinen Fall
entsteht aus dem Tännchen ein Dornbusch oder aus
dem Kätzchen eine Schlange.

Sobald wir aber ein junges Menschenkind
betrachten, da steigen gleich die größten Bedenken
auf: Wenn man da nicht rechtzeitig zur Sache

schaut, dann wird aus diesem Menschlein ein
Unmensch. Nicht dank der Natur, sondern dank der

Erziehung wird aus diesem Keime ein Mensch.

Merkwürdig, nicht wahr! Alle Lebewesen sind
mit einer so vortrefflichen Veranlagung ausgestattet,

daß sie unfehlbar zu dem werden müssen, wozu

sie bestimmt sind — nur der Mensch, die Krone
der Schöpfung, sollte derart mißlich veranlagt sein,
daß keinesfalls zum voraus zu sagen ist, ob ein
Mensch oder ein Unmensch daraus werden wird.

Aber auch hier sind wir um eine Erklärung nicht
verlegen: Darin besteht eben das Wesen des

Menschen, daß er einen freien Willen hat, daß er selber
bestimmen kann, was aus ihm werden soll. Darin
liegen ja Größe und Gefahr des Menschen. Wenn
aus dem Kätzchen eine Katze wird, so ist das
einfach die Folge eines Naturgesetzes, des Instinktes;
wenn aber aus dem Kinde ein Mensch im wahren
Sinne des Wortes wird, dann braucht es dazu
unendlich wel guten Willen.

In der Tat! Ich glaube, darin sind Avir alle einig:
dazu bedarf es unendlich viel guten Willens.

Wo soll dieser gute Wille aber herkommen? Wir
werden uns kaum anmaßen wollen, daß Avir es sind,
die ihn in das Kind hineinlegen können. Er muß
anlagemäßig im Kinde vorhanden sein. Anlagemäßig,

keimhaft, schwach, vielleicht nur angedeutet.

An der Erziehung läge es dann, diese Anlage
groß und stark werden zu lassen. Dazu wäre nun
nötig, daß Avir mit einem großen Glauben und
einem großen Vertrauen an das Kind heranträten.

Statt dessen treten Avir aber mit einem großen

160

Mißtrauen an das Kind heran. Muß nicht allein
durch dieses Mißtrauen der Keim zum Guten im
Kinde arg geschädigt werden? Können Avir etwas im
Kinde großziehen, an dessen Existenz Avir gar nicht
glauben? Muß sich das Kind nicht enttäuscht und
feindselig von einer Umwelt abwenden, die ihm so

viel Schlimmes zutraut?
Wir erkennen: Der Umstand, daß der Mensch

etwas Höheres ist als das Tier und die Pflanze, gibt
uns noch keine Berechtigung, weniger an dessen

gute Veranlagung zu glauben, im Gegenteil. Ob Avir

an die gute Keimanlage des Kätzchens glauben oder

nicht, das spielt für dessen Entwicklung keine Rolle.
Es spielt aber eine in vielen Fällen entscheidende

Rolle, ob Avir an das Gute in unserem Kinde glauben
oder nicht.

Enttäuschtes Vertrauen

Es ist so ein Hauptanliegen der Erziehung, daß
Avir Vertrauen geAvinnen zum Kunde. Wo sollen Avir

aber dieses Vertrauen hernehmen? Wenn das Kind
uns täglich und stündlich beweist, daß kein guter
Wille in ihm am Werke ist, Avie ist da Vertrauen
möglich?

Es ist ein sclrwieriges Problem. Wir können dem
Kinde kein Vertrauen schenken, bevor es sich bessert

— und es kann sich nicht bessern, bevor Avir

ihm Vertrauen schenken.
Wer soll den ersten Schritt tun?
Es liegt auf der Hand, daß dies Sache des Erziehers

ist. Natürlich Avürde jeder Erzieher dem Kinde
mit Freuden sein Vertrauen schenken, wenn dieses

nicht immer Avieder mißbraucht und enttäuscht
Avürde. Wie steht es damit?

Es gibt Erzieher, die ihre Kinder aus Bequemlichkeit,

aus Schwäche, aus Leichtfertigkeit oder falsch
verstandener Liebe heraus einfach machen lassen.

Nachher klagen sie, die Kinder hätten sie in ihrem
Vertrauen enttäuscht. Hier handelt es sich natürlich
nicht run Vertrauen. Leichtsinn und Vertrauen sind

zwei sehr verschiedene Dinge.
Richtiges Vertrauen wird kaum enttäuscht. Wo

Erzieher das Gefühl haben, sie seien in ihrem
Vertrauen enttäuscht worden, da können sie sicher sein,
daß ihrem Vertrauen noch allerhand Mängel anhaften.

Wer diese unablässig und beharrlich
aufzudecken versucht, der begibt sich auf den Weg zum
echten Vertrauen.

Selbstprüfung muß an die Stelle der Verurteilung
des Kindes treten.

Die Selbstprüfung muß auf der Überzeugung
fußen, daß das Kind auf keinen Fall aus bösem Willen
handelt. Wo diese Überzeugung fehlt oder has Wanken

gerät, wird jede Selbstprüfung in einer Verur-



teilung des Kindes enden, und für die Erziehung ist
nichts gewonnen.

Hält die Überzeugung aber stand, dann stellt sich
der Erzieher unerbittlich die Frage: Wo habe ich
gefehlt? — Auf diese Frage wird er aber nur selten

gleich eine Antwort finden.
Nehmen wir folgenden Fall: Der Vater sitzt am

Schreibtisch. Der Junge kommt hereingestürmt und
läßt die Türe offen stehen. Der Vater befiehlt:
Schließ die Türe! Der Sohn antwortet frech: Schließ
sie selber!

Das ist sicher etwas Ungehöriges, und der Vater
stellt sich die Frage: Worin habe ich gefehlt? Er
wird kaum eine Antwort finden, denn vielleicht hat
er in diesem Augenblick gar keinen Fehler begangen.

Das Verhalten des Sohnes ist das Produkt einer
jahrelang andauernden mangelhaften Erziehung.
Das sind aber die meisten Erziehungsschwierigkeiten.

Wenn der Vater, trotzdem keine eindeutige
Antwort möglich ist, am Bewußtsein seiner Schuld
festhält und eine Verurteilung des Kindes unterläßt,
dann ebnet er den Weg zu einer Annäherung, und
diese wird ihm nach und nach die Augen für manche

Fehler öffnen.

Eigenart und Widersetzlichkeit

Oft aber vereiteln Unwille und Entrüstung diese

Lösung. Der Vater sagt sich, immer habe er es nur
gut gemeint mit dem Kinde, er habe nur sein Bestes

im Sinne gehabt, und trotzdem sei ein Schlingel aus

ihm geworden. Man habe nichts als Undank auf dieser

Welt.
Mit dem guten Willen ist es eben in der Erziehung

nicht getan. Zinn guten Willen muß die
Einsicht kommen. Diese wird ihr Augenmerk vor allem
auf zwei Momente richten, die in der Erziehung
viel Verwirrimg und Ratlosigkeit stiften und das

Kind in den Verdacht der Böswilligkeit bringen.
1. Jedes Kind folgt in seiner Entwicklung einem

nur ihm allein gemäßen Plane. Das Kind entwickelt
sich nicht so, wie wir es uns vorstellen, wie wir es

wünschen, wie wir es für notwendig erachten. Es

geht oft ganz eigenartig verschlungene Wege, von
denen wir leicht fürchten, es seien Irrwege. Kein
Kind bedarf zu seiner Entwicklung derselben Hilfen,

derselben Umstände. Es ist oft ungemein
schwierig, abzutasten, was zur notwendigen
Entwicklung gehört und was als Fehlentwicklung zu
betrachten ist. Ohne Fehlurteile wird da kaum
auszukommen sein.

2. Das Kind verfolgt den Plan, der seiner Entwicklung

zugrunde liegt, mit unerhörter Hartnäckigkeit.
Ina Kinde steckt nicht nur ein Plan, in ihm stecken
such Kraft und Wille, diesem Plane zur Durchfüh¬

rung zu verhelfen. Wo sich dieser Entwicklung
Hindernisse in den Weg stellen, da bäumt sich das Kind
dagegen auf und versucht sie mit höchstem
Krafteinsatz hinwegzuräumen. Wir verwundern uns oft
über den Zorn und die ohnmächtige Wut, mit der
schon das ganz kleine Kind seinen Willen durchzusetzen

versucht — und wir lächeln darüber, denn es

fällt uns ja noch leicht, es zu meistern.
Wir würden aber besser tun, nicht zu lächeln,

sondern die Willenskundgebung des Kindes als ein
ernstes Erziehungsproblem zu betrachten. Denn nur
zu bald hören wir auf zu lächeln und sind dann
versucht, das Kund als böswillig zu verurteilen. Diese

«Böswilligkeit» ist aber nichts anderes als
Anderswilligkeit. Wir nennen beim Kund das böse, was
nicht unserem Willen entspricht. Das Kind muß
sich aber von Natur aus, ob es will oder nicht, dafür
einsetzen, daß sein Plan zur Durchführung gelangt.

Nehmen wir an, ein Kind spiele mit der Puppe.
Nun soll es die Puppe weglegen und zum Essen
gehen. Der Plan der Mutter lautet: Essen, der Plan
des Kindes lautet: Spielen. Das Kind wird sich nun
zur Wehre setzen, und zwar umso heftiger, je
ungeschickter die Mutter ihr Anliegen vorbringt. Wenn
die Mutter nur an ihren Plan denkt, dann wird sie

den Widerstand des Kindes als Ungehorsam und
Böswilligkeit betrachten und entsprechend reagieren.

Das Kind steigert seinen Widerstand entsprechend,

und schließlich wird auch ein Außenstehender

finden, das sei nun ein böswilliges Kind.
Wenn die Mutter aber weiß, daß der Widerstand

des Kindes ganz natürlich ist, daß da absolut kein
böser Wille dahintersteckt, dann versucht sie

geschickt, dem Wollen, der Entwicklungstendenz des

Kindes eine andere Richtung zu geben. Sie sagt z. B.

es gebe etwas ganz Feines zu essen. Auf einmal setzt
das Kind das Essen anstelle des Spielens in seinen

Lebensplan, und dann sind Mutter und Kind eines

Willens, eines Planes.

Wenn wir uns nun die Szene zwischen Vater und
Sohn vergegenwärtigen, dann können wir uns
vorstellen, wie oft der Vater in rücksichtsloser Weise
den Lebensplan des Kindes durchkreuzt haben muß.
Es wäre sonst nicht dahin gekommen, daß eine
Kleinigkeit zu derartigen Konflikten führt.

Verbundenheit macht stark

Guter Wille und Einsicht in die Schwierigkeiten
der Erziehung bringen dem Erzieher zum Bewußtsein,

daß er beständig in der Gefahr steht, Fehler zu
begehen. Er wird diese dann noch rechtzeitig
erkennen, so daß keine schweren Schäden entstehen.
Das Vertrauen zwischen Erzieher und Zögling

161



bleibt erhalten, denn das Kind hat ein großes Anleh-
nungshedürfnis und verzeiht dem Erzieher kleine
Fehler gerne immer wieder.

Kind und Erzieher treten den vielfältigen
Versuchungen des Lebens in einer Einheit gegenüber und
sind als solche viel widerstandsfähiger. Das Kind
hat kein Interesse mehr daran, die verwirrende
Fülle von Möglichkeiten und Schwierigkeiten des

modernen Lebens gegen seine Eltern auszuspielen.
Dadurch, daß wir die Kinder richtig verstehen

und führen, nehmen wir den heutigen Umständen
viel von ihren gefährlichen Verlockungen.

Je schwieriger die Umstände sich gestalten, umso

enger müssen Erzieher und Kind sich zusammenschließen.

Dazu werden wir aus unseren
Erziehungsgewohnheiten alles das entfernen müssen, was
uns vom Kinde trennt. Dazu gehört vor allem die
Tendenz, ihm unseren Willen aufzuzwingen, statt
ihm zu helfen, nach Möglichkeit das zu werden, was
seiner natürlichen Veranlagung entspricht.

Das setzt aber voraus, daß wir zu dieser Natur
Vertrauen gewinnen, um sie durch Liebe und Vorbild

zu fördern, statt sie mißtrauisch durch Zwang
und Gewalt zu hemmen und zu verbiegen.

Le mouvement éducatif

Allemagne (République fédérale)

Education pour la sécurité. Les dangers de la rue
sont au premier plan des préoccupations des

éducateurs allemands en Rhénanie-Westphalie. Le
premier livre remis aux enfants à leur entrée à

l'école n'est pas un livre de lecture ou de calcul,
mais un petit manuel illustré sur les dangers de la
circulation intitulé «Peter et Uschi dans la rue». Ce

livre a été remis cette année à 240 000 jeunes écoliers.

Lycée franco-allemand. Au cours de l'automne
1960, un lycée franco-allemand mixte a ouvert ses

portes à Saarbruck. La moitié du personnel
enseignant de la nouvelle école vient de France, l'autre
moitié d'Allemagne occidentale, une condition exigée

étant la parfaite connaissance des deux langues.
Les élèves des deux sexes sont pensionnaires. Durant
les trois premières années, les enfants de langue
française et de langue allemande suivent des cours
séparés. Ensuite on pense qu'ils seront en mesure de

suivre dans la langue étrangère les cours données
dans les diverses matières.

Allemagne (République démocratique)

Nouvelle revue pédagogique. L'Institut central
allemand de pédagogie a été chargé d'éditer une
revue traitant des problèmes de la recherche pédagogique.

Cette revue, qui aura pour titre «Pädagogische
Forschung», orientera les enseignants sur le travail
scientifique concernant le développement de l'école
socialiste; elle servira à coordonner la recherche
pédagogique; à diffuser les résultats des expériences
scolaires intéressantes et des informations sur les

enquêtes entreprises dans le domaine de la pédagogie.

Etat-Unis

Enseignement par le film. Pour remédier à la
pénurie de maîtres de sciences qualifiés, l'Université

de Floride a établi, avec la collaboration de professeurs

de premier plan, 160 films correspondant à des

leçons de 30 minutes couvrant tout le domaine de la
chimie enseignée dans les écoles secondaires. Pour
juger de la valeur de cette nouvelle méthode
d'enseignement, deux groupes d'élèves ont été choisis, le

premier groupe recevant un enseignement normal et
le second groupe un enseignement par le film.
L'expérience a prouvé que la seconde méthode donne des

résultats supérieurs.
«Machine à enseigner». L'automation a fait son

apparition dans l'enseignement. C'est ainsi que
l'Université Hamilton, dans l'Etat de New-York, a

mis au point un appareil d'un type nouveau. Ce

dernier contient un microfilm sur lequel figurent
des questions et des réponses. Le film est projeté
avec les questions seules et l'élève inscrit ses

réponses sur un ruban magnétique. Lorsqu'il appuie
sur un bouton, sa réponse apparaît à côté de la
réponse exacte. Jusqu'à maintenant cette machine a

été utilisée pour l'enseignement du français, de

l'allemand, des mathématiques et de la psychologie.

France

Centre régional d'enseignement par correspondance.

En liaison avec le Centre national d'enseignement

par correspondance créé par le Ministère de

l'éducation nationale à Vanves, un centre régional
vient d'être ouvert à Lyon au Centre de documentation

pédagogique (47, rue Philippe-de-Lassalle).
Il groupe trois sections: primaire, secondaire et
technique. Cet enseignement gratuit (sauf frais de

correspondance) s'adresse aux enfants et adultes qui,
pour des raisons d'âge, de santé, de travail ou d'é-

loignement, ne peuvent fréquenter un établissement
normal.

Appareils pour l'étude des langues. Deux
nouveaux appareils pour l'enseignement des langues

162


	Erziehungskrise - Vertrauenskrise

