Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 35 (1962-1963)

Heft: 7

Artikel: Die Erziehungsidee Jean Jacques Rousseaus [Schluss]
Autor: Schorer, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851582

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN

Nr. 7, Seite 137-156

OKTOBER 1962

Die Erziehungsidee Jean Jacques Rousseaus

Dr.F. Scho;er, Ziirich

Rousseau hat den vielbeachteten Versuch unter-
nommen, die verschiedenen Stufen der Entwick-
lung, die der Mensch durchlguft, zu schildern. Da-
bei verfolgte er nicht die Absicht, Beobachtungen
iiber Kinder mitzuteilen; vielmehr wollte er den
Blick des Lesers fiir die grundsatzliche Verschieden-
heit der kindlichen Lebensform von derjenigen des
Erwachsenen scharfen. Verschaffen wir uns einen
kurzen Uberblick iiber die Entwicklungsphasen, die
er uns im «Emil» vor Augen fiihrt.

1. Phase: Das Kleinkind- oder S#uglingsalter.
Wichtig ist auf dieser Stufe, daB} sich das Kind in
volliger Freiheit, bei guter miitterlicher Fiirsorge,
entwickeln kann. Die Entwicklung der Motorik und
der Sinne steht im Vordergrund. Leib und Seele sol-
len schon jetzt abgehartet werden.

2. Phase: Das Kindesalter (Sprechenlernen bis
12. Lebensjahr). Jetzt beginnt der junge Mensch be-
wuBt aufzufassen, was die Umwelt ihm bietet. Die
Kontaktnahme mit dem Leben und seinen Zusam-
menhéngen geschieht durch die Sinne; auf intellek-
tuell-abstraktem Wege vermag er die Wirklichkeit
noch nicht zu erfassen. Reale Gegenstidnde und Be-
diirfnisse stehen im Mittelpunkt seines Interesses.
Hier hat die Erziehung anzukniipfen und sich auf
ein Minimum an intellektueller und moralischer
Belehrung zu beschranken. Deshalb sind negative
Erziehung und natiirliche Strafe fiir diese Stufe die
geeigneten Mittel der Fithrung des jungen Men-
schen.

3. Phase: Das Knabenalter (12. bis 15. Lebens-
jahr). Die bisher «kindliche» Vernunft verwandelt
sich in die «intellektuelle oder ménnliche» Ver-
nunft.12 Jetzt darf das eigentliche Lernen einsetzen
— freilich nicht durch Darbieten von fertigem Wis-
sen durch den Erzieher, sondern nach Moglichkeit
durch Selbsterwerb der Kenntnisse. In schranken-
losem Vertrauen auf die Selbstentfaltung des Le-
bens wartet der Erzieher, bis Emil alles selbst erfin-
det und entdeckt — der «Robinson Crusoe», das ein-
zige Buch, das Emil in die Hand bekommt, regt ihn
Zur instrumental-intellektuellen Eroberung der

——

2 A a0.

(SchluB)

Welt an. Sie bildet gleichzeitig den idealen Uber-
gang zur Berufslehre Emils, die auf dieser Stufe der
Entwicklung einsetzt.

4. Phase: Das Jinglingsalter (15. Jahr bis zur
Verheiratung). Erst jetzt wird Emil, der bisher ein
sinnbegabtes und denkendes Wesen war, ein fith-
lendes und liebendes Wesen. Die Reife eroffnet ihm
den Weg zum Du, den Weg von der «rein natiir-
lichen» zur «biirgerlichen» Ordnung. Jetzt, in der
Reifezeit des jungen Menschen, die Rousseau eine
zweite Geburt genannt hat, kann die Kluft, die zwi-
schen dem in der Abgeschiedenheit erzogenen Ein-
zelmenschen und der gefdhrlichen Gesellschaft
klaffte, tiberschritten werden, wobei es erst noch
darauf ankommt, dal gewisse Regeln der Vorsicht
eingehalten werden. Emil soll die Menschen zu-
nachst aus einem gewissen Abstand kennenlernen.
Die Lektiire von geschichtlichen Darstellungen und
Lebensbeschreibungen bereitet ihn auf den grofen
Schritt vor. Die religiose Erziehung tragt das ihre
zu seiner inneren Festigung bei. Da Rousseau auch
auf diesem Gebiet keine Autoritiat anerkennt, sieht
er davon ab, Emil in eine geoffenbarte Religion ein-
zufithren. Er vermittelt ihm eine Naturreligion, die
nur das gelten 1aBt, was der natiirlichen mensch-
lichen Vernunfterkenntnis zuginglich ist: Den
Glauben an das Dasein Gottes, an die Unsterblich-
keit des Menschen, den hohen Wert der Tugend
will Rousseau seinem Zodgling nicht vorenthalten.
Obgleich seine deistisch gefirbte Vernunfireligion
nicht bis zu den letzten Wahrheiten des Christen-
tums vorzudringen vermag, hat er doch von seiner
Welt des Gefiihls aus das kraftlose religisse Emp-
finden der Aufklirungszeit erheblich belebt; man
zahlt ihn mit Recht zu den sogenannten frommen
Aufklirern. Rousseaus Gedanken, die Emil von ei-
nem savoyischen Pfarrer iibermittelt werden, kom-
men von Herzen und sind seither von vielen Men-
schen mit Ergriffenheit gelesen worden.

Zum Beschluf} seines vierten Buches stellt Rous-
seau dar, wie der Erzieher nun der Vertraute, der
viterliche Freund des Zéglings wird und ihn auf die
Gefahren des erwachenden Geschlechtslebens auf-
merksam macht. Von der Ablenkung durch kérper-

137



liche Arbeit, von der Beschaftigung der Phantasie
des Jugendlichen, schlieBlich auch von der kon-
kreten Belehrung durch das Nennen abschreckender
Beispiele verspricht sich Rousseau die besten Er-
folge. — Nun ist Emil durch seinen Erzieher nach
besten Kriften fiir das Leben, fiir die Kontaktnah-
me mit der Kultur, vorbereitet. Er darf nun den ge-

selligen Verkehr, das Grofistadtleben, Theater und

Musik kennenlernen. Auf einer FuBBwanderung, die
im 5. Buche geschildert wird, lernt er seine zukiinf-
tige Frau — die ebenfalls in landlicher Einfachheit
erzogene Sophie — kennen. Erst nach einer lange-
ren Trennung der Liebenden wird Emil reif sein,
einen eigenen Hausstand zu griinden.

Wir wollten uns mit dieser skizzenhaften Darstel-
lung der Entwicklungsstufen Emils einen Uberblick
iiber das Werk verschaffen. Wir wollten gleichzeitig
zeigen, daB3 Rousseaus Aufgliederung der Entwick-
lung in Phasen eine mehr oder weniger bewuBt her-
gestellte Konstruktion ist. Ausdriicklich hat es Rous-
seau im ersten Buch ausgesprochen: daf} er sich
«einen erdichteten Zogling» geben wolle.13 Emil ist
kein Kind, das im konkreten Leben gestanden hat,
sondern eine Art Prototyp des natiirlichen Men-
schen. Das Erziehungsbuch Rousseaus als Ganzes
genommen ist demzufolge auch keine konkrete Er-
ziehungsanleitung. Bezeichnenderweise heifit es
nicht: «Uber die Erziehung Emils» (des konkreten
Einzelfalles Emil), sondern «Emil oder iiber die
Erziehung». Bei der Lektiire des Buches gilt es den
Rat Lansons zu beherzigen: «Ce n’est pas un pro-
gramme & suivre, c’est un livre a méditer.»

Die Vernachlassigung dieses Ratschlages kann zu
MifBverstindnissen fithren. Es gibt Behauptungen
Rousseaus, die man nicht vorbehaltlos iiberneh-
men darf: zum Beispiel seine These, daB3 das Kind
erst mit dem 15. Lebensjahr zur Liebe und zum
Mitgefiihl fahig und der religisen Erziehung zu-
géanglich sei. Oder die andere These, daf} sich das
abstrahierende Denken erst mit dem 12. Jahre ent-
wickle. Die moderne Verhaltenspsychologie hat
eindeutig festgestellt, daBl die Anfinge dazu schon
in viel fritheren Jahren zu beobachten sind und
dann mehr und mehr das konkrete, den Sinnen
verhaftete Denken in den Hintergrund dringen,
ohne es je ganz zum Verschwinden zu bringen.
Auch die padagogischen Konsequenzen, die Rous-
seau aus seiner «Psychologie» gezogen hat, sind
demzufolge cum grano salis aufzunehmen: es ist
gewiB nicht richtig, ein elfjahriges Kind nur zu
denjenigen geistigen Zusammenhingen gelangen
zu lassen, die sich irgendwie in seine Interessen-

13 A a 0,8.29.

138

sphire einbauen lassen. Bekanntlich haben auch
Pidagogen unseres Jahrhunderts — Kerschensteiner
und Dewey (wenn auch nicht mit derselben Aus-
schlieBlichkeit wie Rousseau) die Lehre von der
zentralen Bedeutung des Interesses fiir den Lern-
erfolg verteidigt. So erzdhlt Kerschensteiner in sei-
ner Theorie der Bildung die Geschichte eines tech-
nisch interessierten Knaben, der sich erst in jenem
Augenblick fiir die englische Sprache zu begeistern
begann, in welchem ihm eine englisch geschriebene
Beschreibung einer Maschine in die Hand kam. So-
wohl Kerschensteiner als auch Rousseau mufl man
von einer Padagogik aus, die stéarker kulturell orien-
tiert ist als die ihre, die Frage stellen: Kann es sich
die Erziehung wirklich leisten, mit der Entfaltung
der kindlichen Geisteskrafte so lange zuzuwarten,
bis zufélligerweise der AnstoBl dazu aus dem kind-
lichen Interessengebiet kommt? Oder konkreter ge-
fragt: Kann man mit der Vermittlung der mathe-
matischen Anfangsgriinde z. B. so lange zuwarten,
bis ein Kind durch eine praktische Erfahrung den
Nutzen der Mathematik erkannt hat?

Richten wir unser Augenmerk noch auf eine wei-
tere Eigentiimlichkeit des Rousseau’schen Denkens:
Fiir Rousseau 16sen sich die menschlichen Entwick-
lungsphasen mit der RegelmiaBigkeit eines Uhr-
werks ab. Die treibenden Krifte des Entfaltungs-
prozesses der angelegten Form stammen ganz aus
dem Innern des Individuums. Die moderne Psycho-
logie hat fiir jenes Bereitstellen gewisser Dispositio-
nen durch die «Natur», das Rousseau Entwicklung
nennt, den Begriff der Funktionsreifung geprigt.
Es ist unbestritten, dal Lernen und Ubung zu
ihrem Erfolg einer vorausgegangenen Funktionsrei-
fung bediirfen. Auch steht fest, daBl es Funktionen
gibt, die sich ohne das Dazutun der Auflenwelt her-
ausbilden: das Greifen, das Aufsitzen, das Stehen-
lernen des Kleinkindes zum Beispiel. Keinem ver-
niinftigen Erzieher wiirde es einfallen, zur Entfal-
tung dieser Funktionen spezielle Ubungen anzu-
legen.

Das ist aber nicht alles. Es gibt neben dem Rei-
fungsproze den Entwicklungsprozef. Entwicklung
— im heutigen Sinn des Wortes — unterscheidet
sich von Reifung grundsitzlich dadurch, daB sie auf
den stimulierenden Einflul der Kultur angewiesen
ist. Der Spracherwerb zum Beispiel ist ohne das Zu-
tun der Umwelt nicht denkbar. Ein Kind, das in
volliger Isolation aufgezogen wird, lernt nicht spre-
chen. Hielte man es konsequent von jeglichem kul-
turellen EinfluB fern, bliebe es ein «wilder Knabe
von Aveyron» (Beobachtungen von Itard, 1799)
oder ein «Kaspar Hauser» (Feuerbach, 1828). Es



wiirde aber kein Menschenkind im héheren und ei-
gentlichen Sinne des Wortes.

In diesem Punkt reicht das Denken Pestalozzis
itber dasjenige Rousseaus hinaus. Mit einem Seiten-
blick auf Rousseau betont er immer wieder die Not-
wendigkeit der Emporbildung der menschlichen
Krafte. Darunter versteht er kein bloBes Reifenlas-
sen, wie Rousseau es tat, sondern ein bewufBtes Ent-
falten im Geiste der Liebe. Dieses Entfalten ge-
schieht schon durch die Erziehung in der Wohn-
stube. Hier werden die sozialen, religiésen und &s-
thetischen Moglichkeiten des Kindes bewuBt gefor-
dert. Die Wohnstubenerziehung nimmt auch den
Gehorsam, ja den Zwang in sich auf, setzt sie sich
doch zum Ziele, das Kind auf die Entbehrungen und
Notwendigkeiten des «societitischen Lebenss vorzu-
bereiten. Die Wohnstubenerziehung Pestalozzis ra-
soniert nicht und {iiberfordert das Kind nicht. Sie
1aBt es aber auch nicht einfach gewihren, sondern
iibt mitihm tiglich die in ihm vorhandenen mensch-
lichen Moglichkeiten. Sie tragt nichts ans Kind her-
an, holt aber vieles aus ihm heraus, indem sie es in
der richtigen Grundstimmung halt und fithrt.

Gewisse Einwéande gegen die Padagogik Rous-
seaus ergeben sich schlieBlich auch bei der Betrach-
tung seiner eigenen Lebensgestaltung. Rousseau hat
uns seine MiBerfolge auf dem Gebiet der Selbst-
erziehung nicht verheimlicht. Es war die Tragik
dieses auBerordentlich gefithlsgeladenen Menschen,
daB3 er hundertmal das Hohe und Reine sah, sich
immer wieder Impulse zur inneren Lauterung und
Reinigung gab, aber die Briicke zwischen Vision und
Tat nicht schlagen konnte. Derselbe Mann, der mit
seltenem Klarblick sah, wie die Ordnung der Welt
verbessert werden konnte, vermochte den Drang sei-
ner ungestiimen Innerlichkeit nicht zu meistern. So
findet sich in Rousseaus Leben neben dem Hohen
auch das Niedere — bis hinab zur fiinffachen Kinds-
aussetzung.

Der Sturm und Drang allerdings, jene literarische
Strémung in Deutschland, die durch Rousseau be-
sonders stark beeinfluBt worden ist, ging mit ge-
wissen Philistern, die Rousseau nur mit kleinbiir-
gerlich-hausbackenen Mafistiben messen wollten,
scharf ins Gericht. Der junge Friedrich Schiller
schrieb in einer Ode die Verse:

«Und wer sind sie, die den Weisen richten?
Geisterschlacken, die zur Tiefe fliichten
Vor dem Silberblicke des Genies;
Abgesplittert von dem Schépfungswerke
Gegen Riesen Rousseau kindsche Zwerge,
Denen nie Prometheus Feuer blies.» 14

P p—
Schiller F.: Samtliche Werke, Carl Hanser Verlag, Miin-
chen 1958, 1. Bd., S. 48.

‘Wenn diese Zeilen den Einwand, Rousseau habe
seine Erziehungsidee der Welt nicht vorgelebt, auch
nicht zu entkriften vermégen, so warnen sie doch
davor, seine weltgeschichtliche Bedeutung mit star-
rem Blickpunkt auf sein abenteuerliches Leben zu
verkennen. Rousseau war — wie Schiller richtig
erkannt hat — ein prometheischer Geist. Seine
praktische Wirksamkeit und Bew&hrung war be-
schrankt; umso umfassender war sein schépferischer
EinfluB als groBer Inspirator von Zeitgenossen und
Nachwelt. Im BewuBtsein der Krisis der Kultur
regte er zum neuen Uberdenken der Probleme der
Erziehung an, indem er die bisherigen Lésungen
radikal in Frage stellte.

Nicht weniger stark als auf den jungen Schiller
wirkte Rousseau auf Kant, der beim Erscheinen
des «Emils bereits im Mannesalter stand. Die oft
zitierte Episode, Kant habe seinen mit minutiser
Piinktlichkeit durchgefithrten Spaziergang ver-
sgumt, als er Rousseaus Erziehungsbuch las, ist ein
suBeres Kennzeichen fiir die Faszination, die Rous-
seau auf Kant ausgeiibt hat. Kant fiihlte sich durch
Rousseau angesprochen, weil dieser ihm die Augen
offnete fir eine Sphére, die er im Kulturbegriff der
Aufklarung bisher sehr vermifit hatte: die Sphéare
der Sittlichkeit. «Wir sind in hohem Grade durch
Kunst und Wissenschaft kultiviert», schrieb Kant
unter dem Eindruck Rousseaus, «aber uns schon fiir
moralisiert zu halten, daran fehlt noch sehr viel.» 15
Bei Rousseau konnte Kant einen seiner wichtigsten
ethischen Gedanken, den der Selbstgesetzgebung,
vorgebildet finden, steht doch im «Gesellschafts-
vertrag» der Satz: «Der Gehorsam gegen das selbst-
gegebene Gesetz ist Freiheit.»16

Ganz anders als auf den innerlich gefestigten
Kant wirkte Rousseau auf Pestalozzi. Dem jun-
gen DPestalozzi fehlten ménnliche Besonnenheit
und inneres Gleichgewicht. Wie sehr er sich die-
ses Mangels bewufit war, geht aus den Briefen
an die Braut, Anna SchultheB, hervor. Fiir ihn,
den leicht erregbaren, gefiihlsstarken Jiingling, be-
deutete die Lektiire Rousseaus eine innere Gefahr,
néhrte sie doch seine Neigung zum iibermichtigen
Ergriffenwerden durch Ideen, anstatt diese Neigung
zu bekédmpfen. DaBl Pestalozzis EntschluB, Bauer zu
werden, durch Rousseau mitbestimmt worden ist,
steht auBer Zweifel. Und ebenso gewiB ist es, daf}
Pestalozzi — erniichtert durch den wirtschaftlichen

15 Gtein A.: Pestalozzi und die Kantische Philosophie, Verlag
J. C. G. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1927, S. 50. Das
Werk enthélt eine umfassende Darstellung der Einwirkun-
gen Rousseaus auf Kant einerseits und Pestalozzi anderer-
seits.

16 Sakmann P.: Einleitung zu J. J. Rousseau, Ausgewihlte
‘Werke, Alfred Krioner Verlag, Stuttgart 1956, S. XI.

139



MiBerfolg auf dem Neuhof — erkannte, welches
die Wirkung Rousseaus auf ihn ausgeiibt hatte.
Im Hinblick auf die «Bekenntnisse» Rousseaus, die
1781 erschienen, stellte Pestalozzi sein Postulat von
der Notwendigkeit einer geordneten héuslichen Er-
ziehung in bewuBtem Gegensatz zur mangelhaften
Fiihrung, die Rousseau in seiner Jugendzeit erfah-
ren hatte. Rousseau erschien ihm als der «Traumer,
der in den Armen der Frau von Warens das Pflicht-
gefiihl fir ein ordentliches Leben und einen h&us-
lichen Beruf in sich selber verdunkelte und hiermit
die Grundlagen des Leidens seines Lebens legte.»
Aus dem Lebensgang Rousseaus zog Pestalozzi die
pidagogische Lehre: «Wer nicht in seiner Jugend
in den festen Schranken eines ordentlichen Hauses
gewandelt und nicht von seinen Eltern zu seinem
Nahrungserwerb sorgfiltig . . . ausgebildet worden,
der wird sich mit allem Guten und allen Anlagen,
die er haben mag, auf einen miBlichen FuB in diese
arme Welt hineingeworfen sehen.» 17

‘Wir haben gesehen, dafl Rousseau jahrzehntelang
im Mittelpunkt der padagogischen Diskussion stand.
Noch heute ist seine aufwiihlende Kraft nicht er-
lahmt. Wenn immer das Gefiihl einer Krise das kul-
turelle BewuBtsein beschleicht, steht er unter uns.
Und von allen geistigen Bewegungen, die sich
zwecks Erneuerung der Kultur zum Anwalt des
Kindes machen, wird er zum Kronzeugen aufge-
rufen.

Rousseau hat Worte gefunden, die sich unserem
modernen ErziehungsbewuBtsein unausléschlich

17 Zitiert bei A. Stein, Pestalozzi und die Kantische Philo-
sophie, S. 51 f.

eingeprigt haben: «Die Natur will, daf} die Kinder
Kinder sind, bevor sie Erwachsene sind . .. Die Kind-
heit hat ihre eigene Art zu sehen, zu denken und zu
fihlen, und nichts ist unverniinftiger, als ihr die
unsrige unterzuschieben.»18 Sein Einsatz fiir das
Eigenrecht der kindlichen Entwicklungsstufe ist
groBartig. Rousseau kdampft nicht nur gegen pad-
agogische Pedanten, die das Kind um seine Jugend
bringen wollen — er kdmpft auch gegen politische
Systeme, die die Menschen ihrer Freiheit berauben,
indem sie ihnen in frither Jugend das Joch aktiver
politischer Betitigung zugunsten eines allméachtigen
Staates auferlegen.

Wir kommen zum SchluB. Wir haben Rousseau
nicht als den Vollender eines philosophischen Ge-
béudes und nicht als den praktischen Erzieher ken-
nengelernt, sondern als den grofen Anreger auf
philosophisch-padagogischem Gebiet.19 Durch sei-
nen scharfen Geist und seine glithende Sprache ver-
mochte er ungezihlte Gemiiter in Bewegung zu ver-
setzen. Viele Fragen, die er gestellt hat, sind noch
nicht beantwortet. DaBl es sein Wunsch war, zum
Nachsinnen aufzurufen, und daBl er nie den Plan
hatte, uns fertige, allgemeingiiltige Losungen vor-
zusetzen, geht aus einem schlichten Satz in der Vor-
rede des «Emil» hervor: «Sollten meine Gedanken
schlecht sein, so ware meine Miihe nicht ganz ver-
gebens, wenn ich andere zu bessern anregte.» 20

18 Emil, S. 76.

19 Rohrs H.: Jean-Jacques Rousseau, Vision und Wirklichkeit.
Quelle & Meyer, Heidelberg 1956. Meine Arbeit verdankt
dem Buch von Rohrs manche Anregung.

20 Emil, S. 7.

Christliche Verantwortung und Sonderschulung
Pfr. E. Anderegg

Wenn wir das Thema der christlichen Verantwor-
tung und Sonderschulung in seiner ganzen Tiefe er-
fassen wollen, miissen wir zuriickgehen auf das erste
Verhiltnis der Betreuung, die Familie. Die Tat-
sache, daf8 ein Kind mit einer Schidigung behaftet
ist, stellt die Eltern vor grofle innere Probleme. Die-
ses Kind anzunehmen, zu ihm ja zu sagen, ist die
tiefste Aufgabe dieser Eltern. Aber sie ist schwer.
Oft ist die Umwelt verstiandnislos, oft kann sich eine
Familie von sich aus nicht zur richtigen Haltung ei-
nem schwachbegabten Kind gegeniiber durchrin-
gen. Viele Fragen, die sich eine Mutter stellt — an
Gott stellt — bleiben vorerst unbeantwortet. Aber
nicht nur die groBe Verantwortung bedriickt die
Eltern, sondern ebensosehr die Vorstellung, was die
Zukunft ihrem Kind bringen wird. Wird es eine

140

Schule besuchen kénnen? Wird eine Schulung be-
sondere finanzielle Opfer nétig machen? Welche
Moglichkeiten zur Beschaftigung und Eingliede-
rung in einen ArbeitsprozeB sind vorhanden? Wer
wird dem Kind, wenn die Eltern nicht mehr da sein
sollten, hilfreich mit Rat und Tat und Sorge zur
Seite stehen?

Diese Fragen bewegen alle Eltern. Aber bei einem
Kind, das sicher mit geschwichter Begabung durchs
Leben gehen muf}, werden diese Fragen zu qualen-
den Lasten. Die Verantwortung kann fiir die Eltern
zu grof} werden, — ja sie ist vielleicht grundsatzlich
zu grof fiir sie.

Aber Verantwortung ist teilbar. Auch wir haben
an dieser Verantwortung teilzunehmen, und zwar
dadurch, daB8 wir den Eltern die Verantwortung



	Die Erziehungsidee Jean Jacques Rousseaus [Schluss]

