
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 35 (1962-1963)

Heft: 7

Artikel: Die Erziehungsidee Jean Jacques Rousseaus [Schluss]

Autor: Schorer, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 7, Seite 137-156 OKTOBER 1962

Die Erziehungsidee Jean Jacques Ronsseaus

Dr. F. Schorer, Zürich (Schluß)

Rousseau hat den vielbeachteten Versuch
unternommen, die verschiedenen Stufen der Entwicklung,

die der Mensch durchläuft, zu schildern. Dabei

verfolgte er nicht die Absicht, Beobachtungen
über Kinder mitzuteilen; vielmehr wollte er den
Blick des Lesers für die grundsätzliche Verschiedenheit

der kindlichen Lebensform von derjenigen des

Erwachsenen schärfen. Verschaffen wir uns einen
kurzen Überblick über die Entwicklungsphasen, die

er uns im «Emil» vor Augen führt.
1. Phase: Das Kleinkind- oder Säuglingsalter.

Wichtig ist auf dieser Stufe, daß sich das Kind in
völliger Freiheit, bei guter mütterlicher Fürsorge,
entwickeln kann. Die Entwicklung der Motorik und
der Sinne steht im Vordergrund. Leib und Seele sollen

schon jetzt abgehärtet werden.
2. Phase: Das Kindesalter (Sprechenlernen bis

12. Lebensjahr). Jetzt beginnt der junge Mensch
bewußt aufzufassen, was die Umwelt ihm bietet. Die
Kontaktnahme mit dem Leben und seinen
Zusammenhängen geschieht durch die Sinne; auf
intellektuell-abstraktem Wege vermag er die Wirklichkeit
noch nicht zu erfassen. Reale Gegenstände und
Bedürfnisse stehen im Mittelpunkt seines Interesses.

Hier hat die Erziehung anzuknüpfen und sich auf
ein Minimum an intellektueller und moralischer
Belehrung zu beschränken. Deshalb sind negative
Erziehung und natürliche Strafe für diese Stufe die

geeigneten Mittel der Führung des jungen
Menschen.

3. Phase: Das Knabenalter (12. bis 15. Lebensjahr)

Die bisher «kindliche» Vernunft verwandelt
sich in die «intellektuelle oder männliche»
Vernunft.12 Jetzt darf das eigentliche Lernen einsetzen

— freilich nicht durch Darbieten von fertigem Wissen

durch den Erzieher, sondern nach Möglichkeit
durch Selbsterwerb der Kenntnisse. In schrankenlosem

Vertrauen auf die Selbstentfaltung des
Lebens wartet der Erzieher, bis Emil alles selbst erfindet

und entdeckt — der «Robinson Crusoe», das

einzige Buch, das Emil in die Hand bekommt, regt ihn
zur instrumental-intellektuellen Eroberung der

,2Ta. O.

Welt an. Sie bildet gleichzeitig den idealen Übergang

zur Berufslehre Emils, die auf dieser Stufe der

Entwicklung einsetzt.
4. Phase: Das Jünglingsalter (15. Jahr bis zur

Verheiratung). Erst jetzt wird Emil, der bisher ein
sinnbegabtes und denkendes Wesen war, ein
fühlendes und liebendes Wesen. Die Reife eröffnet ihm
den Weg zum Du, den Weg von der «rein
natürlichen» zur «bürgerlichen» Ordnung. Jetzt, in der
Reifezeit des jungen Menschen, die Rousseau eine
zweite Geburt genannt hat, kann die Kluft, die
zwischen dem in der Abgeschiedenheit erzogenen
Einzelmenschen und der gefährlichen Gesellschaft

klaffte, überschritten werden, wobei es erst noch
darauf ankommt, daß gewisse Regeln der Vorsicht
eingehalten werden. Emil soll die Menschen
zunächst aus einem gewissen Abstand kennenlernen.
Die Lektüre von geschichtlichen Darstellungen und
Lebensbeschreibungen bereitet ihn auf den großen
Schritt vor. Die religiöse Erziehung trägt das ihre
zu seiner inneren Festigung bei. Da Rousseau auch
auf diesem Gebiet keine Autorität anerkennt, sieht

er davon ab, Emil in eine geoffenbarte Religion
einzuführen. Er vermittelt ihm eine Naturreligion, die

nur das gelten läßt, was der natürlichen menschlichen

Vernunfterkenntnis zugänglich ist: Den
Glauben an das Dasein Gottes, an die Unsterblichkeit

des Menschen, den hohen Wert der Tugend
will Rousseau seinem Zögling nicht vorenthalten.
Obgleich seine deistisch gefärbte Vernunftreligion
nicht bis zu den letzten Wahrheiten des Christentums

vorzudringen vermag, hat er doch von seiner
Welt des Gefühls aus das kraftlose religiöse
Empfinden der Aufklärungszeit erheblich belebt; man
zählt ihn mit Recht zu den sogenannten frommen
Aufklärern. Rousseaus Gedanken, die Emil von
einem savoyischen Pfarrer übermittelt werden, kommen

von Herzen und sind seither von vielen
Menschen mit Ergriffenheit gelesen worden.

Zum Beschluß seines vierten Buches stellt Rousseau

dar, wie der Erzieher nun der Vertraute, der
väterliche Freund des Zöglings wird und ihn auf die
Gefahren des erwachenden Geschlechtslebens
aufmerksam macht. Von der Ablenkung durch körper-

137



liehe Arbeit, von der Beschäftigung der Phantasie
des Jugendlichen, schließlich auch von der
konkreten Belehrung durch das Nennen abschreckender

Beispiele verspricht sich Rousseau die besten

Erfolge. — Nun ist Emil durch seinen Erzieher nach
besten Kräften für das Leben, für die Kontaktnah-
me mit der Kultur, vorbereitet. Er darf nun den
geselligen Verkehr, das Großstadtleben, Theater und
Musik kennenlernen. Auf einer Fußwanderung, die

im 5. Buche geschildert wird, lernt er seine zukünftige

Frau -— die ebenfalls in ländlicher Einfachheit
erzogene Sophie — kennen. Erst nach einer längeren

Trennung der Liebenden wird Emil reif sein,
einen eigenen Hausstand zu gründen.

Wir wohten uns mit dieser skizzenhaften Darstellung

der Entwicklungsstufen Emils einen Überblick
über das Werk verschaffen. Wir wollten gleichzeitig
zeigen, daß Rousseaus Aufgliederung der Entwicklung

in Phasen eine mehr oder weniger bewußt
hergestellte Konstruktion ist. Ausdrücklich hat es Rousseau

im ersten Buch ausgesprochen: daß er sich
«einen erdichteten Zögling» geben wolle.13 Emil ist
kein Kind, das im konkreten Leben gestanden hat,
sondern eine Art Prototyp des natürlichen
Menschen. Das Erziehungsbuch Rousseaus als Ganzes

genommen ist demzufolge auch keine konkrete
Erziehungsanleitung. Bezeichnenderweise heißt es

nicht: «Über die Erziehung Emils» (des konkreten
Einzelfalles Emil), sondern «Emil oder über die

Erziehung». Bei der Lektüre des Buches gilt es den
Rat Lansons zu beherzigen: «Ce n'est pas un
programme à suivre, c'est un livre à méditer.»

Die Vernachlässigung dieses Ratschlages kann zu
Mißverständnissen führen. Es gibt Behauptungen
Rousseaus, die man nicht vorbehaltlos übernehmen

darf: zum Beispiel seine These, daß das Kind
erst mit dem 15. Lebensjahr zur Liebe und zum
Mitgefühl fähig und der religiösen Erziehung
zugänglich sei. Oder die andere These, daß sich das

abstrahierende Denken erst mit dem 12. Jahre
entwickle. Die moderne Verhaltenspsychologie hat
eindeutig festgestellt, daß die Anfänge dazu schon
in viel früheren Jahren zu beobachten sind und
dann mehr und mehr das konkrete, den Sinnen
verhaftete Denken in den Hintergrund drängen,
ohne es je ganz zum Verschwinden zu bringen.
Auch die pädagogischen Konsequenzen, die Rousseau

aus seiner «Psychologie» gezogen hat, sind
demzufolge cum grano salis aufzunehmen: es ist
gewiß nicht richtig, ein elfjähriges Kind nur zu
denjenigen geistigen Zusammenhängen gelangen
zu lassen, die sich irgendwie in seine Interessen-

13 A. a. 0., S. 29.

Sphäre einbauen lassen. Bekanntlich haben auch
Pädagogen unseres Jahrhunderts — Kerschensteiner
und Dewey (wenn auch nicht mit derselben
Ausschließlichkeit wie Rousseau) die Lehre von der
zentralen Bedeutung des Interesses für den
Lernerfolg verteidigt. So erzählt Kerschensteiner in
seiner Theorie der Bildung die Geschichte eines
technisch interessierten Knaben, der sich erst in jenem
Augenblick für die englische Sprache zu begeistern
begann, in welchem ihm eine englisch geschriebene
Beschreibung einer Maschine in die Hand kam.
Sowohl Kerschensteiner als auch Rousseau muß man
von einer Pädagogik aus, die stärker kulturell orientiert

ist als die ihre, die Frage stellen: Kann es sich
die Erziehung wirklich leisten, mit der Entfaltung
der kindlichen Geisteskräfte so lange zuzuwarten,
bis zufälligerweise der Anstoß dazu aus dem
kindlichen Interessengebiet kommt? Oder konkreter
gefragt: Kann man mit der Vermittlung der
mathematischen Anfangsgründe z. B. so lange zuwarten,
bis ein Kind durch eine praktische Erfahrung den

Nutzen der Mathematik erkannt hat?

Richten wir unser Augenmerk noch auf eine weitere

Eigentümlichkeit des Rousseau'schen Denkens:
Für Rousseau lösen sich die menschlichen
Entwicklungsphasen mit der Regelmäßigkeit eines
Uhrwerks ab. Die treibenden Kräfte des Entfaltungsprozesses

der angelegten Form stammen ganz aus
dem Innern des Individuums. Die moderne Psychologie

hat für jenes Bereitstellen gewisser Dispositionen

durch die «Natur», das Rousseau Entwicklung
nennt, den Begriff der Funktionsreifung geprägt.
Es ist unbestritten, daß Lernen und Übung zu
ihrem Erfolg einer vorausgegangenen Funktionsreifung

bedürfen. Auch steht fest, daß es Funktionen
gibt, die sich ohne das Dazutun der Außenwelt
herausbilden: das Greifen, das Aufsitzen, das Stehenlernen

des Kleinkindes zum Beispiel. Keinem
vernünftigen Erzieher würde es einfallen, zur Entfaltung

dieser Funktionen spezielle Übungen
anzulegen.

Das ist aber nicht alles. Es gibt neben dem
Reifungsprozeß den Entwicklungsprozeß. Entwicklung
— im heutigen Sinn des Wortes — unterscheidet
sich von Reifung grundsätzlich dadurch, daß sie auf
den stimulierenden Einfluß der Kultur angewiesen
ist. Der Spracherwerb zum Beispiel ist ohne das Zutun

der Umwelt nicht denkbar. Ein Kind, das in
völliger Isolation aufgezogen wird, lernt nicht
sprechen. Hielte man es konsequent von jeglichem
kulturellen Einfluß fern, bliebe es ein «wilder Knabe

von Aveyron» (Beobachtungen von Itard, 1799)
oder ein «Kaspar Hauser» (Feuerbach, 1828). Es

138



würde aber kein Menschenkind im höheren und
eigentlichen Sinne des Wortes.

In diesem Punkt reicht das Denken Pestalozzis
über dasjenige Rousseaus hinaus. Mit einem Seitenblick

auf Rousseau betont er immer wieder die
Notwendigkeit der Emporbildung der menschlichen
Kräfte. Darunter versteht er kein bloßes Reifenlassen,

wie Rousseau es tat, sondern ein bewußtes
Entfalten im Geiste der Liebe. Dieses Entfalten
geschieht schon durch die Erziehung in der Wohnstube.

Hier werden die sozialen, religiösen und
ästhetischen Möglichkeiten des Kindes bewußt gefördert.

Die Wohnstubenerziehung nimmt auch den

Gehorsam, ja den Zwang in sich auf, setzt sie sich
doch zum Ziele, das Kind auf die Entbehrungen und
Notwendigkeiten des «societätischen Lebens»
vorzubereiten. Die Wohnstubenerziehung Pestalozzis
räsoniert nicht und überfordert das Kind nicht. Sie

läßt es aber auch nicht einfach gewähren, sondern
übt mit ihm täglich die in ihm vorhandenen menschlichen

Möglichkeiten. Sie trägt nichts ans Kind heran,

holt aber vieles aus ihm heraus, indem sie es in
der richtigen Grundstimmung hält und führt.

Gewisse Einwände gegen die Pädagogik Rousseaus

ergeben sich schließlich auch bei der Betrachtung

seiner eigenen Lebensgestaltung. Rousseau hat
uns seine Mißerfolge auf dem Gebiet der
Selbsterziehung nicht verheimlicht. Es war die Tragik
dieses außerordentlich gefühlsgeladenen Menschen,
daß er hundertmal das Hohe und Reine sah, sich

immer wieder Impulse zur inneren Läuterung und
Reinigung gab, aber die Rrücke zwischen Vision und
Tat nicht schlagen konnte. Derselbe Mann, der mit
seltenem Klarblick sah, wie die Ordnung der Welt
verbessert werden könnte, vermochte den Drang
seiner ungestümen Innerlichkeit nicht zu meistern. So

findet sich in Rousseaus Leben neben dem Hohen
auch das Niedere—bis hinab zur fünffachen
Kindsaussetzung.

Der Sturm und Drang allerdings, jene literarische
Strömimg in Deutschland, die durch Rousseau
besonders stark beeinflußt worden ist, ging mit
gewissen Philistern, die Rousseau nur mit
kleinbürgerlich-hausbackenen Maßstäben messen wollten,
scharf ins Gericht. Der junge Friedrich Schiller
schrieb in einer Ode die Verse:

«Und wer sind sie, die den Weisen richten?
Geisterschlacken, die zur Tiefe flüchten
Vor dem Silberblicke des Genies;
Abgesplittert von dem Schöpfungswerke
Gegen Riesen Rousseau kindsche Zwerge,
Denen nie Prometheus Feuer blies.»14

14 Schiller F.: Sämtliche Werke, Carl Hanser Verlag, München

19S8, 1. Bd., S. 48.

Wenn diese Zeilen den Einwand, Rousseau habe
seine Erziehungsidee der Welt nicht vorgelebt, auch
nicht zu entkräften vermögen, so warnen sie doch

davor, seine weltgeschichtliche Redeutung mit starrem

Blickpunkt auf sein abenteuerliches Leben zu
verkennen. Rousseau war — wie Schiller richtig
erkannt hat — ein prometheischer Geist. Seine

praktische Wirksamkeit und Bewährung war
beschränkt; umso umfassender war sein schöpferischer
Einfluß als großer Inspirator von Zeitgenossen und
Nachwelt. Im Bewußtsein der Krisis der Kultur
regte er zum neuen Überdenken der Probleme der

Erziehung an, indem er die bisherigen Lösungen
radikal in Frage stellte.

Nicht weniger stark als auf den jungen Schiller
wirkte Rousseau auf Kant, der beim Erscheinen
des «Emil» bereits im Mannesalter stand. Die oft
zitierte Episode, Kant habe seinen mit minutiöser
Pünktlichkeit durchgeführten Spaziergang
versäumt, als er Rousseaus Erziehungsbuch las, ist ein
äußeres Kennzeichen für die Faszination, die Rousseau

auf Kant ausgeübt hat. Kant fühlte sich durch
Rousseau angesprochen, weil dieser ihm die Augen
öffnete für eine Sphäre, die er im Kulturbegriff der

Aufklärung bisher sehr vermißt hatte: die Sphäre
der Sittlichkeit. «Wir sind in hohem Grade durch
Kunst und Wissenschaft kultiviert», schrieb Kant
unter dem Eindruck Rousseaus, «aber uns schon für
moralisiert zu halten, daran fehlt noch sehr viel.»15
Bei Rousseau konnte Kant einen seiner wichtigsten
ethischen Gedanken, den der Selbstgesetzgebimg,

vorgebildet finden, steht doch im «Gesellschaftsvertrag»

der Satz: «Der Gehorsam gegen das

selbstgegebene Gesetz ist Freiheit.»16
Ganz anders als auf den innerlich gefestigten

Kant wirkte Rousseau auf Pestalozzi. Dem jungen

Pestalozzi fehlten männliche Besonnenheit
und inneres Gleichgewicht. Wie sehr er sich dieses

Mangels bewußt war, geht aus den Briefen
an die Braut, Anna Schultheß, hervor. Für ihn,
den leicht erregbaren, gefühlsstarken Jüngling,
bedeutete die Lektüre Rousseaus eine innere Gefahr,
nährte sie doch seine Neigung zum übermächtigen
Ergriffenwerden durch Ideen, anstatt diese Neigung
zu bekämpfen. Daß Pestalozzis Entschluß, Bauer zu
werden, durch Rousseau mitbestimmt worden ist,
steht außer Zweifel. Und ebenso gewiß ist es, daß
Pestalozzi — ernüchtert durch den wirtschaftlichen

15 Stein A.: Pestalozzi und die Kantische Philosophie, Verlag
J. C. G. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1927, S. 50. Das
Werk enthält eine umfassende Darstellung der Einwirkungen

Rousseaus auf Kant einerseits und Pestalozzi andererseits.

16 Sakmann P.: Einleitung zu J. J. Rousseau, Ausgewählte
Werke, Alfred Kröner Verlag, Stuttgart 1956, S. XI.

139



Mißerfolg auf dem Neuhof — erkannte, welches
die Wirkung Rousseaus auf ihn ausgeübt hatte.
Im Hinblick auf die «Bekenntnisse» Rousseaus, die
1781 erschienen, stellte Pestalozzi sein Postulat von
der Notwendigkeit einer geordneten häuslichen
Erziehung in bewußtem Gegensatz zur mangelhaften
Führung, die Rousseau in seiner Jugendzeit erfahren

hatte. Rousseau erschien ihm als der «Träumer,
der in den Armen der Frau von Warens das Pflichtgefühl

für ein ordentliches Leben und einen
häuslichen Beruf in sich selber verdunkelte und hiermit
die Grundlagen des Leidens seines Lebens legte.»
Aus dem Lebensgang Rousseaus zog Pestalozzi die

pädagogische Lehre: «Wer nicht in seiner Jugend
in den festen Schranken eines ordentlichen Hauses

gewandelt und nicht von seinen Eltern zu seinem

Nahrungserwerb sorgfältig ausgebildet worden,
der wird sich mit allem Guten und allen Anlagen,
die er haben mag, auf einen mißlichen Fuß in diese

arme Welt hineingeworfen sehen.»17

Wir haben gesehen, daß Rousseau jahrzehntelang
im Mittelpunkt der pädagogischen Diskussion stand.
Noch heute ist seine aufwühlende Kraft nicht
erlahmt. Wenn immer das Gefühl einer Krise das

kulturelle Bewußtsein beschleicht, steht er unter uns.
Und von allen geistigen Bewegungen, die sich
zwecks Erneuerung der Kultur zum Anwalt des

Kindes machen, wird er zum Kronzeugen aufgerufen.

Rousseau hat Worte gefunden, die sich unserem
modernen Erziehungsbewußtsein unauslöschlich
17 Zitiert bei A. Stein, Pestalozzi und die Kantische Philo¬

sophie, S. 51 f.

eingeprägt haben: «Die Natur will, daß die Kinder
Kinder sind, bevor sie Erwachsene sind Die Kindheit

hat ihre eigene Art zu sehen, zu denken und zu
fühlen, und nichts ist unvernünftiger, als ihr die

unsrige unterzuschieben.»78 Sein Einsatz für das

Eigenrecht der kindlichen Entwicklungsstufe ist
großartig. Rousseau kämpft nicht nur gegen
pädagogische Pedanten, die das Kind um seine Jugend
bringen wollen — er kämpft auch gegen politische
Systeme, die die Menschen ihrer Freiheit berauben,
indem sie ihnen in früher Jugend das Joch aktiver
politischer Betätigung zugunsten eines allmächtigen
Staates auferlegen.

Wir kommen zum Schluß. Wir haben Rousseau

nicht als den Vollender eines philosophischen
Gebäudes und nicht als den praktischen Erzieher
kennengelernt, sondern als den großen Anreger auf
philosophisch-pädagogischem Gebiet.19 Durch
seinen scharfen Geist und seine glühende Sprache
vermochte er ungezählte Gemüter in Bewegung zu
versetzen. Viele Fragen, die er gestellt hat, sind noch

nicht beantwortet. Daß es sein Wunsch war, zum
Nachsinnen aufzurufen, und daß er nie den Plan
hatte, uns fertige, allgemeingültige Lösungen
vorzusetzen, geht aus einem schlichten Satz in der Vorrede

des «Emil» hervor: «Sollten meine Gedanken
schlecht sein, so wäre meine Mühe nicht ganz
vergebens, wenn ich andere zu bessern anregte.» 20

18 Emil, S. 76.
19 Rohrs H.: Jean-Jacques Rousseau, Vision und Wirklichkeit.

Quelle & Meyer, Heidelberg 1956. Meine Arbeit verdankt
dem Buch von Rohrs manche Anregung.

20 Emil, S. 7.

Christliche Verantwortung und Sonderschulung
Pfr. E. Anderegg

Wenn wir das Thema der christlichen Verantwortung

und Sonderschulung in seiner ganzen Tiefe
erfassen wollen, müssen wir zurückgehen auf das erste
Verhältnis der Betreuung, die Familie. Die
Tatsache, daß ein Kind mit einer Schädigung behaftet
ist, stellt die Eltern vor große innere Probleme. Dieses

Kind anzunehmen, zu ihm ja zu sagen, ist die
tiefste Aufgabe dieser Eltern. Aber sie ist schwer.
Oft ist die Umwelt verständnislos, oft kann sich eine
Familie von sich aus nicht zur richtigen Haltung
einem Schwachbegabten Kind gegenüber durchringen.

Viele Fragen, die sich eine Mutter stellt — an
Gott stellt — bleiben vorerst unbeantwortet. Aber
nicht nur die große Verantwortung bedrückt die
Eltern, sondern ebensosehr die Vorstellung, was die
Zukunft ihrem Kind bringen wird. Wird es eine

Schule besuchen können? Wird eine Schulung
besondere finanzielle Opfer nötig machen? Welche
Möglichkeiten zur Beschäftigung und Eingliederung

in einen Arbeitsprozeß sind vorhanden? Wer
wird dem Kind, wenn die Eltern nicht mehr da sein
sollten, hilfreich mit Rat und Tat und Sorge zur
Seite stehen?

Diese Fragen bewegen alle Eltern. Aber bei einem
Kind, das sicher mit geschwächter Begabung durchs
Leben gehen muß, werden diese Fragen zu quälenden

Lasten. Die Verantwortung kann für die Eltern
zu groß werden, — ja sie ist vielleicht grundsätzlich
zu groß für sie.

Aber Verantwortimg ist teilbar. Auch wir haben

an dieser Verantwortung teilzunehmen, und zwar
dadurch, daß wir den Eltern die Verantwortung

140


	Die Erziehungsidee Jean Jacques Rousseaus [Schluss]

