
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 35 (1962-1963)

Heft: 6

Artikel: Die Erziehungsidee Jean Jacques Rousseaus

Autor: Schorer, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 6, Seite 113—136 SEPTEMBER 1962

Die Erziehungsidee Jean Jacques Rousseaus*
Dr. F. Schorer, Zürich

Es sind 200 Jahre her, seitdem Rousseau seine

Hauptwerke, den «Gesellschaftsvertrag» und «Emil
oder über die Erziehung», veröffentlicht hat. Trotz
der relativ großen zeitlichen Distanz, aus der man
heute die Wirkung seines originalen Denkens
betrachten kann, ist es kein leichtes Unterfangen, sich
von der Größe und Vielgestalt des Einflusses Rousseaus

auf das Geistesleben Europas ein Bild zu
machen. Es ist das Besondere an diesem Manne, daß
sich seine Ausstrahlung auf weiteste Gebiete der
Kultur erstreckt: dank seines zentralen kulturphilosophischen

Ausgangspunktes vermag er Pädagogik,
Philosophie und Politik gleichermaßen zu befruchten.

Da er zudem über eine seltene Intensität der
Gefühle verfügt und eine Sprache von großer
Suggestivkraft und Brillanz schreibt, wirkt er auch auf
die Literatur Europas entscheidend ein.

Aus dem Gesagten geht hervor, daß Rousseaus

Erziehungsidee nur im Zusammenhang mit der
kulturellen Situation des 18. Jahrhunderts und nur von
der Persönlichkeit und vom Lebensgang Rousseaus

aus richtig erfaßt werden kann. Zeitlebens hat Rousseau

darunter gelitten, daß er seine Mutter, die an
den Folgen der Geburt starb, nie gekannt hat. Die
früheste Erziehung in fast völliger Abgeschiedenheit

von Spielgefährten überforderte ihn in mancher

Hinsicht. Nächtelang las Rousseaus Vater
zusammen mit seinem sensiblen kleinen Sohn
zeitgenössische Romane und Schriften der Klassiker
—- ein eigentliches Kind durfte Rousseau nie sein.

Die Unterbringung bei Pfarrer Lambercier in Bos-

sey, dem die Erziehung des frühreifen Knaben ein
ehrliches Anliegen war, versprach anfänglich schöne

Erfolge, doch wurde der Aufenthalt vorzeitig
abgebrochen. Man übergab Rousseau einem Graveur,
bei dem er eine Berufslehre absolvieren sollte. Aber
bald stellten sich Schwierigkeiten ein. Der schwer
lenksame Jüngling, eines Diebstahls bezichtigt,
Wandte der Stadt Genf den Rücken — nicht nur
aus Furcht vor Strafe, sondern ebensosehr dem
Drang seiner unsteten Natur folgend. Ein katholi-

* Erweiterter Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung
der Schweizerischen Gesellschaft für kaufmännisches
Bildungswesen in La Neuveville am 20. Mai 1962.

scher Geistlicher wies ihn an jenen Ort, der
zeitlebens seine innere Heimat geblieben ist: zu
Madame de Warens, die in Annecy von einer Pension
des Königs von Sardinien lebte und später ein Landgut,

genannt «Les Charmettes», in der Nähe von
Chambéry erwarb. Nach einem Aufenthalt in Turin,

wo er eine katholische Schule besuchte, hielt
sich Rousseau mehrere Jahre bei Madame de Warens

auf. Die 12 Jahre ältere Frau übte auf den

Jüngling, dessen ungestillte Sehnsucht nach dem
mütterlichen Element die Ursache einer
Entwicklungshemmung war, einen sehr starken Einfluß
aus. Er nannte sie «maman» und brachte ihr
anfänglich die Gefühle eines Sohnes, später diejenigen
eines Geliebten entgegen. Da Rousseau als Schreiber

der Madame de Warens keiner festen Beschäftigung

nachgehen mußte, blieb ihm die Möglichkeit,
sich seiner Leidenschaft hinzugeben: der Liebe zur
Natur, die ihn auf dem Gut «Les Charmettes» in
reizvollster Weise umgab. Mit Wehmut gedenkt er
in den «Bekenntnissen» dieser schönsten Zeit seines
Lebens: «Ich stand auf mit der Sonne und war glücklich

..; ich durchstreifte die Wälder, die Wiesenmatten,

irrte durch die Täler, las, war müßig,
arbeitete im Garten, pflückte Früchte, und überallhin
folgte mir das Glück: es lag in keinem Ding,
sondern tief in mir selber und konnte mich für keinen
Augenblick verlassen».1

Was in diesen Worten zum Ausdruck kommt, ist
mehr als bloße Naturschwärmerei. Das Glücksgefühl,

das Rousseau während seines Aufenthalts in
«Les Charmettes» empfindet, ist tief in seinem Wesen

verankert. In einer stillen Landschaft, in der er
sich ungehindert bewegen kann, findet er den
notwendigen Ausgleich zu seinem wogenden und
drängenden Innenleben. Die Natur umfaßt und hält ihn
— sie ist ihm in den späteren Jahren seines Lebens
Ruhestätte auf der Flucht vor seinen Verfolgern und
vor sich selber.2 Aber noch mehr. Der Naturbegriff
Rousseaus hat auch einen ethischen Aspekt; dieser

1 Rousseau J. J.: Bekenntnisse, übersetzt von Ernst Hardt,
Insel-Verlag, 1956, S. 285 f.

2 Spranger E.: Kultur und Erziehung, Verlag Quelle &
Meyer, Leipzig 1928, S. 60.

113



tritt freilich erst in seinen Hauptwerken richtig hervor.

Unter dem natürlichen Menschen versteht
Rousseau das Idealbild vom körperlich und
seelisch gesunden und moralisch rechtschaffenen
Menschen, der noch nicht irregeleitet ist durch die
Zivilisation der Städte.

Die Kluft zwischen der Natur und ihrem
Gegenspieler, der Kultur, beginnt in Rousseau anläßlich
seiner Kontaktnahme mit der schöngeistigen
Pariser Gesellschaft aufzubrechen. Mit der Absicht,
der Akademie der Wissenschaften seinen Entwurf
einer Ziffern-Notenschrift vorzulegen, wendet er
sich 1742 der Landeshauptstadt Frankreichs zu.
Bald wird er eingeladen in die Pariser Salons, die

sogenannten Bureaux d'esprit, wo er den Kreis der

Enzyklopädisten, die durch Diderot angeführt werden,

kennenlernt. Mit Diderot fühlt er sich
freundschaftlich verbunden. Die Pariser Gesellschaft als

Ganzes erfährt durch Rousseau eine sehr negative
Beurteilung. Er besitzt nicht die nötige Gewandtheit,

um sich in Kreisen, denen Esprit alles, Gefühl
sehr wenig gilt, wohlzufühlen. Die zum guten Ton
gehörenden sogenannten Liaisons, die, philosophisch
oder literarisch verbrämt, Ehen und Familien
zerrütten, stoßen ihn ab. Die Unnatur der gesellschaftlichen

und moralischen Zustände, wie sehr er auch
selber ihren Gefahren erliegt, erzeugt in ihm ein
Gefühl des Hasses gegen die hochgezüchtete Rokoko-

Kultur.
Der Funke, der während vieler Jahre schwelte,

-wird im gefühlsmächtigen Menschen Rousseau

plötzlich zur Flamme. Im Sommer 1749, bei großer
Hitze, nimmt er den Weg von Paris, wo er Diderot
besucht hat, nach Vincennes, seinem Wohnort, unter

die Füße. Die Bäume am Straßenrand sind der
Landessitte gemäß auf unnatürliche Weise geschnitten

und spenden fast keinen Schatten. Rousseau,
gewohnt, während des Gehens zu lesen, durchblättert
den «Mercure de France», den er zufälligerweise zu
sich gesteckt hat. Dabei fällt sein Blick auf die von
der Akademie zu Dijon gestellte Preisfrage: «Hat
der Fortschritt der Wissenschaften und Künste zum
Verderb oder zur Veredelung der Sitten beigetragen?»

Mit plötzlichem Ungestüm verdichten sich
die in Rousseau unbewußt aufgestauten Gedanken
zu einer Art Vision: «Sobald ich diese Zeilen gelesen

hatte», berichtet er aus der Rückschau, «sah ich
rings um mich eine andere Welt und ward ein
anderer Mensch...» In einer Erregung, «die an
Wahnsinn grenzte»,3 langt er in Vincennes an. Er
muß schreiben, was er empfindet. Seine bittere
Abneigung gegen den Intellektualismus und die Verbil-

3 Bekenntnisse, S. 445 f.

detheit der Kultur, die er in Paris kennengelernt
hat, schlägt sich in seiner Beantwortung der Preisfrage

nieder.

Obgleich der Inhalt der Abhandlung, die Rousseau

einreichte, allgemein bekannt ist, wollen wir
ihren Grundgedanken mitteilen: Die Wissenschaften

und Künste gereichen den guten Sitten der Völker

zum Verderben. Wo immer die Geisteshaltung
zur Blüte gelangte, in Aegypten, in Griechenland,
in Byzanz usw., rückte im gleichen Schrittempo
die Sittenlosigkeit vor. Die Völker dagegen, die nicht
vom Drang nach eitlen Erkenntnissen angesteckt
wurden, blieben tugendhaft und rein: so die alten
Perser, die Spartaner, die Germanen. Der
Kulturpessimismus Rousseaus verstärkt sich noch in seiner
zweiten Abhandlung (1753): «Über den Ursprung
der Ungleichheit unter den Menschen».

Alles Niederträchtige, das auf Erden existiert,
ist für Rousseau geschichtlich gewordene Schuld
der menschlichen Gesellschaft. Im Diesseits, in der
gesellschaftlichen Lebensordnung, nicht im Jenseits,
im Paradies, ist der Ursprung der Schuld zu suchen.
Somit hat die Gesellschaft auch die Möglichkeit, sich
durch radikale innere und äußere Wandlung ihrer
Lebensordnung selber zu erlösen. Rousseau sah zwei
Hauptgebiete dieser geforderten Reform: 1. eine

gute Gesetzgebung, 2. eine gute Erziehung. 1762
veröffentlichte er seine beiden Hauptwerke, die die

Vorschläge der Erneuerung bringen: den
«Gesellschaftsvertrag» und «Emil oder über die
Erziehung». Damit, daß Rousseau die beiden Bücher

gleichzeitig erscheinen ließ, verfolgte er offenbar die

Absicht, die Weisung zu erteilen: Erzieht den
Menschen natürlich, das heißt abseits von der bestehenden

Gesellschaft; dann wird eine Generation
heranwachsen, der es gelingt, die Gesellschaft noch
einmal, diesmal auf die rechte Weise, zu ordnen.

Wir sind nun an dem Punkt angekommen, wo
wir uns Rousseaus Erziehungsidee im einzelnen
zuwenden können. «Emil oder über die Erziehung»
beginnt mit dem Satz, der noch ganz im Tone der
bisherigen Kulturkritik gehalten ist: «Alles ist gut, wie
es aus den Lländen des Schöpfers hervorgeht, alles

entartet unter den Händen des Menschen.»4 Im
Laufe der Darstellung hingegen schwächt sich der
scharfe Gegensatz Natur—Kultur, wenigstens
stellenweise, ab, indem Rousseau seine Angriffe stärker

auf eine verdorbene Kultur, auf eine haarspalterische

Wissenschaft, eine entartete Gesellschaft
konzentriert und nicht mehr konsequent die Kultur
überhaupt ablehnt. Wäre dem nicht so gewesen,

4 Rousseau J. J. : Emil oder über die Erziehung, übersetzt von
Josef Esterhues, Verlag Ferdinand Schöningh, Paderborn
1958, S. 11.

114



hätte sich Rousseau — wie Reble hervorgehoben hat
— jede politische und pädagogische Programmatik
an der Wurzel abgeschnitten.5 Denn man hätte ihm
mit Recht entgegenhalten können, eine gesunde
Gesellschaftsordnung und Erziehung seien gar nicht
möglich, wenn alle Kultur grundsätzlich vom Rösen
sei. Die erwähnten Gebiete seien ja selber wichtige
Bestandteile der Kultur, und es müsse mit ihnen —
bei konsequenter Beibehaltung des negativen
Vorzeichens der Kultur — zwangsläufig im argen bleiben.

Der Naturbegriff Rousseaus erfährt im «Emil»
eine Bereicherung. Der Akzent liegt mm auf
folgendem: Die Natur bestimmt die äußere und imiere
Form, zu der sich der Mensch entwickeln soll. Sie

hält einen präformierten Plan zur Entfaltung bereit.
Die Auswickelung der vorgezeichneten Disposition
kann nicht verhindert werden. Rousseau hat seinen

Gedanken, der mit Aristoteles Vorstellung der En-
telechie viel Gemeinsames hat, veranschaulicht
durch das Bild von der Pflanze: «Da hindert man
z. B. eine Pflanze, der Gewohnheit gemäß gerade
nach oben zu wachsen. Gibt man ihr die Freiheit
wieder, so behält sie zwar die ihr aufgezwungene
Beugung bei, aber der Wachstumstrieb hat deswegen

seine ursprüngliche Richtung nicht verloren.
Wenn sie weiter wächst, richtet sie sich wieder
nach oben.»6 — Der Vergleich des menschlichen
Wachstumsprozesses mit demjenigen der Pflanze
ist nicht Rousseaus Erfindung. Schon im Zeitraum
des Barocks taucht er — in Anlehnung an die Antike
— bei Comenius und andern auf. Bei Rousseau
erhält der Gedanke eine neue Betonung: Rousseau will
mit seinem Pflanzenbeispiel nicht die Entwicklung
überhaupt veranschaulichen, sondern die
Unbezwingbarkeit bildhaft machen, mit der sich die
Form im Stoff verwirklicht.

Die pädagogischen Konsequenzen, die sich unter
dem Eindruck eines so mächtig im Menschen
vorgezeichneten Formprinzips ergeben, liegen auf der
Hand: es ist sinnlos, dem Kind etwas anerziehen zu
Wollen, was nicht seiner Natur entspricht. Die
Erziehung muß sich also auf «diejenigen Angewöhnungen

beschränken, die der Natur gemäß sind.»7
Oder auf eine allgemeine Formel gebracht: man soll
m der Erziehimg nicht biegen, weil man höchstens

verbiegen kann — man soll das Kind wachsen
lassen. Deshalb tritt der Erzieher Emils als Person
nach Möglichkeit zurück, um die Erziehung den
«Dingen», mit denen sich Emil auseinandersetzen

5 Reble A.: Geschickte der Pädagogik. Klett Verlag, Stuttgart

1959, S. 141.
6 Emil, S. 13.
7 A. a. O.

muß, zu überlassen. «Der Zwang der Verhältnisse
sei der Zaum, der Emil hält, nicht die [menschliche]
Autorität.»8 Mit dem Blickpunkt darauf, daß der
Erzieher — wenigstens bis zum zwölften Lebensjahr

des Zöglings — nichts gebieten und nichts
verbieten, keine Normen geben, nicht mit dem Kinde
räsonnieren solle, hat Rousseau seine Erziehung
eine negative genannt. Das Beste, was getan werden
kann, ist: verhindern, daß etwas getan werde.

Aus diesem Bekenntnis zur negativen Erziehung
ergeben sich bestimmte Konsequenzen für die
Anwendung des pädagogischen Mittels der Strafe. Die
«positive» Strafe im Sinne eines direkten Zugriffes
durch die Person des Erziehers muß dahinfallen.
Denn wer keine ethischen Normen bekanntgegeben

hat, kann das Kind in bezug auf ethische Normen

auch nicht zur Verantwortimg ziehen, oder gar
bestimmte Übertretungen von Normen ahnden.

Schlägt uns Rousseau also eine vollständig straffreie

Erziehung vor? Das könnte er nur tun, wenn
er — wie gewisse Aufklärer — eine eindeutig
gute menschliche Grundanlage zur Voraussetzung
nähme. Nun beginnt der «Emil» freilich mit dem
Satz: «Alles ist gut, wie es aus den Händen des

Schöpfers der Dinge hervorgeht; alles entartet unter

den Händen des Menschen.» Beim Weiterlesen
stellen wir aber fest, daß sich der ursprünglich
verkündete Enthusiasmus in der Beurteilung der
menschlichen Natur im Verlauf des Werks hier und
dort abschwächt und gewisse negative Faktoren in
der philosophischen Anthropologie auftauchen. Am
deutlichsten wird dies bei Rousseaus Erörterung der

Begriffe der menschlichen Selbstliebe und der
menschlichen Eigenliebe. Rousseau lehrt in diesem
Zusammenhang: Die menschliche Natur ist ihrem
Wesen nach ursprünglich zum Wohlwollen gegenüber

den andern Menschen geneigt. Solange das

Kind sieht, daß alle, die sich ihm nähern, bestrebt
sind, ihm zu helfen und seinem Selbsterhaltungstrieb,

der Selbstliebe, keine Schranken setzen, bleibt
es ein freundlich gesinntes Wesen. Nun liegt es aber
im Wesen des Menschen, daß er immer höhere
Ansprüche stellt. Besonders deutlich zeichnet sich dieser

Zug beim Kinde ab: es meint bald einmal, daß
ihm alles gewährt werden müsse. Es verlangt
Bevorzugung vor andern Kindern und wird ihnen
gegenüber herrschsüchtig, eifersüchtig, betrügerisch.
Seine Selbstliebe, der lebensnotwendige Trieb zur
Selbsterhaltung, pervertiert in Eigenliebe, und ihr
entspringen haß- und zornerfüllte Leidenschaften.9

s A. a. O., S. 78.
9 A.a.O., S.232.

115



Also ist es nötig, daß die Erziehung durch das

Mittel der Strafe einen Damm gegen die wild
wuchernde Eigenliebe errichte. Weil es aber — wie wir
darstellten — nicht angeht, positive Strafen
anzuwenden, schlägt Rousseau die sogenannte «natürliche

Strafe» vor. Der Grundgedanke einer umfangreichen

Theorie, die er darüber entwickelt, ist der

folgende: Die Strafe muß dem Kind als natürliche
Konsequenz seiner fehlerhaften Handlungsweise
erscheinen. Wie das Kind, das das heiße Bügeleisen
seiner Mutter berührt, sich brennt und sich über das

Unzweckmäßige seines Verhaltens selbst belehrt, so

soll die natürliche Strafe Notwendigkeit mit Einsicht
vereinen und dadurch den Charakter der Willkür
verlieren, der jeder «positiven» Strafe anhaftet. Das

Kind schafft sich also seine Erkenntnis, welches das

richtige Verhalten sei, selber. Trotz und Affekte
gegenüber dem Erzieher treten bei der «natürlichen»
Strafe nicht auf den Plan.

Rousseaus Gedanken über die Strafe sind einprägsam,

und seine Beispiele, die er gibt, wirken sehr

suggestiv. Emil hat zum Beispiel die Scheiben seines

Zimmers zerbrochen — man ersetzt sie ihm nicht,
sondern läßt ihn erfahren, wie unangenehm es ist,
wenn Wind und Regen in den Raum, in dem er
wohnen muß, hineingelangen. So belehrt sich das

Kind selber über das «richtige», das heißt
zweckmäßige Verhalten. Es empfindet die Strafe als die
natürliche Folge seiner Handlungsweise, und der

Erzieher kann darauf verzichten, es durch Drohung
oder durch Nennung von Vernunftgründen zur
Ordnung zu weisen.

Es ist unbestritten, daß der Gesichtspunkt der
natürlichen Strafe in der Erziehung zur Geltung kommen

darf und soll. Zu allen Zeiten — und vornehmlich

in der durch John Locke beeinflußten Epoche

— war die Zahl der Erzieher sehr groß, die zuviel
redeten und zu wenig taten. Gegen das ständige
nutzlose auf die Kinder Einreden wollte Rousseau

mit seiner Propagierung der natürlichen Strafe
ankämpfen. Das von ihm vorgeschlagene Erziehungsmittel

bewährt sich aber unseres Erachtens nur
solange, als das menschliche Zusammenleben auf die
Formel bloßer Zweckmäßigkeit gebracht werden
kann. Es findet zum Beispiel Anwendung in der

Kleinkindererziehung, wobei selbstverständlich jede
Möglichkeit, daß das Kind sich Schaden zufüge,
ausgeschlossen werden muß.

Sobald die Kinder aber größer werden, ist es

wahrscheinlich, daß sie die geheime Regie der
Erziehung, die bei der «natürlichen Strafe» im Spiele
ist, merken. Ist dies aber der Fall, so erscheint die
Strafe dem Kind nicht mehr als die natürliche
Konsequenz seiner Handlungsweise, sondern als ein

Ränkespiel des Erziehers. Das Gegenteil von dem,
was angestrebt war, wird erreicht: das Vertrauen
des Zöglings zum Erwachsenen wird untergraben
anstatt bewahrt. — Aber auch für den Fall, daß das

Kind den geheimen Plan des Erziehers nicht
durchschaut, sind noch ernsthafte Einwände gegen die
«natürliche» Strafe zu machen: sie erreicht bestenfalls,

daß aus Nützlichkeitserwägungen recht
gehandelt wird; eine tiefere, sittlich belebende
Wirkung vermag sie nicht auszuüben. Ein junger
Mensch, der nur auf «negativem» Wege erzogen
wird, lernt, sich an die Situationen, in die das Leben
ihn bringen wird, anzupassen. Er wird gewitzigt,
vorsichtig, aufmerksam. Lernt er aber auch jene
Tugenden, die erst den ganzen Menschen und Bürger
ausmachen: das freiwillige sich Unterordnen unter
eine Idee, den Verzicht zugunsten des andern aus
freien Stücken, das Verständnis des andern, das

Mitleid mit dem andern, die Liebe zum Nächsten?
Zu diesen Verhaltensweisen — so glauben wir —
kann das Kind nur in der Gemeinschaft erzogen
werden, wo ihm die Möglichkeit gegeben ist, sich

von frühester Jugend an im Rücksichtnehmen, im
Teilen, im freiwilligen Hintanstellen eigener
Ansprüche zu üben. Damit ist der Plan Rousseaus, junge

Menschen abseits von Erziehungsgemeinschaften

zu Reformatoren der Gesellschaft heranzubilden,

grundsätzlich in Frage gestellt. Die beste und
sorgfältigste Unterweisung durch einen Erziehungsmeister

erscheint uns ein unzulänglicher Ersatz für
die fehlende Möglichkeit der Auseinandersetzung
des Kindes mit Gefährten zu sein. Nur durch sie

kann sich der Heranwachsende das Rüstzeug holen,
das ein künftiger Reorganisator der Gesellschaft
braucht.

Das von Rousseau propagierte Prinzip der negativen

Erziehung gelangt nicht nur auf dem Gebiet
der moralischen Belehrung zur Anwendung, es
beherrscht auch das Feld des intellektuellen Unterrichts.

Gelernt im eigentlichen Sinne des Wortes
wird erst vom 12. Jahre an, und auch dann noch
ohne festen Plan. Das spontane Bedürfnis des Kindes

soll die alleinige Quelle seines Lernens sein.
Zwei Beispiele mögen das Gesagte veranschaulichen:

Bewußt hat man Emil his zum 12. Jahre keine
Bücher in die Hand gegeben und ihn das Lesen
nicht gelehrt. Der Erzieher hat Zeit, zu warten, bis
«das unmittelbare Interesse», jene «große Triebfeder,

die einzige, die sicher und weit führt»,10 sich
bei Emil einstellt. Emil erhält zuweilen von seinen
in der Ferne weilenden Angehörigen Einladungen
zum Essen, zum Spaziergang, zu einer Wasser-

10 A. a. O., S. 110.

116



fahrt oder zu einem Fest. Er muß aber jemanden
suchen, der sie ihm vorliest. Aber dieser Jemand findet

sich nicht immer gleich, so wird die erste
Gelegenheit verpaßt. Endlich liest man ihm den Brief
vor, aber es ist zu spät. Hätte man doch lesen können!

Man bekommt weitere Briefe; sie sind kurz,
und mit Mühe gelingt das Entziffern der ersten
Hälfte einer Einladung: man soll morgen zum
Sahneessen kommen. Aber wohin und mit wem?
Man bringt viel Mühe auf, auch das letzte Wort
noch zu entziffern. Jetzt braucht es keine
Überredungskünste, keine Druckmittel, keine didaktischen

Kniffe mehr, um Emil das Lesenlernen
mundgerecht zu machen. Er wird sich mit Interesse da-
hintersetzen. 2. Beispiel: Emil unterbricht den
Erzieher während einer Astronomiestunde gelangweilt
mit der Frage, wozu denn das alles nütze. Ungesäumt

wird der Unterricht unterbrochen und auf
den nächsten Tag verschoben. Frühmorgens führt
der Erzieher den Zögling in den Wald nördlich von
Montmorency. Nach längerem Streifen durch die
Haine verirren sie sich. Der Erzieher verschweigt,
daß er die Situation absichtlich herbeigeführt hat
und selber weiß, wo man sich befindet. Jetzt hat die
Stunde für den astronomischen Unterricht geschlagen.

Am Vortag hatte Emil mit Widerwillen
gelernt, daß der Wald, in dem er sich nun befindet,
im Norden von Montmorency liege. Jetzt erst
beginnt er sich mit dem Gehörten auseinanderzusetzen
und findet hei geringer Handbietung seitens des

Erziehers heraus, daß Montmorency — vom Walde
aus betrachtet — im Süden liegen müsse. Mit Hilfe
des Schattens der Bäume, der, wie Emil ebenfalls
gelernt hat, mittags in nördlicher Richtung fällt,
bestimmen Erzieher und Zögling che Südrichtung
und streben dieser Richtung nach. Bald haben sie

den Waldrand erreicht und sehen Montmorency
vor sich liegen. Nun sieht Emil den Nutzen der
Himmelskunde ein. Was er an diesem Tag durch
praktische Erfahrung gelernt hat, wird er zeit seines

Lebens nicht mehr vergessen, und sein Interesse an
Geographie und Astronomie wird stetsfort wach sein.

An vielen Stellen weist Rousseau darauf hin, was
er mit seinen Beispielen bezweckt: er erwartet nicht
ihre dokrinäre Auslegung, sondern will den Leser
zum schöpferischen Umdenken des darin entwickelten

Beispielhaften zum Prinzipiellen veranlassen.

Rousseau ruft die Erzieher auf: Räumt der
Belehrung in eurem Unterricht nur einen kleinen
Platz ein. Wählt Ort und Zeitpunkt richtig, und gebt
dann eure Stunden in Form von einprägsamen
Beispielen. Dann braucht ihr um ihren Erfolg nicht zu
bangen. Die Methode, zu der Rousseau die Erzieher
emiuntert, läßt sich in einem Satz zusammenfassen:

Der Lehrer soll danach trachten, die Stoffe, zu
denen das Kind reif ist, in seinen Fragehorizont zu
bringen. Das Kind muß ergriffen sein und während
Stunden und Tagen innerer Unruhe nach den

Lösungen der Fragen — die es als seine eigenen
empfindet — suchen. Dann ist der Weg zum eigenen
Forschen und Experimentieren geöffnet. Und damit
ist auch das maßgebende Ziel der Erziehung
erreicht: die kindliche Selbsttätigkeit ist eingeleitet.
Der Lehrer, der die Selbsttätigkeit des Schülers
herbeigeführt hat, bleibt der stille Lenker und Leiter,
ohne in den eigentlichen erzieherischen Akt, den
Akt der kindlichen Selbstentfaltung, direkt
einzugreifen.

Das von Rousseau entwickelte System der indirekten

Führung des kindlichen Tätigkeitstriebes durch
die Gestaltung von entsprechenden Erziehungssituationen

gründet sich — wie bereits angedeutet wurde
— auf Rousseaus Glauben an die Natur, die die
menschlichen Anlagen zur Entfaltung drängt,
sobald der richtige Augenblick gekommen ist. Streng
und unabänderlich ist dieses Gesetz der Entfaltung,
und unbändig ist die Kraft der Natur. Von Stufe zu
Stufe entwickelt sich das Kind, und die unterste
Stufe seiner Entfaltung hat im Hinblick auf die
Gesamtentwicklung den gleich hohen Wert wie die
oberste. «Jedes Alter, jeder erreichte Standpunkt im
Leben» -— lehrt Rousseau — «hat seine eigene
Vollkommenheit.»11 Mit dieser mutigen und kraftvollen
Verkündigung des Eigenrechts der Entwicklungsstufen

hat Rousseau eine eminent wichtige historische

und pädagogische Mission erfüllt. Er hat den
Erziehern eingeschärft, daß die Kindheit ihre eigenen

Gesetze und Forderungen hat und daß es nicht
angebracht ist, sie mit den Maßstäben der
Erwachsenenwelt zu messen. Was Rousseau intuitiv
erschaut hat, haben spätere Pädagogen bewußter
erforscht und vertieft. Fröbel, Pestalozzi, Schleiermacher:

sie alle wurden durch Rousseau bestärkt,
der anthropologischen Eigenart des Kindes Rechnung

zu tragen.
Rousseau schlägt in der Beurteilung des Kindes

einen neuen Ton an. Wer die Lebensbeschreibung

eines Thomas Platter liest, ist erschüttert über
das Unverständnis, das im Mittelalter vielerorts dem
Kinde entgegengebracht wurde. Ein kalter Wind
weht uns aus den Schilderungen der damaligen Er-
ziehungs- und Strafpraxis entgegen. Platter berichtet

zum Beispiel, daß seine unschuldige kindliche
Neugier von den Lehrern mit der Rute bestraft wurde,

weil diese den Eindruck hatten, sie könnten durch
ihn, den aufgeweckten Jungen, bloßgestellt wer-

11 A. a. O., S. 162.

117



den. Die Wißbegier des Kindes, die in Platters
Beispiel grundsätzlich mißverstanden wird, erhält bei
Rousseau hohe Bedeutung und wird zum Ausgangspunkt

der Belehrung überhaupt. Was von der
Wißbegier gilt, gilt generell von allen andern spezifisch
kindlichen Eigenarten: sie werden im Erziehungsprozeß

vermehrt berücksichtigt. Einer der Kernsätze

des «Emil» ermahnt den Lehrer, die Schüler
besser zu studieren als bisher. Diese Forderung ist
dem Kinde zuliebe gestellt. «Liebet die Kinder»,
heißt der schlichte Imperativ Rousseaus.

In doppelter Hinsicht ist die liebevolle Zuwendung

des Erziehers zur kindlichen Lebensform
fruchtbar: Einmal deshalb, weil das Kind der

Repräsentant einer besseren Zeit ist und bei richtiger
Erziehung selber aktiv an der Verbesserung der
bestehenden Zustände wird mitarbeiten können,
sobald es reif ist. Aber nicht nur das. Die Begegnung
zwischen dem Erwachsenen und dem Kind bedeutet
auch für den ersteren großen Gewinn; sie wird für
ihn eine Quelle der Läuterung und inneren Erneuerung.

(Schluß folgt)

Für den Literaturunterricht auf der Oberstufe

Zur Staatsauffassung bei Rousseau und Montesquieu
Dr. F. Lohrer (Schluß)

III.
Wie wirkt sich nun bei Montesquieu die in Teil

I erwähnte politische Freiheit in den verschiedenen
Staatsformen aus?

Montesquieu stellt die politische Freiheit geradezu

als «die» Freiheit schlechthin dar. Sie schließt in
sich die Wahrung und Ausübung der Gesetze, die
Sorge und Anteilnahme der Bürger an der Verwaltung

des Landes. Wenn Montesquieu in dem

eingangs erwähnten Zitat über die beste Staatsform
mit dem Werturteil auch zurückhält und die Frage,
was besser ist, Monarchie oder die Republik, offen
läßt, so ist doch aus seinem Gesamtwerk leicht zu
ersehen, daß er jene Staatsform als die beste achten
muß, in der das Gesetz in weitestem Maße herrscht
— das Gesetz —, nicht die Willkür. Je größer die
Macht desselben, desto größer sind die Macht und
die Freiheit des Staates. Verfall der Gesetze zieht
Verfall des Staates nach sich. Einen Staat aber, der

überhaupt ohne Gesetze verwaltet wird, weist er
von vorneherein zurück. Dieser Fall tritt beim
despotischen Staatswesen ein, «... un seul, sans loi et
sans règle, entraîne tout par sa volonté et par ses

caprices (L'Esprit des Lois, II, 1 ».

Von hier aus erklärt Montesquieu den despotischen

Staat: ein Fürst, der nur sich achtet und die
anderen verachtet, «est naturellement paresseux,
ignorant, voluptueux (II, 5).» Der Fürst wälzt die
Arbeitslast auf die Schultern eines Veziers und gibt
sich selbst dem Genuß und dem Nichtstun hin,
eine Schlußfolgerung, die zwar ganz nach Montes-
quieus Geist ist, aber nicht notwendig eintreten
muß. Für Frankreich unter Ludwig XV. mag dieser
Zustand stemmen, denn er selbst regierte nie,
sondern in zeitlicher Reihenfolge der Herzog von Or¬

leans, Kardinal Fleury, die Marquise von Pompadour

und die Dubarry.
Die Despotie wird von Montesquieu verworfen.

Er führt sie deshalb in seinem Zitat unter der Reihe

jener Staaten, die den Anspruch auf die beste Staatsform

erheben, gar nicht an. Ein Land ohne allgemein

bindende Staatsgesetze, in dem nur die Larme
eines einzigen herrscht, kann dem Volke keine Freiheit

geben. Erziehung und Bildung des Volkes werden

vernachlässigt (IV, 3), denn der intellektuellen
Emanzipation würde ja rasch die politische
Gleichberechtigungfolgen. Despotie herrscht in der Rechtspflege,

in allem.
Wie ist jedoch in der Monarchie und Demokratie

den Gesetzen die Freiheit gesichert?
«Le gouvernement monarchique est celui où un

seul gouverne, mais par des lois fixes et établies.»

(II, 1). Mit diesen Worten definiert Montesquieu
die Monarchie. Der Unterschied zur Despotie
besteht in dem Zusatz «par des lois fixes et établies».
Dadurch wird die Sachlage vollständig geändert;
der Fürst ist nicht mehr der launische Tyrann,
sondern der durch Gesetze begrenzte Regent. Die
Gesetze sichern den Bürgern zwar keine politische
Freiheit in dem Sinne, daß sie persönlich die
Verwaltung leiten könnten, aber sie gewähren ihnen
hinreichende bürgerliche Freiheiten und Mitarbeit
am Regierungswerk als Beamte und Richter. Die
Beamten des Königs werden meist durch den Adel
gebildet, sie stellen den Kanal dar, durch welchen
die Macht fließt.

In der Idealmonarchie wird der Fürst immer der
erste Diener des Gesetzes und des Staates sein. Aber
es droht die Gefahr, daß die in einer einzigen Hand
vereinigte zu große Macht mißbraucht werden

118


	Die Erziehungsidee Jean Jacques Rousseaus

