Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 35 (1962-1963)

Heft: 5

Artikel: Zur Staatsauffassung bei Rousseau und Montesquieu
Autor: Léhrer, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

réfugiés francais, Rousseau citoyen de Genéve et
grand écrivain francais, Rousseau suisse dans son
amour des petits Etats se gouvernant eux-mémes et
protestant libéral dans sa Confession de foi du vi-
caire savoyard, Rousseau amoureux de la nature, de
celle de nos lacs et de nos montagnes, mais de celle
aussi qu'il chérissait en Ile de France, Rousseau en-

fant d’'une de nos Républiques et qui recut la sépul-
ture la plus grandiose quand la Révolution francaise
déposait sa dépouille au Panthéon: Jean-Jacques
Rousseau appartient indistinctement a nos deux
pays, a la Suisse et & la France. Que dis-je? Sa mé-
moire et sa gloire appartiennent & ’humanité tout
entiere.

Fiir den Literaturunterricht auf der Oberstufe

Zur Staatsauffassung bei Rousseau und Montesquieu
Dr.F. Lohrer

Staat — Staatsauffassung. Was ist der Staat? Wo-
her kommt er? Was ist sein Zweck? Die erste Frage
1aBt sich verhaltnismaBig leicht beantworten. Mit
trockenen Worten sagt uns das Lexikon: «Der Staat
ist die Vereinigung der Menschen eines Landes un-
ter einer hochsten Gewalty, fiigt dann aber vorsich-
tig hinzu, «dabei ist allerdings zu bemerken, daBl die
wissenschaftlichen Ansichtén iiber den Staat weit
auseinandergehen.»

Wenn schon die erste Frage nicht eindeutig be-
antwortet werden kann, so bieten die zwei nichsten
nach dem Woher und dem Zweck noch gréBere
Schwierigkeiten. Der eigenen Weltanschauung ent-
sprechend wird ein jeder Mensch, ja wird eine gan-
ze Epoche die Beantwortung anders gestalten. In
den Theokratien der Orientalen im Altertum
herrschte die Ansicht, dal der Staat eine gottliche
Stiftung und daB die Regierungsgewalt einen Teil
der gottlichen Weltordnung darstelle. Auch der mit-
telalterliche Mensch, an Gott und die Kirche gebun-
den, sah im Staat eine géttliche Einrichtung. Weihe
und Stérke erhielt diese von Gott abgeleitete Staats-
gewalt durch die Macht der Kirche, obwohl gerade
aus dieser Verbindung ernste Widerstande der
Staatsgewalt erwuchsen, wenn die Kirche Anspruch
auf Vorrang und Vorrecht erhob und verlangte, daf3
sich alle andern Gewalten ihr zu unterwerfen hit-
ten. Als jedoch die alles umfassende weltliche und
geistige Autoritit der Kirche am Ausgang des Mit-
telalters und zu Beginn der Neuzeit verblaBte, sank
allmghlich die Auffassung von dem gbttlichen Ur-
Sprung und der Gottgebundenheit der Staatsgewalt
dahin. Staat und Gott wurden getrennt. Noch mehr
Machten sich im 17. Jahrhundert Strémungen breit,
die im Staat nicht mehr etwas von Gott Gegebenes,
sondern von den Menschen Gebildetes sahen. Bei
Grotius und in vermehrtem MaBe bei Hobbes und
Locke finden wir diese neuen Ideen. Der Staat ist
auf dem Selbsterhaltungstrieb und dem Egoismus
der Menschen aufgebaut. Mit dieser Theorie wurde

im 17. Jahrhundert die Grundlage gelegt, auf der
das 18. Jahrhundert — also Montesquieu (1689-
1755) und Rousseau (1712-1778) — weiter aufbau-
en konnte.

Ein Versuch, das Idealbild des Staates, so wie
diese beiden Denker es sahen, klar vor uns erstehen
zu lassen, begegnet manchen Schwierigkeiten. Im
3.Buch, Kapitel 9 seines Contrat Social sagt Rous-
seau: «Quand donc on demande absolument quel est
le meilleur gouvernement, on fait une question in-
soluble comme indéterminée; ou, si I'on veut, elle
a autant de bonnes solutions qu’il y a de combinai-
sons possibles dans les positions absolues et relatives
des peuples.» Dieses Zitat weist auf die groe Dehn-
barkeit, welche die Beantwortung dieser Frage in
sich schlief3t, hin. Auch Montesquieu sagt in seinen
Pensées et Fragments inédits, IT, § 1788: «Plusieurs
gens ont examiné qui vaut mieux de la monarchie,
de I'aristocratie ou de I’état populaire. Mais, comme
il y a une infinité de sortes de monarchies, d’aristo-
craties, d’états populaires, la question ainsi exposée
est si vague qu’il faut avoir bien peu de logique pour
la traiter.» Die Schwierigkeit, eine eindeutige Ant-
wort von Rousseau und Montesquieu zu erhalten,
liegt aber nicht nur in der Problemstellung selber,
sondern es spielen noch andere Griinde mit. Diese
beiden Manner lebten in einer Zeit, in der ihre
Ideen, wenn scharf und offen kundgegeben, den
hirtesten Widerstand der Opposition, der kirch-
lichen und monarchistischen Partei, finden muBten.
Sie konnten ihre Ansichten darum nur in bedingter
Form geben. Rousseau stellte den Urzustand der
Menschen als hypothetisch dar. Er, wie auch Mon-
tesquieu, griffen im Contrat Social und I’Esprit des
Lois zu Bildern der Vergangenheit, zu den Rémern
und Spartanern, oder sie erlauterten soziale Zu-
stande des Orients als ein nicht miBzuverstehendes
Bild des monarchistisch-despotischen Frankreichs.
Hier konnten sie ungehindert Kritik iiben, ohne Ge-

95



fahr zu laufen, der Strenge der Zensur zu verfallen,
von der sie trotzdem nicht verschont blieben. Wie
sehr diese Methode der Vorsicht und vorbauenden
Klugheit ihre Arbeit beeinfluite, ersehen wir dar-
aus, daBB man Rousseau und Montesquieu in hohem
MaBe fiir die Franzosische Revolution 1789 und
selbst fiir die sozialdemokratischen und kommunisti-
schen Ideen des 19. Jahrhunderts verantwortlich ge-
machthat, wihrend Champion in seinem «J. J. Rous-
seau et la Révolution francaise» es unternimmt, das
Gegenteil zu beweisen und mit Zitaten zu belegen.
Es kommt weniger auf einzelne Sétze an, die oft von
der Notwendigkeit eines Kompromisses, einer Un-
terwerfung unter die in Frankreich herrschende
Staatsform diktiert wurden, als, wenn man so sagen
soll, auf den zwischen den Zeilen sich offenbaren-
den Geist, denn unter all den Hiillen geschichtlich-
geographischer Erscheinungsformen lebt der echt
Rousseauisch-Montesquieusche Geist. Man hat nur
die Form zu durchbrechen, um in den Kern ihres
Denkens einzudringen.

Beiden Denkern gemeinsam ist die Kritik an den
herrschenden Formen, der Kampf gegen das Beste-
hende, das Bestreben, etwas Neues, Besseres an
Stelle des Alten zu setzen. Im engen AnschluB an
ihre groflen Vorbilder in der Antike, an Plato und
Aristoteles, unterziehen sie die demokratische, mo-
narchische und despotische Regierungsform einer
Priifung, bald lobend, bald tadelnd. Die bisherigen
Sitten, Gebrauche, Gesetze tragen den Stempel des
Mangelhaften, Fehlbaren; die gesellschaftlichen wie
die politischen und sozialen Beziehungen sind teils
gelockert, teils kranken sie in ihrer Grundlage, es
herrschen Reichtum und Luxus am franzdsischen
Hofe und in hohen aristokratischen Kreisen, Armut
und Not dagegen bei der von Steuern iiberlasteten
Bauernschaft, die bedriickt wird von Unfreiheit,
Leibeigenschaft und Elend.

L

Wie steht einer solchen Welt Montesquieu gegen-
iiber? Er ist — wie er sich auf der Marmorstatue
von Clodion uns darstellt — der ernste, ruhige Den-
ker, der aber trotzdem ein Kind seiner Zeit ist, mit
ihr ldcheln und lachen und iiberaus geistreich scher-
zen kann. Doch haben Phantasie, Stimmung und
Empfindung nie seinen klaren Verstand getriibt, ja
er konnte von sich sagen, daB kein Kummer ihn be-
driickt habe, den eine Stunde Lektiire nicht verjagt
héatte. Montesquieu sieht darum das Bild seiner Zeit
und seines Landes mit dem scharfen Blick des ra-
tional-logisch, ruhig und klar denkenden Gelehr-
ten und Staatsmannes, der, wenn er sich auch
dem EinfluB der naturwissenschaftlich-empirischen

96

Schule eines Hobbes und Locke nicht entziehen
konnte und sogar die spatere Milieutheorie eines
Hippolyte Taine uns ahnen 1a8t, doch an der Grund-
lage des alten Idealismus festhielt. Er, der Président
des Parlamentes von Bordeaux, fiihlt sich als Ari-
stokrat und bleibt mit den Privilegien seiner Adels-
kaste verbunden. Von dieser psychologischen Vor-
aussetzung aus ist darum sein Reformwerk des Staa-
tes zu verstehen: es ist rational, begrifflich. Montes-
quieu nimmt die Gesellschaft in ihrer bestehenden
Form an, der Biirger bleibt in der Gemeinschaft, in
die er bis jetzt hineingestellt war; an dem Funda-
ment der Gesellschaft wird nicht gerittelt. Thn
kiimmert nicht die alte Frage, ob die Gesellschaft
und der Staat durch menschliche Vereinbarung
oder durch die Natur entstanden seien. Er forscht
nicht nach dem Ursprung dieser Gesellschaft; fiir
ihn ist ihre Entwicklung etwas in der Natur der
Sache Gegebenes. Wie um Vater und Mutter sich
die Kinder gruppieren-und die Familie bilden, so
formt sich aus der Gesamtzahl der Familien und der
Einzelmenschen die Gesellschaft. «Je n’ai jamais oui
parler du droit public qu’on n’ait commencé par re-
chercher soigneusement quelle est ’origine des so-
ciétés; ce qui me parait ridicule. Si les hommes n’en
formaient point, s’ils se quittaient et se fuyaient les
uns les autres, il faudrait en demander la raison,
et chercher pourquoi ils se tiennent séparés. Mais ils
naissent tous liés les uns aux autres; un fils est né
aupres de son pére, et il s’y tient: voila la société et
la cause de la société.» (L.P.94,1)

Dieser Gesellschaft gegeniiber steht der Staat als
eine politische, abstrakte Einheit, als Ausdruck der
Regierung und Verwaltung der Gesellschaft. Die
Gesetze sind ebenfalls etwas rationell, ideell Gege-
benes, um die Beziehungen dieser Gesellschaft zu
diesem Staat zu ordnen. «Les lois, dans la significa-
tion la plus étendue, sont les rapports nécessaires
qui dérivent de la nature des choses ... la cré-
ation, qui parait étre un acte arbitraire, suppose des
régles aussi invariables que la fatalité des athées.»
(E.L.1,1)

Mit diesen Worten bekennt sich Montesquieu
zum Lager des rationalen Idealismus, der, entgegen
dem Pragmatismus und radikalen Empirismus, im
Gesetze etwas Festes und keine blofle Entwicklungs-
form erblickt. Fiir ihn kann es demnach nur eine
Aufgabe geben: die Gesetze, d. h. die Beziehungen
zwischen Gesellschaft und Staat aufzufinden, klar
zu formulieren und dem Klima, den Bodenverhilt-
nissen, der geschichtlichen Entwicklung entspre-
chend zu erkldren. Dabei ist es wesentlich aufzu-
decken, welche Beziehungen und Gesetze fiir die
Freiheit des Staates und das Wohl der Gesellschaft



am geeignetsten sind. Da Montesquieu an der Ge-
sellschaftsform nicht riittelt, sondern sie als gegeben
annimmt, kann er nurmehr die politische Seite der
Staatsform reformieren.

Die Freiheit des Staates ist das oberste Prinzip:
Unabhingigkeit nach auflen andern Staaten gegen-
iiber, Unabhéngigkeit im Innern, Wahrung der Ge-
setze und der politischen Freiheit. Diese wird in
Buch 11, K. 4, De I'Esprit des Lois mit folgenden
Worten definiert: «Une constitution peut étre telle
que personne ne sera contraint de faire les choses
auxquelles la loi ne I'oblige pas, et a ne point faire
celles que la loi permet.»

Nicht als ob Montesquieu die persénliche Freiheit
beiseiteschieben wiirde; er betonte ihre Notwendig-
keit des 6fteren, nannte er sich ja selbst — vielleicht
in Anlehnung an Aristoteles — gern einen «cito-
yen», Biirger, und nicht einen «sujets, Untertanen,
um damit sein Recht der Teilnahme an den 6ffent-
lichen Geschéften und an der Politik des Staates zu
betonen. Er verlangte ferner humane Gesetzgebung,
er verwarf die Inquisition, forderte die Abschaffung
des Sklavenhandels und der Sklaverei und stand
ein fiir eine Milderung der Kriminalgesetzgebung.
Die politische Freiheit jedoch ist ihm das Hochste,
sie ist das Ideal der Freiheit fiir einen Staatsbiirger.
Fiir ihre Erhaltung muB er sich einsetzen.

11

Bevor wir auf der bei Montesquieu erhaltenen
Grundlage weiterschreiten, um zu sehen, wie die
Staatsidee sich in den Staatsformen auswirkt, stellen
wir ihm zunichst Rousseau gegeniiber.

Hier finden wir nicht den begiiterten Aristokra-
ten. Seinem Lebensgang entsprechend, was Rous-
seau ein Kind des Volkes, er war mit allen Schich-
ten der Bevélkerung in Berithrung getreten, mit
Bauern- und Arbeiterkreisen, mit Geistlichkeit, Biir-
gertum und Adel. So lernte er die Sitten und Ge-
briuche, die Licht- und Schattenseiten, die Halb-
heit und Oberflichlichkeit damaliger Kultur ken-
nen. Er sah die ungeordneten Zustédnde im Staats-
Wesen, aber er sah sie unter dem Gesichtswinkel der
Gesellschaft. Fiir ihn waren Verfassungs- und Ver-
waltunsgfehler nur eine Folge des erkrankten so-
zialen Lebens. Rousseau, das Kind des Mittelstan-
des, hatte die Hohen und Tiefen menschlicher Exi-
Stenz in weit starkerem MafBe durchkostet, war weit
mehr vom Schicksal herumgeworfen worden —
Wenn auch nicht immer ohne eigenes Verschulden
— als Montesquieu, der Baron de la Bréde.

Dazu gesellte sich bei Rousseau die empfindsame
Welt der Gefiihle und des Herzens. Er war der &u-
Berlich wie innerlich unstete Mensch, ein Wande-

rer, der am liebsten nach armenischer Art sich klei-
dete: im Kaftan mit der Pelzmiitze und dem Giirtel,
wie wir ihn auf dem Portrait des Malers Watelet
sehen. Er hastete durch das Leben, ohne festen
Wohnsitz, ein irrender Pilger, wirtschaftlich und
seelisch. Ein Verstandnis fiir die abstrakten Formen
der Politik, der Staatswissenschaft und der Gesetz-
gebung war ihm nicht natureigen. Sein Reformwerk
muBte bei dem ihm Zunichstliegenden, bei dem
Menschen als Einzelwesen und bei der Gesellschaft
als dem zusammenfassenden Ausdruck dieser Ein-
zelwesen beginnen.

Nach seiner Auffassung war die Gesellschaft zer-
riittet; ja noch mehr: die Schwichen, das Leid, das
Ungliick rithrten daher, daB3 die Gesellschaft auf
ganz falscher Grundlage aufgebaut war und von
verkehrten Voraussetzungen geleitet wurde. Nur
eine vollige Umstiirzung des Bestehenden konnte
Besserung bringen. Die Gesetze, der Staat, die Ge-
sellschaft werden nicht als gegeben, sondern als ge-
worden angeschaut, als etwas, das sich in eine fal-
sche Richtung hineinentwickelt hat und darum um-
gestiirzt werden mufl. Vom Staat ist zunéchst iiber-
haupt nicht die Rede; denn er ist ein Sekundérpro-
dukt, ein notwendiges Ubel. Nicht die politische
Freiheit ist das erste, sondern die persénliche Frei-
heit des einzelnen. Diese persénliche Freiheit war
am groBten, als der Mensch, der Urmensch, in Wal-
dern und Berghohlen lebte, taglich, nur mit der
Keule bewaffnet, auf die Nahrungssuche ausging.
Wurde er von einem Stéirkeren vertrieben, so wahlte
er sich einen anderen Ort. Alles Land stand ihm zur
Verfiigung. Er konnte es bebauen und von den Er-
triagnissen in der ungiinstigen Jahreszeit leben. Das
Land gehérte allen; die Mithe der Arbeit aber war
die des einzelnen, und deshalb konnte er auf die
Frucht dieser Miihen, d. h. auf die gewonnenen Er-
tragnisse den Anspruch des Privateigentums erhe-
ben. Jedoch drohte die Gewalttatigkeit des korper-
lich Starkeren, der seinen Nebenmenschen der
Frucht seiner Arbeit berauben konnte. So lebte der
Mensch zwar einerseits in vollstandiger persén-
licher Freiheit und Ungebundenheit, andrerseits
aber in groBer Unsicherheit, hervorgerufen durch
die Gewaltmacht des Stirkeren. Der Mensch mufte
sich dagegen schiitzen. Das konnte aber nur auf dem
Wege einer Verstandigung und Verbindung mit sei-
nen Mitmenschen geschehen. Diese waren in der
gleichen Lage personlicher Freiheit und physischer
Gebundenheit durch den Starken. Sie schlossen des-
halb einen Vertrag, durch den sie des Schutzes der
Gesamtheit sicher wurden, dafiir sich aber zu einer
Unterwerfung unter den Willen dieser Gesamtheit
bereit erkliarten. Damit wurde der Staat geschaf-

97



fen. Die personliche Freiheit ging verloren; soziale,
wirtschaftliche und politische Sicherheit wurde da-
fir eingetauscht (Contrat social, I, 8). Der einzelne
ist sich dieses freiwilligen Verzichtes auf die persén-
liche Freiheit stets bewufit, er weil}, daB} er einen
Vertrag, einen Gesellschafisvertrag, eingegangen
ist.

Soweit Rousseau. Auf dieser Grundlage baut er
sein Staatsgebdude auf, das, weil aus anderer Wur-
zel entsprungen, auch in seiner ferneren Entwick-
lung manche Verschiedenheit zeigt. Rousseau hat
die Lehre des «Gesellschaftsvertrages», die Johan-
nes Althusius schon 1610 entwickelt hatte, mit aller
Scharfe und Klarheit wieder aufgegriffen und fort-
gefiihrt. Es ist hier jedoch nicht der Rahmen zu un-
tersuchen, wie weit Rousseaus Ansichten iiber die

von ihm entworfene historische Entwicklung zu
Recht bestehen, sich mit neueren Forschungen dek-
ken oder nicht. Ich will auch nicht auf Althusius
und andere, besonders antike Quellen eingehen, aus
denen Rousseau, resp. Montesquieu geschopft hat-
ten. Es handelt sich in dieser Arbeit rein um eine
literarische, psychologische Untersuchung der Rous-
seauischen Auffassung im Gegensatz zu jener von
Montesquieu. Wenn ich deshalb das bis jetzt Darge-
legte zusammenfassend wiederhole, so 1aBt sich fest-
stellen, daff Rousseau und Montesquieu gegen das
herrschende Kultur- und Staatsleben ankidmpfen.
Bei Montesquieu ist dieses Vorgehen bedingt durch
gedanklich-rationale Erwdgungen, bei Rousseau
durch die vom Gefiihl durchtrinkte Lebenserfah-

rung. (Schlu8 folgt)

Gedanken Ramuz’ iiber Schule und Technik

Wenn wir die Not der heutigen Schule bedenken,
so begreifen wir, wie gegenwartsnah Ramuz’ An-
klage ist. Er wirft der Schule vor, sie iiberschreite
ihre Grenzen, sie kimpfe gegen das Individuum und
gegen seine Eigennatur im Namen eines abstrakten
Menschenideals, sie setze das tote Zeichen an Stelle
des lebendigen Bildes. Die meisten Menschen, die
Bauern sogar, finden sich nur miihevoll zu der har-
ten Wirklichkeit des Bodens, des Waldes, des Fel-
sens zurtick.

«Die Schule, eine gewisse Schule erstickt im Kin-
de den Sinn fiir Dinge, Form, Stoff und Luft, den
Sinn des Lebens und der Welt — und all mein Sin-
nen und Trachten als Dichter ging dahin, eben die-
sen Sinn zu wecken, ihn zu seiner Urspriinglichkeit
zuriickzufiihren, jenem falschen ,Ideal’, jener fal-
schen ,Poesie’ zu entrinnen. Daher kehrte ich als
Dichter bei den unscheinbarsten und geringsten
Leuten ein, bei Mausern und Fischern, bei den
,Primitiven’, die in sich selbst ihr unformuliertes
Gesetz gefunden. Im Namen der Schule verabscheut
die Schule das Nichtformulierte, im Namen der
Syntax das Stammeln. Was aber tut der Mensch im
Grunde seiner Natur und angesichts des Mysteri-
ums als stammeln?»

An Stelle von «Menschen», die sie doch heranbil-
den will, ziichtet die Schule nur auf einem Leist ab-
gezogene Kleinbiirger.

Aber auch die Maschine bewirkt eine Entfrem-
dung, eine Abspaltung des Menschen von der Natur.
Die Maschine, ein fremdes Glied zwischen Mensch
und Landschaft, unterbricht «den gewissen Strom
zwischen Mensch und Materies. Sie ist eine fremde,
ddmonische Kraft, ihre Tatigkeit entgeht der rber-

98

wachung durch den Menschen; sie bildet einen Me-
chanismus, der, vom Menschen unabhéngig und im
Gegensatz zum Werkzeug, ihm feindlich gesinnt ist.
Der tiberhandnehmende technische Fortschritt ist
fragwiirdig. Der Mensch verliert durch diesen eben-
soviel, als er gewinnt.

«...vielleicht erlangt der Mensch nichts, ohne
zugleich etwas zu verlieren, und man macht sich
eine vollkommen falsche Vorstellung vom Men-
schen, wenn man glaubt, daf3 jeder technische Fort-
schritt ein Gewinn fiir ihn sei.»

Der moderne Mensch wird nicht nur zum Réader-
werk in der Fabrik, sondern auch zum mechanisch
bedingten Bestandteil einer automatisierten Gesell-
schaft. Diese groBle «Lebensmaschine» zwingt ihn
zur Arbeit, versorgt ihn in funktionellen Wohnma-
schinen, heilt ihn oder versucht wenigstens ihn zu
heilen, wenn er krank ist, begrabt ihn, wenn er
stirbt, sorgt sogar fiir seine Unterhaltung.

«...die soziale Maschine — eine grofie Lebens-
maschine, die man iiberall fiir ihn (fiir den Men-
schen) aufbaut und wo die Individuen nur noch
durch das System bewegte Riderwerke sein wer-
den.»

Die Glieder dieser Gesellschaft haben fast alle
Beziehungen zum Leben, zum Elementaren verlo-
ren. Daher der Mangel an eigenen schopferischen
Gedanken, an Ideen. «Die fertig vorgebildeten Ideen
dringen sich uns aus den Zeitungen, den Biichern
und den Gesprichen auf. Eine auf die Spitze getrie-
bene Zivilisation hat die Stidte dem totalen Leben
entzogen, sie kriankeln an der ,Idee’.»

Der Arbeiter in der Fabrik, der Techniker, der
Héndler, ja sogar vielfach der Bauer sind Schiiler



	Zur Staatsauffassung bei Rousseau und Montesquieu

