
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 35 (1962-1963)

Heft: 5

Artikel: Zur Staatsauffassung bei Rousseau und Montesquieu

Autor: Löhrer, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


réfugiés français, Rousseau citoyen de Genève et

grand écrivain français, Rousseau suisse dans son

amour des petits Etats se gouvernant eux-mêmes et

protestant libéral dans sa Confession de foi du
vicaire savoyard, Rousseau amoureux de la nature, de

celle de nos lacs et de nos montagnes, mais de celle
aussi qu'il chérissait en Ile de France, Rousseau en¬

fant d'une de nos Républiques et qui reçut la séprd-
ture la plus grandiose quand la Révolution française
déposait sa dépouille au Panthéon: Jean-Jacques
Rousseau appartient indistinctement à nos deux

pays, à la Suisse et à la France. Que dis-je? Sa

mémoire et sa gloire appartiennent à l'humanité tout
entière.

Für den Literaturunterricht auf der Oberstufe

Zur Staatsauffassung bei Rousseau und Montesquieu
Dr. F. Löhrer

Staat — Staatsauffassung. Was ist der Staat? Woher

kommt er? Was ist sein Zweck? Die erste Frage
läßt sich verhältnismäßig leicht beantworten. Mit
trockenen Worten sagt uns das Lexikon: «Der Staat
ist die Vereinigung der Menschen eines Landes mater

einer höchsten Gewalt», fügt dann aber vorsichtig

hinzu, «dabei ist allerdings zu bemerken, daß die
wissenschaftlichen Ansichten über den Staat weit
auseinandergehen. »

Wenn schon die erste Frage nicht eindeutig
beantwortet werden kann, so bieten die zwei nächsten
nach dem Woher und dem Zweck noch größere
Schwierigkeiten. Der eigenen Weltanschauung
entsprechend wird ein jeder Mensch, ja wird eine ganze

Epoche die Reantwortung anders gestalten. In
den Theokratien der Orientalen im Altertum
herrschte die Ansicht, daß der Staat eine göttliche
Stiftung und daß die Regierungsgewalt einen Teil
der göttlichen Weltordnung darstelle. Auch der
mittelalterliche Mensch, an Gott und die Kirche gebunden,

sah im Staat eine göttliche Einrichtung. Weihe
und Stärke erhielt diese von Gott abgeleitete Staatsgewalt

durch die Macht der Kirche, obwohl gerade
aus dieser Verbindung ernste Widerstände der
Staatsgewalt erwuchsen, wenn die Kirche Anspruch
auf Vorrang und Vorrecht erhob und verlangte, daß
sich alle andern Gewalten ihr zu unterwerfen hätten.

Als jedoch die alles umfassende weltliche und
geistige Autorität der Kirche am Ausgang des

Mittelalters und zu Reginn der Neuzeit verblaßte, sank
allmählich die Auffassung von dem göttlichen
Ursprung und der Gottgebundenheit der Staatsgewalt
dahin. Staat und Gott wurden getrennt. Noch mehr
Uaachten sich im 17. Jahrhundert Strömungen hreit,
die im Staat nicht mehr etwas von Gott Gegebenes,
sondern von den Menschen Gebildetes sahen. Rei
Urotius und in vermehrtem Maße bei Flobbes und
Locke finden wir diese neuen Ideen. Der Staat ist
auf dem Selbsterhaltungstrieb und dem Egoismus
der Menschen aufgebaut. Mit dieser Theorie wurde

im 17. Jahrhundert die Grundlage gelegt, auf der
das 18. Jahrhundert — also Montesquieu (1689-
1755) und Rousseau (1712-1778) —weiter aufbauen

konnte.

Ein Versuch, das Idealbild des Staates, so wie
diese beiden Denker es sahen, klar vor uns erstehen
zu lassen, begegnet manchen Schwierigkeiten. Im
3. Buch, Kapitel 9 seines Contrat Social sagt Rousseau:

«Quand donc on demande absolument quel est
le meilleur gouvernement, on fait une question
insoluble comme indéterminée; ou, si l'on veut, elle
a autant de bonnes solutions qu'il y a de combinaisons

possibles dans les positions absolues et relatives
des peuples.» Dieses Zitat weist auf die große
Dehnbarkeit, welche die Beantwortung dieser Frage in
sich schließt, hin. Auch Montesquieu sagt in seinen
Pensées et Fragments inédits, II, § 1788: «Plusieurs

gens ont examiné qui vaut mieux de la monarchie,
de l'aristocratie ou de l'état populaire. Mais, comme
il y a une infinité de sortes de monarchies, d'aristocraties,

d'états populaires, la question ainsi exposée
est si vague qu'il faut avoir bien peu de logique pour
la traiter.» Die Schwierigkeit, eine eindeutige Antwort

von Rousseau und Montesquieu zu erhalten,
liegt aber nicht nur in der Problemstellung selber,
sondern es spielen noch andere Gründe mit. Diese
beiden Männer lebten in einer Zeit, in der ihre
Ideen, wenn scharf und offen kundgegeben, den
härtesten Widerstand der Opposition, der
kirchlichen und monarchistischen Partei, finden mußten.
Sie konnten ihre Ansichten darum nur in bedingter
Form geben. Rousseau stellte den Urzustand der
Menschen als hypothetisch dar. Er, wie auch
Montesquieu, griffen im Contrat Social und. L'Esprit des

Lois zu Bildern der Vergangenheit, zu den Römern
und Spartanern, oder sie erläuterten soziale
Zustände des Orients als ein nicht mißzuverstehendes
Bild des monarchistisch-despotischen Frankreichs.
Hier konnten sie ungehindert Kritik üben, ohne Ge-

95



fahr zu laufen, der Strenge der Zensur zu verfallen,
von der sie trotzdem nicht verschont blieben. Wie
sehr diese Methode der Vorsicht und vorbauenden

Klugheit ihre Arbeit beeinflußte, ersehen wir daraus,

daß man Rousseau und Montesquieu in hohem
Maße für die Französische Revolution 1789 und
selbst für die sozialdemokratischen und kommunistischen

Ideen des 19. Jahrhunderts verantwortlich
gemacht hat, während Champion in seinem «J. J. Rousseau

et la Révolution française» es unternimmt, das

Gegenteil zu beweisen und mit Zitaten zu belegen.
Es kommt weniger auf einzelne Sätze an, die oft von
der Notwendigkeit eines Kompromisses, einer
Unterwerfung unter die in Frankreich herrschende
Staatsform diktiert wurden, als, wenn man so sagen
soll, auf den zwischen den Zeilen sich offenbarenden

Geist, denn unter all den Hüllen
geschichtlichgeographischer Erscheinungsformen lebt der echt

Rousseauisch-Montesquieusche Geist. Man hat nur
die Form zu durchbrechen, um in den Kern ihres
Denkens einzudringen.

Reiden Denkern gemeinsam ist die Kritik an den
herrschenden Formen, der Kampf gegen das

Bestehende, das Bestreben, etwas Neues, Besseres an
Stelle des Alten zu setzen. Im engen Anschluß an
ihre großen Vorbilder in der Antike, an Plato und
Aristoteles, unterziehen sie die demokratische,
monarchische und despotische Regierungsform einer
Prüfung, bald lobend, bald tadelnd. Die bisherigen
Sitten, Gebräuche, Gesetze tragen den Stempel des

Mangelhaften, Fehlbaren; die gesellschaftlichen wie
die politischen und sozialen Beziehungen sind teils

gelockert, teils kranken sie in ihrer Grundlage, es

herrschen Reichtum und Luxus am französischen
Hofe und in hohen aristokratischen Kreisen, Armut
und Not dagegen bei der von Steuern überlasteten
Bauernschaft, die bedrückt wird von Unfreiheit,
Leibeigenschaft und Elend.

I.

Wie steht einer solchen Welt Montesquieu gegenüber?

Er ist — wie er sich auf der Marmorstatue
von Clodion uns darstellt — der ernste, ruhige Denker,

der aber trotzdem ein Kind seiner Zeit ist, mit
ihr lächeln und lachen und überaus geistreich scherzen

kann. Doch haben Phantasie, Stimmung und
Empfindung nie seinen klaren Verstand getrübt, ja
er konnte von sich sagen, daß kein Kummer ihn
bedrückt habe, den eine Stunde Lektüre nicht verjagt
hätte. Montesquieu sieht darum das Bild seiner Zeit
und seines Landes mit dem scharfen Blick des

rational-logisch, ruhig und klar denkenden Gelehrten

und Staatsmannes, der, wenn er sich auch
dem Einfluß der naturwissenschaftlich-empirischen

Schule eines Hobbes und Locke nicht entziehen
konnte und sogar die spätere Milieutheorie eines

Hippolyte Taine uns ahnen läßt, doch an der Grundlage

des alten Idealismus festhielt. Er, der Präsident
des Parlamentes von Bordeaux, fühlt sich als
Aristokrat und bleibt mit den Privilegien seiner Adelskaste

verbunden. Von dieser psychologischen
Voraussetzung aus ist darum sein Reformwerk des Staates

zu verstehen: es ist rational, begrifflich. Montesquieu

nimmt die Gesellschaft in ihrer bestehenden
Form an, der Bürger bleibt in der Gemeinschaft, in
die er bis jetzt hineingestellt war; an dem Fundament

der Gesellschaft wird nicht gerüttelt. Ihn
kümmert nicht die alte Frage, ob die Gesellschaft
und der Staat durch menschliche Vereinbarimg
oder durch die Natur entstanden seien. Er forscht
nicht nach dem Ursprung dieser Gesellschaft; für
ihn ist ihre Entwicklung etwas in der Natur der
Sache Gegebenes. Wie um Vater und Mutter sich
die Kinder gruppieren und die Familie bilden, so

formt sich aus der Gesamtzahl der Familien und der
Einzelmenschen die Gesellschaft. «Je n'ai jamais ouï

parler du droit public qu'on n'ait commencé par
rechercher soigneusement quelle est l'origine des

sociétés; ce qui me paraît ridicule. Si les hommes n'en
formaient point, s'ils se quittaient et se fuyaient les

uns les autres, il faudrait en demander la raison,
et chercher pourquoi ils se tiennent séparés. Mais ils
naissent tous liés les uns aux autres; un fils est né

auprès de son père, et il s'y tient: voilà la société et
la cause de la société.» (L. P. 94,1

Dieser Gesellschaft gegenüber steht der Staat als

eine politische, abstrakte Einheit, als Ausdruck der

Regierung und Verwaltung der Gesellschaft. Die
Gesetze sind ebenfalls etwas rationell, ideell
Gegebenes, um die Beziehungen dieser Gesellschaft zu
diesem Staat zu ordnen. «Les lois, dans la signification

la plus étendue, sont les rapports nécessaires

qui dérivent de la nature des choses la
création, qui paraît être un acte arbitraire, suppose des

règles aussi invariables que la fatalité des athées.»

(E.L. 1,1)
Mit diesen Worten bekennt sich Montesquieu

zum Lager des rationalen Idealismus, der, entgegen
dem Pragmatismus und radikalen Empirismus, im
Gesetze etwas Festes und keine bloße Entwicklungsform

erblickt. Für ihn kann es demnach nur eine

Aufgabe geben: die Gesetze, d. h. die Beziehungen
zwischen Gesellschaft und Staat aufzufinden, klar
zu formulieren und dem Klima, den Bodenverhältnissen,

der geschichtlichen Entwicklung entsprechend

zu erklären. Dabei ist es wesentlich
aufzudecken, welche Beziehungen und Gesetze für die

Freiheit des Staates und das Wohl der Gesellschaft

96



am geeignetsten sind. Da Montesquieu an der
Gesellschaftsform nicht rüttelt, sondern sie als gegeben

annimmt, kann er nurmehr die politische Seite der
Staatsform reformieren.

Die Freiheit des Staates ist das oberste Prinzip:
Unabhängigkeit nach außen andern Staaten gegenüber,

Unabhängigkeit im Innern, Wahrung der
Gesetze und der politischen Freiheit. Diese wird in
Buch 11, K. 4, De l'Esprit des Lois mit folgenden
Worten definiert: «Une constitution peut être telle

que personne ne sera contraint de faire les choses

auxquelles la loi ne l'oblige pas, et à ne point faire
celles que la loi permet.»

Nicht als ob Montesquieu die persönliche Freiheit
beiseiteschieben würde; er betonte ihre Notwendigkeit

des öfteren, nannte er sich ja selbst — vielleicht
in Anlehnung an Aristoteles — gern einen

«citoyen», Bürger, und nicht einen «sujet», Untertanen,
um damit sein Recht der Teilnahme an den öffentlichen

Geschäften und an der Politik des Staates zu
betonen. Er verlangte ferner humane Gesetzgebung,
er verwarf die Inquisition, forderte die Abschaffung
des Sklavenhandels und der Sklaverei und stand

ein für eine Milderung der Kriminalgesetzgebung.
Die politische Freiheit jedoch ist ihm das Höchste,
sie ist das Ideal der Freiheit für einen Staatsbürger.
Für ihre Erhaltung muß er sich einsetzen.

II.
Bevor wir auf der bei Montesquieu erhaltenen

Grundlage weiterschreiten, um zu sehen, wie die

Staatsidee sich in den Staatsformen auswirkt, stellen

wir ihm zunächst Rousseau gegenüber.
Hier finden wir nicht den begüterten Aristokraten.

Seinem Lebensgang entsprechend, was Rousseau

ein Kind des Volkes, er war mit allen Schichten

der Bevölkerung in Berührung getreten, mit
Bauern- und Arbeiterkreisen, mit Geistlichkeit,
Bürgertum und Adel. So lernte er die Sitten und
Gebräuche, die Licht- und Schattenseiten, die Halbheit

und Oberflächlichkeit damaliger Kultur kennen.

Er sah die ungeordneten Zustände im Staatswesen,

aber er sah sie unter dem Gesichtswinkel der
Gesellschaft. Für ihn waren Verfassungs- und Ver-
Waltunsgfehler nur eine Folge des erkrankten
sozialen Lebens. Rousseau, das Kind des Mittelstandes,

hatte die Höhen und Tiefen menschlicher
Existenz in weit stärkerem Maße durchkostet, war weit
mehr vom Schicksal herumgeworfen worden —
Wenn auch nicht immer ohne eigenes Verschulden

als Montesquieu, der Baron de la Brède.
Dazu gesellte sich bei Rousseau die empfindsame

Welt der Gefühle und des Herzens. Er war der
äußerlich wie innerlich unstete Mensch, ein Wande¬

rer, der am liebsten nach armenischer Art sich
kleidete: im Kaftan mit der Pelzmütze und dem Gürtel,
wie wir ihn auf dem Portrait des Malers Watelet
sehen. Er hastete durch das Leben, ohne festen

Wohnsitz, ein irrender Pilger, wirtschaftlich und
seelisch. Ein Verständnis für die abstrakten Formen
der Politik, der Staatswissenschaft und der
Gesetzgebung war ihm nicht natureigen. Sein Reformwerk
mußte bei dem ihm Zunächstliegenden, bei dem

Menschen als Einzelwesen und bei der Gesellschaft
als dem zusammenfassenden Ausdruck dieser
Einzelwesen beginnen.

Nach seiner Auffassung war die Gesellschaft
zerrüttet; ja noch mehr: die Schwächen, das Leid, das

Unglück rührten daher, daß die Gesellschaft auf

ganz falscher Grundlage aufgebaut war und von
verkehrten Voraussetzungen geleitet wurde. Nur
eine völlige Umstürzung des Bestehenden konnte

Besserung bringen. Die Gesetze, der Staat, die
Gesellschaft werden nicht als gegeben, sondern als

geworden angeschaut, als etwas, das sich in eine
falsche Richtung hineinentwickelt hat und darum
umgestürzt werden muß. Vom Staat ist zunächst
überhaupt nicht die Rede; denn er ist ein Sekundärprodukt,

ein notwendiges Übel. Nicht die politische
Freiheit ist das erste, sondern die persönliche Freiheit

des einzelnen. Diese persönliche Freiheit war
am größten, als der Mensch, der Urmensch, in Wäldern

und Berghöhlen lebte, täglich, nur mit der
Keule bewaffnet, auf die Nahrungssuche ausging.
Wurde er von einem Stärkeren vertrieben, so wählte
er sich einen anderen Ort. Alles Land stand ihm zur
Verfügung. Er konnte es bebauen und von den

Erträgnissen in der ungünstigen Jahreszeit leben. Das

Land gehörte allen; die Mühe der Arbeit aber war
die des einzelnen, und deshalb konnte er auf die

Frucht dieser Mühen, d. h. auf die gewonnenen
Erträgnisse den Anspruch des Privateigentums erheben.

Jedoch drohte die Gewalttätigkeit des körperlich

Stärkeren, der seinen Nebenmenschen der
Frucht seiner Arbeit berauben konnte. So lebte der
Mensch zwar einerseits in vollständiger persönlicher

Freiheit und Ungebundenheit, andrerseits
aber in großer Unsicherheit, hervorgerufen durch
die Gewaltmacht des Stärkeren. Der Mensch mußte
sich dagegen schützen. Das konnte aber nur auf dem

Wege einer Verständigung und Verbindung mit
seinen Mitmenschen geschehen. Diese waren in der
gleichen Lage persönlicher Freiheit und physischer
Gebundenheit durch den Starken. Sie schlössen
deshalb einen Vertrag, durch den sie des Schutzes der
Gesamtheit sicher wurden, dafür sich aber zu einer
Unterwerfung unter den Willen dieser Gesamtheit
bereit erklärten. Damit wurde der Staat geschaf-

97



fen. Die persönliche Freiheit ging verloren; soziale,
wirtschaftliche und politische Sicherheit wurde
dafür eingetauscht (Contrat social, I, 8). Der einzelne
ist sich dieses freiwilligen Verzichtes auf die persönliche

Freiheit stets bewußt, er weiß, daß er einen
Vertrag, einen Gesellschaftsvertrag, eingegangen
ist.

Soweit Rousseau. Auf dieser Grundlage baut er
sein Staatsgebäude auf, das, weil aus anderer Wurzel

entsprungen, auch in seiner ferneren Entwicklung

manche Verschiedenheit zeigt. Rousseau hat
die Lehre des «GesellschaftsVertrages», die Johannes

Althusius schon 1610 entwickelt hatte, mit aller
Schärfe und Klarheit wieder aufgegriffen und
fortgeführt. Es ist hier jedoch nicht der Rahmen zu
untersuchen, wie weit Rousseaus Ansichten über die

von ihm entworfene historische Entwicklung zu
Recht bestehen, sich mit neueren Forschungen dek-
ken oder nicht. Ich will auch nicht auf Althusius
und andere, besonders antike Quellen eingehen, aus
denen Rousseau, resp. Montesquieu geschöpft hatten.

Es handelt sich in dieser Arbeit rein um eine

literarische, psychologische Untersuchung der
Rousseauischen Auffassung im Gegensatz zu jener von
Montesquieu. Wenn ich deshalb das bis jetzt Dargelegte

zusammenfassend wiederhole, so läßt sich
feststellen, daß Rousseau und Montesquieu gegen das

herrschende Kultur- und Staatsleben ankämpfen.
Rei Montesquieu ist dieses Vorgehen bedingt durch
gedanklich-rationale Erwägungen, bei Rousseau

durch die vom Gefühl durchtränkte Lebenserfahrung.

(Schluß folgt)

Gedanken Ramnz' über Schule und Technik

Wenn wir die Not der heutigen Schule bedenken,
so begreifen wir, wie gegenwartsnah Ramuz'
Anklage ist. Er wirft der Schule vor, sie überschreite
ihre Grenzen, sie kämpfe gegen das Individuum und

gegen seine Eigennatur im Namen eines abstrakten
Menschenideals, sie setze das tote Zeichen an Stelle
des lebendigen Rildes. Die meisten Menschen, die
Rauern sogar, finden sich nur mühevoll zu der harten

Wirklichkeit des Rodens, des Waldes, des

Felsens zurück.
«Die Schule, eine gewisse Schule erstickt im Kinde

den Sinn für Dinge, Form, Stoff und Luft, den
Sinn des Lebens und der Welt — und all mein Sinnen

und Trachten als Dichter ging dahin, eben diesen

Sinn zu wecken, ihn zu seiner Ursprünglichkeit
zurückzuführen, jenem falschen ,Ideal', jener
falschen ,Poesie' zu entrinnen. Daher kehrte ich als

Dichter bei den unscheinbarsten und geringsten
Leuten ein, bei Mausern und Fischern, bei den

,Primitiven', die in sich selbst ihr unformuliertes
Gesetz gefunden. Im Namen der Schule verabscheut
die Schule das Nichtformulierte, im Namen der

Syntax das Stammeln. Was aber tut der Mensch im
Grunde seiner Natur und angesichts des Mysteriums

als stammeln?»
An Stelle von «Menschen», die sie doch heranbilden

will, züchtet die Schule nur auf einem Leist
abgezogene Kleinbürger.

Aber auch die Maschine bewirkt eine Entfremdung,

eine Abspaltung des Menschen von der Natur.
Die Maschine, ein fremdes Glied zwischen Mensch
und Landschaft, unterbricht «den gewissen Strom
zwischen Mensch und Materie». Sie ist eine fremde,
dämonische Kraft, ihre Tätigkeit entgeht der Über¬

wachung durch den Menschen; sie bildet einen
Mechanismus, der, vom Menschen unabhängig und im
Gegensatz zum Werkzeug, ihm feindlich gesinnt ist.
Der überhandnehmende technische Fortschritt ist
fragwürdig. Der Mensch verliert durch diesen
ebensoviel, als er gewinnt.

«. vielleicht erlangt der Mensch nichts, ohne

zugleich etwas zu verlieren, und man macht sich
eine vollkommen falsche Vorstellung vom
Menschen, wenn man glaubt, daß jeder technische
Fortschritt ein Gewinn für ihn sei.»

Der moderne Mensch wird nicht nur zum Räderwerk

in der Fabrik, sondern auch zum mechanisch
bedingten Restandteil einer automatisierten Gesellschaft.

Diese große «Lebensmaschine» zwingt ihn
zur Arbeit, versorgt ihn in funktionellen Wohnmaschinen,

heilt ihn oder versucht wenigstens ihn zu
heilen, wenn er krank ist, begräbt ihn, wenn er
stirbt, sorgt sogar für seine Unterhaltung.

«... die soziale Maschine — eine große
Lebensmaschine, die man überall für ihn (für den
Menschen) aufbaut und wo die Individuen nur noch
durch das System bewegte Räderwerke sein
werden.»

Die Glieder dieser Gesellschaft haben fast alle
Beziehungen zum Leben, zum Elementaren verloren.

Daher der Mangel an eigenen schöpferischen
Gedanken, an Ideen. «Die fertig vorgebildeten Ideen
drängen sich uns aus den Zeitungen, den Büchern
und den Gesprächen auf. Eine auf die Spitze getriebene

Zivilisation hat die Städte dem totalen Leben
entzogen, sie kränkeln an der ,Idee'.»

Der Arbeiter in der Fabrik, der Techniker, der
Händler, ja sogar vielfach der Bauer sind Schüler

98


	Zur Staatsauffassung bei Rousseau und Montesquieu

