
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 34 (1961-1962)

Heft: 6

Artikel: Die Universität als Forum der Diskussion : Studenten müssen sich
aussprechen können

Autor: Baumgarten, Franziska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschaii

ST. GALLEN Nr. 6, Seite 113—136 SEPTEMBER 1961

Die Universität als Forum der Diskussion
Studenten müssen sich aussprechen können

Von Prof. Dr. phil. Franziska Baumgarten, Bern

Immer häufiger findet man in der Presse die
Äußerung, daß das Universitätsstudium reformbedürftig

sei, da es nur ein Ziel verfolge, nämlich das der
beruflichen Ausbildung, und den Nachdruck auf die

Vermittlung von medizinischem, juristischem oder
naturwissenschaftlichem Fachwissen lege: dagegen

vernachlässige es die allgemeine geistige Kultur der
Studierenden.

Das «Studium generale». Vorlesungen, die für
Hörer aller Fakultäten bestimmt sind und Themen
aus dem Gebiete der menschlichen Kultur enthalten.

sollte die engen Schranken der fachlichen
Ausbildung sprengen, die Hörer auf Probleme der
geistigen Welt aufmerksam machen und ihren
Gedankenkreis erweitern und erhöhen.

Ein weiteres, wichtiges Problem bildet in diesem

Zusammenhang die Beziehung des Lehrenden zum
Lernenden. Es formen sich im sozialen Leben der
Universität zwei Gruppen, diejenige des Lehrkörpers

und die der Hörer. Zwischen ihnen riß allmählich

eine fast unüberbrückbare Kluft auf. gleich
derjenigen. die sich zwischen Arbeitgeber und
Arbeitnehmer aufgetan hat. Es ist eine Entfremdung
zwischen diesen beiden Gruppen entstanden, die ein
Vertrauensverhältnis nicht aufkommen läßt.

Erschwert wird dieser Zustand auch dadurch, daß

sich die heutige Gesellschaft in einer Wandlung
befindet. derer die jungen Leute zwar Zeugen sind, die
sie sich aber nicht zu erklären vermögen, weshalb
sie noch mehr als früher der Erläuterungen und der

Weisungen bedürfen. Überwältigt von Fragen und
Rätseln, für die sie keine Lösung finden, und die es

ihnen unmöglich machen, den Kontakt mit der
Wirklichkeit herzustellen, gelangen die Studenten
in einen Zustand der Unruhe und Unsicherheit. Ein
praktischer Psychologe wird sehr oft als «seelischer
Arzt» betrachtet (wir wollen hier davon absehen,

darauf einzugehen, inwiefern diese Meinung zu
Recht besteht), und während meiner Lehrtätigkeit
an der Universität Bern wurde ich immer wieder
von Studenten verschiedener Fakultäten um Rat
gefragt in einer für sie schwierigen, die Ausbildung
betreffenden Lebenslage. Doch aus diesen Fragen

lassen sich einige wichtige Hinweise auf Probleme,
die auch die Lehrkörperschaft der Hochschulen
interessieren. ableiten: Wohin tendiert das Denken
der jungen Leute? Was erwarten sie von einer
höheren Bildung? In welcher Hinsicht ist also die
Universität reformbedürftig?

Ein drängendes Fragen

Es läßt sich vor allem feststellen, daß ein Teil der
Studenten an der Hochschule nicht nur eine
Fachausbildung sucht, sondern auch eine geistig-ethische
Verankerung seiner Weltanschauung. Die
intelligenteren der jungen Leute, die nicht von einer starken

Neigung zu einem Beruf erfüllt sind, werden
von Fragen bedrängt: Was ist Leben? Wie soll man
leben? Was ist gut und was ist böse? Wie weit reicht
der gesunde Egoismus? Wo und wann beginnt die
soziale Aufopferung? Soll man kämpfen oder alles
ohne Widerspruch hinnehmen? Wofür und
wogegen soll man kämpfen?

Man will auf diese Weise eigenes Streben
legitimieren, indem man es in das allgemein Gültige.
Gesetzliche einordnen möchte. Ist alles das, was
verboten ist, falsch? Ist all das, was erlaubt ist. richtig
und gut? Von der Wissenschaft erwarten die jungen
Leute eine Antwort auf alle diese Fragen, da sie sich
nach ihrer Meinung mit all jenen Seiten des Lebens

befaßt, die für sie ein Mysterium bedeuten.

Religion mit im Vordergrund

Ein beträchtlicher Teil aller Fragen, die mir im
Verlauf zahlreicher Konsultationen gestellt wurden,
bezog sich auf die Religion. Für manchen jungen
Menschen führt die Tatsache, daß es viele Religionen

gibt, zu einer schwankenden Einstellung: welche

Religion ist die richtige? Der Hinweis auf die
Lessingsche Lösung wird als eine Art Ausflucht
betrachtet. Man will eine klare Antwort. Besteht denn
ein Unterschied zwischen den Heiden, die die Christen

den Löwen zum Fraß vorwarfen, und den Christen,

die ihre Brüder in Christo auf dem Scheiter-

113



häufen verbrannten? Wieso konnten Christen
Konzentrationslager schaffen? Warum können Christen
gegeneinander Krieg führen und dies aus rein
wirtschaftlichen Interessen? Die jungen Leute sind
höchst erstaunt, aber auch unzufrieden, daß man
nicht offen über solche Fragen diskutiert, die
Schwächen der Christen zugibt und darlegt, was
dennoch wertvoll ist am christlichen Glauben.

Recht und Gerechtigkeit

Probleme des Rechts und der Gerechtigkeit
beunruhigen eine andere Gruppe von Studenten. Wieviel
Tausende von Bänden wurden schon über das Recht

geschrieben! Wie werden die Rechtsgelehrten für
ihre Schriften gefeiert und geehrt, aber in der Praxis

kommt der kleine Mann doch gar oft nicht zu
seinem Recht. Juristen — böse Christen, so lautet
ein Spruch. Er scheint wahr zu sein. Familienfälle
werden zitiert, die von erlittenem Unrecht zeugen
und seelische Erschütterungen verursachen mußten.

Es wird hervorgehoben, daß es unzählige
Beispiele gibt, in denen ein «besserer» Advokat eine

zweifelhafte Sache gewinnt, weil er geschickter zu

argumentieren versteht und die Richter mit seiner
Beredtsamkeit blendet. Der rechtskundige Jurist
stützt sich zu sehr auf Paragraphen und läßt die

Billigkeit außer acht. Das Zeichen des Paragraphen
wird für den Gesetzesausleger symbolisch empfunden,

man kann es umkehren, es hat dennoch die

gleiche Form. Der Jurist ist eben ein Rechtsverdreher.

Viele jungen Leute wählen das juristische
Studium um der späteren guten Berufsaussichten

willen, trotz der Überzeugung, daß das paraphierte
Recht so oft dem intuitiven Rechtsdenken Hohn
spricht.

Die menschlichen Beziehungen

Eine weitere Gruppe von Studenten befaßt sich

mit den sozialen Beziehungen. Für die Betriebe wird
viel über «Human relations» gesprochen und
geschrieben. Der Grund dafür — so meinen sie —
liegt einzig in der Tatsache, daß man die Arbeiter
braucht. Aber außerberufliche zwischenmenschliche

Beziehungen werden vernachlässigt. Demokratie

hin — Demokratie her, der Neid ist aber
geblieben, die Verleumdung, die gegenseitige
Bekämpfung im sozialen Leben. Wie es um die
menschlichen Beziehungen steht, beweist am
besten die Politik der Gegenwart. Sie interessiert die

jungen Leute in höchstem Grad. Aber der Senat der
Universität ist der Ansicht, daß die Hochschule
allein den Wissenschaften zu dienen habe, und dar¬

um gelten politische Gespräche innerhalb des Vor-
lesungsprogrammes als verpönt. Die Universität
muß nach wie vor ein Tempel der Wissenschaft
bleiben. Warum kommt man aber den Interessen
der Studenten nicht entgegen, greift helfend ein,
indem man über politische Auseinandersetzungen
offen diskutiert?

Wir begnügen uns mit Anführung dieser
Probleme. Sie stammen von Jugendlichen, die sich
Rechenschaft darüber ablegen, daß die sie
umgebenden Lebensbedingungen unlösbare Fragen
aufwerfen. Früher oder später, mit mehr oder weniger
Unlust, fügen sie sich in die bestehenden Verhältnisse

ein, bleiben aber fast immer «unzufriedene
Bürger», aus denen jedooh — was zu bedauern ist —
selten Vorkämpfer für einen sozialen Fortschritt
hervorgehen, da man im allgemeinen den Kampf
als aussichtslos ansieht oder sich inzwischen mit
allem abgefunden hat.

Was ist zu tun?

So manche Studenten beklagen sich, daß man
mit dem Lehrkörper der Universität nicht die für
sie brennend wichtigen Fragen erörtern kann.

Die Hörer sollten aber wissen und fühlen, daß die
Universität ein Forum ist, auf dem man Fragen
allgemeinen Charakters, wie sie junge Menschen
immer wieder bedrängen, unbefangen und frei erörtern

kann.
Einige Male während meiner Dozentenzeit habe

ich eine Vorlesung über Berufsethik gehalten. Die
zahlreichen Fragen, die mir immer wieder von Seiten

der Hörer gestellt wurden, bewiesen, wie dringend

notwendig solche Kurse sind. Wenn eine
Vorlesung für Hörer aller Fakultäten Gültigkeit
beanspruchen darf, so ist es die über ein solches Thema.
Allerdings sollte sie nicht, wie es an italienischen
Universitäten der Fall ist. von einem Theologen,
sondern von einem Soziologen, Juristen oder
Psychologen gelesen werden. Aber es handelt sich nicht
nur run eine Vorlesung, «Demokratie heißt Diskussion»,

so sagt man. Auch das Lehren soll Diskutieren
bedeuten. Die Studentenschaft muß eine besondere

Gelegenheit erhalten, über die sie bewegenden Fragen

Meinungen auszutauschen.
Daher wäre es von großem Nutzen, wenn jeden

Monat etwa zwei Stunden einer Diskussion gewidmet

würden, wobei die Hörer mit ihren Fragen an
die Dozenten gelangen könnten. Es brauchte nicht
immer der gleiche Professor zu sein, jeden Monat
könnte sich ein anderer zur Verfügung stellen, tun
Auskunft zu erteilen. Dabei ließe sich ein Vorfall
aus dem politischen oder dem sozial-ethischen Le-

114



ben als Diskussionsthema verwenden. Man kann es

dem Hörer auch freistellen, ein bestimmtes Thema
vorzuschlagen und es im Gremium zu erörtern.

Die Hauptsache ist. daß der Hörer die Gewißheit
erhält, es gebe eine Instanz, wo er über die ihn
quälenden Probleme frei sprechen kann. Solche Diskussionen

würden auf alle Fälle zur Erweiterung des

Horizontes beitragen. Selbst wenn der Fragende
keine ihn befriedigende Antwort erhalten sollte, so

verschafft doch eine solche Aussprache die Möglichkeit,

die Situation von verschiedenen Seiten her zu
beleuchten. Ein Ventil für angestaute Gefühle wird
geschaffen, es kommt daher nicht zu den Ressenti¬

ments, die so häufig die jugendliche Seele vergiften.
Diese Einrichtung würde etwa den Fragestunden
im englischen Parlament entsprechen.

Zweifellos wird nur ein kleiner Teil der Studenten

und Studentinnen von einer derartigen Gelegenheit

Gebrauch machen, es wird sich jedoch um eine
Elite junger Leute handeln, denn nur die Elite, die

ja nie in großer Zahl auftritt, geht über das Gegebene

hinaus. Aber eben ihr muß die größte Sorgfalt
und Sorge der Erzieher gelten, denn versagt sie —
wie man es in beiden Weltkriegen beobachten mußte

—, so werden dadurch auch die großen Massen,
die ihr kritiklos folgen, betroffen.

L'«éducation à l'humanité» et la conception chrétienne de la personne
Louis Meylan (suite)

Au terme de cette rapide revue, nous constatons
donc que notre type éducatif ne répond pas trop
imparfaitement, compte tenu des besoins particuliers
de notre temps, au propos d'une éducation intégrale
de la personne humaine. Son programme comporte
les disciplines indispensables à l'actualisation et à

l'information de la personne (si elles sont toujours
introduites au moment le plus favorable est une
question que je ne puis pas examiner ici). Il peut,
par conséquent, constituer, là où il est imparti en

pleine conscience de ses multiples exigences, cette
éducation à l'humanité dont Pestalozzi exposait le

propos à son ami M. A. Jullien. au cours des entretiens

relatés par ce dernier.
On pourrait, bien sûr. modifier de cent façons le

dosage des disciplines figurant au programme; et
quelqu'un, peut-être, y trouverait chaque fois son

compte; mais non pas celui en fonction de qui seul
doit être organisée l'école: l'écolier! Le jeu stérile qui
consiste à retrancher, ici une heure de latin, là une
heure de français, pour mettre à sa place une heure
d'allemand ou d'arithmétique, réclamée par la
corporation des maîtres de mathématiques ou de

langues étrangères, a grignoté trop longtemps les

forces des éducateurs. Qu'ils les appliquent donc aux
points vitaux: les méthodes d'enseignement et
l'atmosphère de la classe!

Notre type scolaire permet, en effet, une actualisation

et une information de la personne totale;
mais encore faut-il que cet excellent outil soit utilisé
de la bonne manière. Car il en va de l'œuvre
éducative comme de l'œuvre d'art: ce qui en fait la
valeur, ce n'est pas seulement la qualité de ses matériaux

(thèmes et motifs), mais leur présentation. Le

Programme de notre école secondaire comporte tous

les matériaux nécessaires au grand œuvre si

seulement ils sont présentés comme ils doivent
l'être. C'est-à-dire de façon à informer en l'écolier,
non seulement l'intelligence, mais aussi la sensibilité

et le caractère, en structurant en lui les

diverses activités par lesquelles il se cultivera et
accédera à l'humanité, sa destination.

Car la culture est un développement endogène,

ayant donc son principe ou son ressort en l'activité
propre du sujet. Un de mes maîtres avait coutume
de nous dire, quand notre attention lui paraissait
fléchir: «L'entonnoir de Nuremberg n'est
malheureusement pas encore inventé!»10 Elèves et maîtres
se comportent encore trop souvent comme s'il l'était;
comme si l'œuvre de cidture pouvait s'accomplir
dans une salle d'école où le maître seul parle, et où
les élèves écoutent ou se donnent l'air d'écouter.

Il faut donc que l'écolier soit actif, ce qui
n'implique pas nécessairement qu'il manie ciseaux, marteau

ou pinceau à coller. Il faut que son esprit soit

actif (et, toutes les fois qu'il y aura à cela un réel

avantage, ses doigts aussi). Qu'il observe donc et

compare; qu'il infère et raisonne; qu'il se pose des

questions et, guidé par son maître, s'efforce d'y
répondre. Les notions qu'il aura ainsi découvertes et
ordonnées seront durablement acquises; et, surtout,
il aura développé en lui les pouvoirs qui permettent,
10 Ce propos qui nous intriguait, mais dont nous entendions

assez bien le sens, avait, sans doute, été suggéré à notre
maître par la lecture de Sartor resartus; précisément, par
le passage où Carlyle évoque: «cet inanimé, mécanique
Moulin à Gérondifs, dont on pourra, en un siècle prochain,
fabriquer le pareil à Nuremberg avec du bois et du cuir»;
et demande comment une telle opération «pourrait aider
au développement de quoi que ce soit, à plus forte raison au
développement de l'Entendement, qui ne croît que par
le mystérieux contact de l'Esprit.» (p. 125 de la trad, fr.)

115


	Die Universität als Forum der Diskussion : Studenten müssen sich aussprechen können

