
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 34 (1961-1962)

Heft: 5

Artikel: L'"éducation à l'humanité" et la conception chrétienne de la personne

Autor: Meylan, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein großes Gewicht wird allgemein der Beschuldigung

beigemessen, daß Kinder seelisch erkranken,
weil ihre Eltern sie nicht genug lieben. Das mag
stimmen. Doch kann «Liebe» nicht eine Frage der
Schuld sein. Liebe kann nicht erzwungen werden;
sie unterliegt keinem Willensakt. Außerdem ist
«Liebe» kein klar umschriebener Begriff; die
gesamte Leiter der Affekte von leiser Zärtlichkeit bis

zu brutalem Sadismus, wird in seinen Rahmen
gepreßt. In der gestörten Eltern-Kind-Beziehung kann
mit dem Begriff «Liebe» überhaupt nicht operiert
werden, da er sich jeder Beeinflussung entzieht.
Die Grundlage dieser Beziehung muß das Verstehen
sein. Es ist oft erschütternd, wie wenig Eltern ihre
Kinder verstehen, wie machtlos ein kleines Kind ist,
sich verständlich zu machen, selbst dann, wenn es

sich sprachlich schon mit ihnen verständigen kann.
Es ist oft. als sei es durch einen unüberbrückbaren
Abgrund von ihnen getrennt. Das ist es, was das

Kind am meisten leiden macht und was ihm das
Gefühl der Einsamkeit verursacht. Dieser Abgrund
kann jedoch nicht unüberbrückbar sein oder zu
mindest, er muß es nicht sein! — da doch jeder
Erwachsene in seiner Vergangenheit ein Kind gewesen
ist und ähnliche Entwicklungsphasen durchgemacht
hat. Das Verständnis seiner eigenen Vergangenheit
imd die Versöhnung mit ihr ist die Brücke, die
zum Verstehen des eigenen Kindes führt. Und wo
Verstehen ist, da ist auch, wenn nicht Liebe, so

doch wenigstens eine liebevolle Bereitschaft.
Je tiefer man sich in die psychologischen

Verwicklungen einlebt, die bei der Entstehung von
Störungen kleiner und junger Kinder eine wesentliche

Rolle spielen, desto klarer wird die Sinnlosigkeit
eines Zuganges, der mit Anklage und Beschuldigung
der Eltern operiert. Im Moment, wo der Schwerpunkt

vom Lieben auf das Verstehen verlegt ist,
eröffnen sich auch Mittel und Wege, das Verstehen zu
vermitteln. Psychologische Beratung, Weisung und
Aufklärung müßte in weitem Maßstabe jungen
Menschen vor der Eheschließung, vor dem Eltern-
Werden zugänglich sein. Vor diesem entscheidenden,

nicht mehr rückgängig zu machenden Ereignis
müßten die jungen Menschen zu einem gewissen
psychologischen Verständnis ihrer eigenen Persönlichkeit

gelangen, das ihnen die Möglichkeit geben
würde, zu überlegen und zu entscheiden, ob sie

fähig sind, die Verantwortung auf sich zu nehmen,
ein Kind in die Welt zu setzen. Es müßte eine
gewisse Art von psychologischer Geburtenkontrolle
eingeführt werden, um die Anzahl der unglücklichen

Kinder, die zu unglücklichen Menschen
heranwachsen — ob sie nun neurotisch oder anders
gestört sind — zu verringern. Sowie sich die Gesellschaft

run die physische Gesundheit des noch nicht
geborenen Kindes kümmert und den werdenden
Müttern Unterweisung zukommen läßt in allem,
was das Körperliche betrifft, müßten Beratungsstellen

eingerichtet werden, mit geschulten und
erfahrenen verantwortungsvollen Psychologen und
Psychiatern, und die jungen Menschen müßten
verpflichtet sein, neben anderen Bürgerpflichten,
auch die Vorbereitung für ihre Rolle als Eltern
durchzumachen. Es ist eine eminente Frage der
Präventivmedizin und Hygiene und eine der
dringlichsten Fragen der Gegenwart.

L'«éducation à l'humanité» et la conception chrétienne de la personne
Louis Meylan

Chaque civilisation élabore son système éducatif: il
y a une éducation Spartiate, une éducation
athénienne, une éducation gréco-romaine; l'Islam a

développé une forme particulière d'éducation; et l'on
peut parler d'une éducation chrétienne.

Ce qu'il y a de typique dans chacune de ces
éducations découle, nécessairement, de la conception de

la vie et de l'homme propre à chacune de ces
civilisations. Et, aussi longtemps que dure une civilisation,

tout en subissant le contre-coup des changements

politiques ou sociaux et de l'évolution des

mœurs, ses institutions éducatives accusent
certaines constantes, dont la somme constitue précisément

ce qu'on appelle un type éducatif.
Quel est, en effet, le double but de l'éducation?

Puisqu'à la différence de l'animal qui est, pour ainsi
dire, dès sa naissance tout ce qu'il sera, le «petit
d'homme», lui, a une longue enfance et une longue
adolescence, pour devenir ce qu'il n'est encore qu'en
puissance, n'est-ce pas, d'une part, d'actualiser en
lui la personne virtuelle; et, d'autre part, de l'adapter

aux exigences de l'état social dans lequel il devra
faire œuvre d'homme?

Mais ces exigences et, surtout, l'idée qu'on se fait
de la personne humaine varient d'une époque à

l'autre et, plus radicalement encore, d'une civilisation

à l'autre. Ni la constitution politique et sociale,

ni l'idéal de l'homme, n'étaient les mêmes à Sparte
qu'à Athènes. Et l'Islam se fait une autre idée que
le christianisme de la destination et de la perfection

96



de l'être humain. C'est pourquoi les types éducatifs

propres à chacune de ces civilisations diffèrent si

profondément les uns des autres.
On peut juger insuffisant le programme Spartiate:

faire de tous les jeunes hommes des guerriers intrépides

et «débrouillards»; de toutes les jeunes filles
des femmes qui, tendant leur bouclier à leur mari,
leur disent, en guise d'au revoir (ou d'adieu) : «Avec
ou dessus!» Mais une telle éducation était une nécessité

pour une caste de quelques milliers de conquérants

qui devaient tenir en respect une population
asservie, vingt ou trente fois plus nombreuse qu'eux.

De même l'éducation athénienne. Cette cul lure
harmonieuse du corps, de l'intelligence et de la
sensibilité; ce gymnase comportant, à côté de l'auditoire,

un vaste terrain pour l'entraînement
athlétique; la musique et la poésie concourant avec la
gymnastique et les disciplines intellectuelles à faire de

l'adolescent un homme accompli sur tous les plans
cette éducation était commandée, elle aussi, par

le genre de vie des Athéniens, obligés d'exporter
certains produits (de leur sol et de lern: industrie) pour
se procurer le blé, que leurs collines rocheuses ne
fournissaient pas en quantité suffisante: artisans
donc, armateurs, négociants; et surtout par leur
table de valeurs spirituelles: beauté, mesure,
eurythmie.

L'on discerne la même relation, étroite et nécessaire,

entre l'éducation romaine (avant l'hellénisa-
tion, donc jusque vers le milieu du Ille siècle) et le
génie romain, exclusivement tourné vers l'action et
la politique. De même entre l'éducation islamique
et les dogmes centraux de la religion mahométane.

Les caractères originaux de l'éducation chrétienne
(j'entends par là. en un sens historique, et non
dogmatique, l'éducation telle qu'elle s'est développée,
dès le triomphe du christianisme, au cours du moyen
âge et des siècles modernes, dans l'Europe occidentale

et les territoires d'outre-mer où la civilisation
européenne s'était implantée) ne découlent pas
moins nécessairement de la conception nouvelle que,
sous l'action de l'évangile du Christ, on se faisait dès

lors de l'homme et de sa destination. Et, quelque
profondément qu'il ait pu se modifier, chaque fois
pue se produisait une de ces transformations
politiques, sociales ou spirituelles, dont la succession

constitue l'histoire d'une civilisation, ce type
éducatif n'en présente pas moins, considéré dans son
ensemble, certains traits qui le différencient nettement,

et de l'éducation Spartiate, et de l'éducation
fontaine, et même de l'éducation harmonieusement
humaine qui, d'Athènes, se répandit, après Alexandre,

dans l'Orient hellénisé.
Pour rendre plus sensibles son originalité et sa

nouveauté, comparons-le tout d'abord aux types
éducatifs de l'antiquité classique: on ne prend
conscience de soi qu'en se comparant à autrui!

L'éducation antique était partielle, spéciale; et,
essentiellement, technique. C'est pourquoi elle
pouvait, sans grand inconvénient, être impartie par des

maîtres différents, faisant chacun son travail sans

s'occuper de ses collègues. L'adolescent avait son
maître de grammaire, son maître de philosophie, son

professeur de culture physique ou de musique
L'éducation chrétienne, elle, est, essentiellement,
une éducation générale ou intégrale, impartie en
principe dans le même lieu, par un maître ou un
corps de maîtres homogène. Cette différence, dont
dérivent tous ses caractères distinctifs, tient à la
différence qui sépare la religion chrétienne des

religions antiques.
Celles-ci, ritualistes et collectives (il s'agissait

essentiellement d'assurer à la communauté la
bienveillance et la protection de ses divinités
particulières) n'intéressaient guère en l'homme que le

citoyen. La religion chrétienne, elle, tend à

s'emparer de l'homme tout entier: cœur, pensée et
volonté («Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton
cœur, de toute ta force et de toute ta pensée»), et à

«informer»1 en lui tous les modes de l'être: non
seulement son comportement civique et social, mais

sa vie affective et intellectuelle.
L'éducation revêt, ainsi, aux yeux du chrétien,

une importance et une dignité qu'elle ne pouvait
pas avoir au même degré pour un Grec ou un
Romain. «Le chrétien seul, écrivait Alexandre Vinet,
conçoit toute la dignité de l'instruction.» Dans la
cité antique, en effet, l'éducation ne tendait à

former que le citoyen: guerrier et magistrat; à Rome,

sous l'Empire, (tous les pouvoirs étant concentrés

entre les mains du Prince, et une armée de métier
ayant remplacé l'ancienne milice) elle ne visait plus
guère qu'à former des rhéteurs. L'éducation
chrétienne, elle, se propose d'informer l'enfant pour
cette vie et pour la vie étemelle; pour lui-même,
pour la communauté et pour Dieu!

Plus précisément (car ces fins, en apparence
diverses, sont convergentes) elle se propose d'aider
l'enfant, puis l'adolescent à devenir ce que Dieu veut
qu'il soit, à réaliser la forme de perfection à laquelle
Il l'a appelé, en le douant de certains pouvoirs. Ce

qui implique tout d'abord l'actualisation en lui de

1 J'emploie les mots «informer» et «information», de même
l'adjectif «informateur», dans leur sens philosophique,
conformément d'ailleurs à l'étymologie: «informer», c'est donner

à un être ou à une institution sa «forme», en actualisant
toutes ses virtualités; s'agissant de l'être humain, c'est, dans
la perspective chrétienne, l'amener à prendre conscience de

sa vocation, et l'aider à y répondre.

97



l'être irréductiblement singulier, qu'il est virtuellement,

de telle façon qu'il incarne un des modes,
infinis en nombre, de l'Etre infini; mais aussi, la cité
humaine étant voulue de Dieu pour l'accomplissement

de la personne et de son Règne, l'éveil et la
culture en lui de l'esprit de service; pour que tout
homme soit «ouvrier avec Dieu», et que puisse se

constituer, entre tous ces ouvriers au service du
même Maître, une authentique société, la société
des personnes.

La conception chrétienne de l'éducation comporte,
comme dans la cité antique, une formation sociale

et civique; et, comme à Athènes, la culture
harmonique du corps, de l'intelligence et de la
sensibilité; mais «mises en place» dans une information
de la personne totale. Elle comporte aussi l'acquisition

de cet instrument d'actualisation de l'être, la
parole, objectif suprême, pour ne pas dire unique,
de l'école gréco-romaine; mais considérée comme
une partie de l'éducation, non comme l'éducation
tout entière. Information donc de la personne
complète; cette dernière étant elle-même «mise en
place» dans l'Ordre divin; ce qui exclut, par exemple,

une culture purement individualiste, le dilettantisme

ou le débridement de la volonté de puissance.

On retrouve ainsi, dans le type éducatif chrétien,
les éléments caractéristiques des types précédents
(avec d'autres, nous le verrons, qui lui sont

propres) ; mais, au lieu d'être des fins dernières, des

fins en soi, ils n'y sont plus que des moyens au
service d'une fin plus ample, dans laquelle ils
s'ordonnent en se hiérarchisant. Dans la perspective
chrétienne, l'éducation est donc, essentiellement,
l'information, non seulement de certains pouvoirs
de la personne, mais de la personne totale; et
l'école2, par définition, l'école de culture ou l'école de

la personne.
Telle que l'on conçue, et en quelque mesure

réalisée, sous l'invocation de ce Saint-Cyran qui
définissait si profondément la tâche de l'éducateur
comme le service de Dieu en la personne des

enfants, ou le service des enfants en Dieu, ces MM. de

Port-Royal, durant le peu d'années que restèrent
ouvertes leurs «petites écoles»; ou telle que Pestalozzi
en développait le propos, dans ses entretiens avec
Marc-Antoine Jullien, dont le précieux témoignage:

2 II convient de distinguer l'école de l'éducation. Si l'on
définit l'éducation comme l'ensemble de toutes les actions
informatrices s'exerçant sur l'enfant et l'adolescent, on se
rend compte, en effet, que l'école n'est qu'une de ces
actions; et même pas la plus puissante, en droit tout au
moins. C'est d'ailleurs de l'école que nous nous occuperons
ici; de l'école à laquelle, aujourd'hui, la carence de
l'éducation familiale et de l'éducation par le milieu confère un
si redoutable pouvoir.

Exposé de la méthode d'éducation de Pestalozzi,
nous renseigne, plutôt que sur l'institut d'Yverdon,
sur la pensée éducative de son fondateur.

Pour l'essentiel, d'ailleurs, la pensée de Pestalozzi
n'a guère varié, au cours de sa longue carrière, si

riche en dramatiques péripéties. L'éducation de

l'homme à l'humanité, l'actualisation de la personne
en l'individu anarchique, c'est, en effet, pour lui, —
parce que c'est la fin dernière de la Création — la
fin prochaine et de la politique et de la pédagogie.
La conviction que l'homme, tout homme, est créé

pour atteindre à la perfection de l'humanité. et que
la tâche essentielle, pour ne pas dire unique, de

l'Etat et des institutions sociales est d'aider efficacement

chacun des membres de la communauté à y
atteindre, constitue le thème commun et de ses écrits

politiques et de ses écrits pédagogiques.
Et cette «éducation à l'humanité», il l'envisageait

dans la perspective chrétienne. C'est ce qui ressort
d'innombrables déclarations, dont je ne rappellerai
que deux. La première se lit dans l'opuscule Zweck
und Plan einer Armen-Erziehungsanstalt, 1806:

«Tout homme qui étudie à fond la nature humaine
finira inévitablement par reconnaître que l'éducation

de l'homme ne saurait avoir d'autre but que le

développement des forces et des facultés dont
l'harmonieux équilibre l'accomplit à l'image de Dieu.»
L'autre se trouve dans l'ouvrage intitulé: Ansichten
und Erfahrungen, die Idee der Elementarbildung
betreffend, 1804: «Il n'y a pas d'éducation véritable,
d'authentique éducation à l'humanité, sans le
respect des lois de la culture établies par Dieu et
inhérentes à la nature même de l'homme.»

L'éducation à l'humanité, telle que la concevait
Pestalozzi et telle qu'il s'est efforcé de la réaliser à

Neuhof. à Stans, à Yverdon. c'est ainsi, dans son

propos essentiel, adaptée aux besoins d'un siècle à

bien des égards différent du nôtre, l'éducation
postulée par la conception chrétienne de l'homme et de

sa destination3.
Il ne sera donc pas sans intérêt de confronter, avec

la position de celui en qui l'on s'accorde à reconnaître

le Père de l'école moderne, notre type
éducatif romand, plus précisément notre école secondaire

romande. Considérons d'abord les disciplines
figurant à son programme, pour voir en quelle
mesure chacune d'elles contribue à cette fin; et si, à

elles toutes, elles constituent une information
complète et harmonieuse de la personne humaine.

*
3 Je me suis appliqué à le montrer dans deux études: Pestalozzi

et Véducation à Vhumanité (dans le volume d'hommage

à Fritz Medicus: Natur und Geist, Eugen Rentsch,
1946) et Education fonctionnelle, Claparède et Pestalozzi
(Cahiers de Foi et vérité, Genève).

98



Une éducation à l'humanité dans la perspective
chrétienne ou personnaliste implique, en quelque
mesure, cet «encyclopédisme» que d'indéfendables
excès ont fait, improprement, dénoncer comme
l'erreur de base de l'école actuelle. Pour susciter en l'enfant

tous les pouvoirs de la personne, et permettre à

chaque adolescent de discerner sa vocation
particulière, il est nécessaire, en effet, de lui présenter —
non pas d'étudier à fond, d'évoquer, suggestivement
•— toutes les «créations» par lesquelles l'humanité
s'est efforcée de répondre à sa vocation générique:
organisation économique et politique, vie sociale,
styles de vie; sciences et techniques; langues et
littérature; arts figurés, musique, philosophies,
religions.

Il convient, pour éviter les excès qui ont jeté le
discrédit sur la »culture générale», de se borner,
dans chacun de ces domaines, aux éléments, c'est-
à-dire à ce dont la connaissance est rigoureusement
indispensable à la mise en place de ces diverses
activités dans l'ensemble; mais une authentique
éducation à l'humanité implique qu'aucun adulte ne se

sente complètement étranger à aucune de ces

créations, dont la somme constitue la civilisation.

Le christianisme, proclamant l'égalité substantielle
de tous les hommes, et mettant sur le même plan que
l'amour de Dieu le service du prochain, implique en
effet que tout «petit d'homme» soit mis en état de

participer activement à la vie de la communauté et, à

cette fin, initié, d'une part à ce que l'humanité a déjà
produit dans les domaines les plus divers et, d'autre

part, aux techniques spirituelles par lesquelles les

hommes communiquent entre eux, se déclarent leurs
pensées, leurs découvertes, leur volonté, leurs
sentiments.

L'enfant doit donc être aidé, notamment, à

acquérir, dans toute la mesure où il en est capable, la
propriété des choses et des idées humaines, en les

nommant et en les exprimant dans une langue précise

et nuancée; si bien qu'il sache exactement ce

qu'il dit quand il parle, et entende exactement ce

qu'on veut lui faire entendre quand on lui parle.
C'était, on le sait, un des axiomes de la pédagogie
pestalozzienne, que nous n'avons une intuition nette
des choses, des idées ou des sentiments, que dans la
mesure où nous sommes capables de la formuler.

D'où l'importance capitale de l'étude de la langue
Maternelle (importance dont on n'a d'ailleurs pris
conscience qu'assez tardivement, puisque ces MM.
de Port-Royal furent, avec Amos Komensky, les

premiers à enseigner le latin en fonction de la
langue maternelle, et à faire composer en cette
langue). Portons donc à l'actif de notre école secon¬

daire qu'elle réserve à cette discipline la place qui
lui revient dans une éducation à l'humanité

Le latin et le grec qui, pour des raisons d'ordre
littéraire chez les premiers et confessionnel chez les

seconds, tenaient une place disproportionnée dans
les collèges jésuites et les gymnases réformés,
gardent aujourd'hui encore, en dépit du merveilleux
essor des littératures modernes, une réelle valeur
éducative, du moins pour ceux que des dons
supérieurs à la moyenne destinent à jouer dans la Cité

un rôle hégémonique. Les Réformateurs y voyaient
avant tout l'indispensable instrument de redécouverte

de la Parole de Dieu, oblitérée ou déformée par
des interprétations humaines. Pour nous, c'est sans
doute le meilleur moyen de discerner certaines
valeurs permanentes de notre tradition spirituelle.

Cette discipline, c'est-à-dire, d'une part, l'initiation,
par la lecture des œuvres écrites dans ces langues,
aux deux civilisations dont procède la nôtre; et,
d'autre part, ces exercices de traduction qui. bien
faits, concourent si efficacement à donner à l'adolescent,

d'abord, la propriété de sa langue maternelle,
au degré indispensable pour entrer en société avec
ces hommes plus pleinement hommes que les autres:
les philosophes, les artistes, les poètes, les savants;
puis à le rendre peu à peu capable d'exprimer, dans

ces divers domaines, ses propres idées et ses propres
sentiments les études gréco-latines, donc,
constitueront longtemps encore, toujours peut-être, dans

notre civilisation, issue d'Athènes et de Rome, puis
renouvelée par l'événement chrétien, une des parties

les plus efficaces de l'éducation à l'humanité.
Aussi bien convient-il que, dans les sections autres

que la classique, les adolescents, s'ils ne peuvent
avoir l'entier bénéfice de cette discipline, n'ignorent
du moins pas tout de la civilisation et des littératures
grecque et romaine.

La valeur de culture des langues étrangères
modernes -—- je ne m'arrête pas à examiner, ce qui ne
me paraît guère contestable, si certaines d'entre elles

peuvent, dans un «gymnase moderne», constituer en
quelque mesure un équivalent du grec et du latin —
par le moyen desquelles on entre en société avec des

hommes d'autres cultures, se déduit directement,
elle aussi, de cette idée implicite à l'humanisme
éternel, mais dont notre temps a pris plus nettement
conscience, que les diverses cultures sont, en quelque
sorte, les membres d'un corps unique: l'humanité.
Les relations multiples qui, aujourd'hui, sur les

plans économique et culturel, tendent à faire de

toutes les nations et de toutes les civilisations une
unité, matériellement et spirituellement indissoluble,
confèrent à la connaissance de quelques-unes au
moins de ces langues un caractère d'impérieuse né-

99



cessité, dans un type scolaire se réclamant de la
conception pestalozzienne de l'éducation à l'humanité.

Que, par ailleurs, la connaissance d'une ou
plusieurs langues étrangères soit désormais indispensable

dans un nombre toujours plus grand de professions,

est im fait que personne ne songe à contester.
Mais ce n'est pas pour cette raison qu'elles doivent
être inscrites au programme de l'école de culture.
L'école de culture n'est pas l'école professionnelle!
et rien ne doit y être enseigné que pour sa valeur
d'information de la personne humaine!

C'est pour des raisons du même ordre que doivent
nécessairement figurer, en outre, au programme de

toutes les sections de l'enseignement secondaire, les

sciences, et les mathématiques, leur forme
commune. Non pas, donc, parce qu'il y a des carrières
«scientifiques», ni parce que les mathématiques sont
indispensables à l'ingénieur, à l'économiste, au
physicien, mais parce que l'essor, au XVIIe et au
XVlIIe siècle, des sciences fondées par les Grecs, et
la constitution, au XIXe siècle, de celles qui ne
pouvaient pas se constituer avant (chimie, physiologie,
biologie) sont deux péripéties, parmi les plus riches

en conséquences, de l'histoire de notre civilisation;
et parce que le raisonnement expérimental, instrument

de cette conquête du monde physique, représente

un outil de beaucoup plus universel service

que le syllogisme, exclusivement utilisé au moyen
âge4. Parce qu'en un mot. pour nous, les sciences

sont partie intégrante des humanités, ces humanités,
qui constituent la matière même d'une éducation à

l'humanité.

Il ne peut, évidemment, s'agir au degré secondaire

— et nos récents manuels, publiés sous la direction
de M. Louis Baudin, s'inspirent de ce principe —
que d'une très sommaire initiation aux principales
de ces sciences: mécanique, optique, acoustique,
physico-chimie, botanique, zoologie, physiologie,
biologie. Dans l'école de culture, on n'enseigne pas
les sciences: on les illustre par quelques exemples,
choisis de telle façon que l'adolescent réfléchi puisse
se faire une idée nette de la méthode de chacune et
de sa portée. C'est parce qu'elles sont une expression
— une des plus magnifiques! — du génie humain
que les sciences constituent une discipline indispensable

de l'école d'humanité.

4 Le raisonnement syllogistique ne peut cependant pas être
complètement négligé; car, dans le raisonnement
expérimental, il y a aussi un moment déductif. C'est donc avec
raison que la logique formelle constitue une des branches
du programme de notre enseignement secondaire. Branche
qu'il convient, d'ailleurs, de tailler court, pour faire place
à la méthodologie, couronnement de l'étude des sciences au
gymnase.

J'ajoute que la psychologie, communément
enseignée au titre: philosophie, doit être considérée

comme une de ces sciences, aux méthodes et aux
principaux résultats desquels tous les jeunes gens
doivent être initiés. C'est même, de toutes les sciences

de faits, celle dont la connaissance contribue le

plus directement et le plus efficacement à épanouir
en l'être humain une authentique humanité. Pour

que ceux des élèves de l'enseignement secondaire

qui ne poursuivront pas leurs études jusqu'au gymnase

en aient quelque notion, il est donc désirable

que l'enseignement littéraire s'inspire de préoccupations,

non pas exclusivement stylistiques, mais

psychologiques et stylistiques.
La conception chrétienne de l'homme et de sa

destination, implicite à une éducation à l'humanité
dans la perspective pestalozzienne, comporte encore,
puisque l'éducation doit rendre l'adolescent capable
d'une action véritable, que tout «petit d'homme»
soit instruit des actes5 dont la succession constitue
l'histoire; et n'ignore pas non plus le milieu qui
impose à son activité des limites et des contraintes
inéluctables: le globe terrestre, son habitat. Seule, en
effet, la connaissance des conditions de l'action permet

une action efficace.
L'étude historique de notre civilisation moderne,

complétée par celle des civilisations dont elle
procède, la grecque et la romaine — dont les

«classiques» ont déjà pu prendre, dans les auteurs, une
connaissance fragmentaire — enracine, en quelque
sorte, l'adolescent dans l'humus nourricier d'une
tradition. Mais, faite comme elle doit l'être, elle ne
l'asservit pas à ce qui a été! car histoire, qu'est-ce
autre chose que la suite des initiatives par lesquelles
du nouvéau a été produit, par lesquelles le trésor de

la culture, lentement constitué, a été. siècle après
siècle, réévalué et enrichi? C'est en ce sens que la
connaissance du passé permet d'être véritablement
présent à soi-même et à son temps; objectif central
d'une éducation à l'humanité! Aux antipodes donc
du propos «archéologique» dans lequel l'école secondaire

a cherché, à certaines époques, un confortable
alibi!

On fait d'ailleurs de l'histoire dans les leçons de

langues, de mathématiques ou de sciences, toutes les

fois qu'on remonte aux origines d'un usage, d'une
doctrine ou d'une invention. En même temps qu'elle
constitue une des disciplines de l'enseignement de

culture, l'histoire est donc un point de vue, auquel
tous les maîtres feront bien de se placer, fréquemment;

mais toujours en référence expresse au pré-

5 Du temps où l'on parlait latin, on disait: Philologia est hu-
manitatis in verbo cognitio; historia est humanitatis in actu
cognitio.

100



sent, dans lequel ils doivent rendre leurs élèves
capables de vivre.

Dans les manuels d'histoire du siècle passé, il y
avait principalement des noms propres: souverains,
ministres, généraux; des batailles et des traités. Cette
histoire exclusivement politique — ou plutôt
extérieurement politique — tend à faire place, dans notre
enseignement secondaire, à l'histoire de la civilisation.

On ne saurait trop s'en réjouir: car c'est cela,
l'histoire propre à informer véritablement la
personne!

Il s'agit, en effet, que la génération qui relèvera,
demain, les générations révolues, sache dans quel
sens s'est exercé l'effort de création et d'évaluation

par lequel a pris forme notre civilisation. Il faut
qu'elle connaisse, dans tous les domaines, les œuvres
significatives, celles qui expriment, le plus fidèlement

et le plus profondément, la vocation de

l'homme: les œuvres constructives! et non ces
aberrations: les Jacqueries ou les guerres de conquête;
comment vivaient les hommes des siècles passés, et
non pas seulement comment ils s'exterminaient et
s'asservissaient à torn de rôle!

Dans l'esprit d'une éducation à l'humanité, ce

qu'il importe de présenter à l'adolescent, ce ne sont
donc pas les crimes d'un Néron ou les «divorces» d'un
Henri VIII, ni ces abcès de férocité collective qui
crevèrent, en quelque sorte, lors des guerres de

religion ou au cours des derniers conflits mondiaux;
mais les actes et les œuvres par lesquels l'homme
s'affirme créé à l'image de Dieu: le progrès de la
civilisation matérielle et de l'organisation sociale, des

sciences, des arts (littérature, peinture, sculpture,
architecture, musique), des religions et des

philosophies

Que certains aspects de cet effort, par lequel
l'homme tend à devenir l'homme, fassent, dans les

classes supérieures, l'objet d'un enseignement plus
développé: histoire de l'art, histoire de la philosophie6,

rien de mieux! Mais les faits principaux,
dans ces divers domaines, doivent être présentés et
évalués dans le premier cycle du cours d'histoire

8 Pour la philosophie, c'est même indispensable; car
l'adolescent ne s'intéresse profondément à ces problèmes que
vers la fin de ses études secondaires. Je n'ai pas le temps,
dans ce rapide survol, de marquer la nécessité, dans un
cours d'études prétendant constituer une éducation à

l'humanité, non seulement d'une sommaire initiation à la
discipline philosophique, mais, chez tous les maîtres de ce
degré, d'un tour d'esprit philosophique. Je l'ai dit dans un
chapitre de mon ouvrage Les humanités et la personne. Et
il n'est pas sans intérêt de noter que nos collègues suisses-

alémaniques cherchent actuellement à donner à l'enseignement

dans leurs gymnases cette portée philosophique, qui
lui manquait jusqu'ici, et qu'il s'applique à avoir dans les
nôtres.

générale7, de telle façon que les élèves quittant le
collège à 16 ans n'en emportent pas seulement un
cadre vide, mais une image colorée du devenir de

l'humanité. Bon nombre de nos maîtres, heureusement!

l'ont compris et s'ingénient à évoquer, dans

tous ces domaines, les figures et les œuvres les plus
riches de valeur humaine.

Si son passé donne à une civilisation son assise et
sa direction générale, le milieu géographique la
conditionne et la détermine aussi à bien des égards. La
découverte de terres nouvelles, au XVe et au XVIe
siècle, a profondément transformé, non seulement
l'état économique et social, mais encore la conception

que l'Européen se faisait de sa place dans l'univers.

L'exploration de l'Afrique (Livingstone, Stanley)

ou la conquête des pôles (Nansen. Scott,
Amundsen) ouvrent à l'humanité de vastes perspectives.

Et la mise en valeur de l'Hylé amazonienne
décongestionnerait les pays surpeuplés!

La présentation à l'adolescent du globe sur lequel
s'est déployée l'activité humaine, et qui lui réserve

encore tant de possibilités, s'impose donc pour les

mêmes raisons que l'étude des faits essentiels de

l'histoire. C'est le cadre de notre civilisation, le heu
de notre présence à l'humanité. De ce point infime,
d'ailleurs, la pensée s'élance et possède l'Univers:
ses milliards de soleils et ses millions de galaxies.
Le Cosmos, cette sublime conquête du génie humain!
et la cosmographie, couronnement nécessaire du
cours de géographie, dans une école considérant
comme sa tâche de présenter à l'adolescent les plus
exaltantes conquêtes de l'humanité! Il est donc
heureux que nos atlas et nos manuels en donnent
quelque idée à nos élèves.

En nous appliquant ainsi à déduire, de la conception

pestalozzienne de l'éducation à l'humanité, la
liste des disciplines au bénéfice desquelles l'écolier
doit être mis, pour qu'il puisse remplir sa destination
d'être humain et répondre à sa vocation personnelle,
nous avons retrouvé presque tout ce qui figure au
plan d'études de notre école secondaire: les
techniques spirituelles élémentaires, (que nous nous
sommes borné à rappeler, parce qu'elles sont, pour
l'essentiel, acquises avant l'entrée au collège) la
langue maternelle, les langues classiques et les

langues modernes, les mathématiques et les

sciences, l'histoire et la géographie. Il ne manque plus

que la gymnastique, le dessin et le chant. Mais on
voit d'emblée que, sans ces trois disciplines
(auxquelles une large place était réservée à l'institut
d'Yverdon), l'information de la personne humaine

7 C'est ce que réussit à faire l'auteur d'un petit volume de
309 pages, récemment sorti de presse: René Sédillot, Survol
de l'histoire du monde.

101



resterait incomplète; et que notre école secondaire

ne constituerait pas une authentique éducation à

l'humanité. Il convient donc de les maintenir à son

programme8 et, s'il est impossible de leur accorder
plus de temps, d'assurer du moins le plus haut
rendement à ces 5 ou 6 heures hebdomadaires.

En fait, on l'admet assez généralement pour la
culture physique, encore que la façon inepte dont le

sport est pratiqué (et exploité) indispose contre elle

un certain nombre d'esprits délicats. Mais c'est

justement parce que le sport commercialisé menace
l'harmonieux équilibre de la personne que l'école de

culture doit inspirer, à tous ses élèves, la volonté de

se mettre et de se maintenir en parfaite forme
physique, de telle façon qu'ils aient en leur corps un
docile et souple interprète, un serviteur qui ne
trahisse pas leur bonne volonté. Et, si je compare les

leçons de gymnastique données aujourd'hui dans

nos collèges avec celles que j'ai subies, collégien, il
n'est pas excessif de dire que c'est le jour et la nuit.

Il y a encore, dans notre corps enseignant, trop de

maîtres qui considèrent comme du temps perdu les

heures de dessin et de chant, à la fin desquelles
l'élève ne peut réciter aucune connaissance! Il suffit
cependant d'expliciter le contenu implicite de la
formule pestalozzienne: éducation à l'humanité, pour
se convaincre que ces branches, appelées par nos
Confédérés (conformément d'ailleurs à l'étymolo-
gie) branches «musiques», ne sont pas des branches

gourmandes. L'homme, en effet, n'est parfaitement
8 C'est ce qu'ont reconnu, pour les deux dernières, les membres

de la Société vaudoise des maîtres secondaires, en adoptant,

en septembre 1946, les conclusions d'un rapport
présenté par M. Jean Mottaz, et publié depuis: L'art à l'Ecole
secondaire.

homme que s'il est capable d'exprimer sa façon
personnelle de sentir, son être profond, par le moyen
d'un de ces arts, dont le dessin et le chant sont les

plus accessibles au plus grand, nombre; ou, du
moins, d'entendre ce que le graveur, le peintre, le
musicien s'offrent à lui révéler.

Deux penseurs de notre pays l'ont, dans le second

quart du XIXe siècle et au début de ce siècle-ci, rappelé

à une école devenue infidèle à la pensée
pestalozzienne: «Ce n'est pas par l'intelligence, écrivait
notre Vinet, dans ses Etudes sur la littérature française

au XIXe siècle, que deux êtres se touchent; ils
communiquerait de la sorte pendant des années sans
devenir intimes; mais le cœur est le véritable moi de

chaque homme. » Et, dans L'éducation, la famille et
la société: «Les beaux-arts sont une voix de

l'humanité et l'expression, sous des formes muables.
de ce qu'il y a d'immuable en elle, et par conséquent
de commun à tous les êtres qui la composent.» A
quoi fait écho, dans les Questions de C. F. Ramuz:
«L'art n'est pas seulement une satisfaction de

luxe ou une distraction du dimanche, mais pour
les hommes, sous ses diverses formes et à ses divers

degrés, la seule véritable nourriture.»
Notre corps enseignant secondaire à le comprendre9:

dans bon nombre de nos collèges, les maîtres
de dessin et de chant sont considérés par leurs
collègues comme de précieux collaborateurs; et les
branches «musiques» peuvent dès lors jouer leur
rôle, leur indispensable rôle, dans une institution
tendant à épanouir en l'adolescent tous les pouvoirs
dont l'harmonie constitue l'humanité. (à suivre)

9 Cf. mes deux articles intitulés: L'éducation esthétique dans
nos collègues, dans L'Educateur, 20 et 27 mars 1948.

Zum Literaturunterricht auf der Oberstufe
Von Dr. F. Lohrer

Elegien

Kränze und Blumen auf das Grab sind ein
Zeichen der Liebe und Verehrung, eine Erinnerung an
den Toten. Ein Zeichen der Liebe und Verehrung
ist auch der Nachruf — seien nun die Worte durch
den Priester, den Zeitungsredaktor oder — den
Dichter gesprochen.

Da ist zunächst jenes Dichterwort, das aus dem
wahren, im tiefsten Innern schwingenden Fühlen
strömt, ohne Zweck, einzig um dem persönlichen
Schmerz Ausdruck zu geben, wie in den Traueroden

auf den Tod des Vaters:

«... Ach, sie haben
Einen guten Mann begraben,
Und mir war er mehr!» (M. Claudius

«Selig, Vater, selig bist auch du!...» (Ch. Hölty)

Oder auf den Tod der Frau:

«Soll ich von deinem Tode singen?
0 Marianne, welch ein Lied...» (A. v. Haller)

Denken wir ferner an die tiefempfundenen
Gedichte Eichendorffs über den Tod seines Kindes.

Da ist die Klage über den Hinschied von Freunden:

«Ihr Edleren, ach, es bewächst
Eure Male schon ernstes Moos! ...»

(Klopstock. Die frühen Gräber)

«So umschatten mich Gedanken an das Grab
Der Geliebten...» (Klopstock, Die Sommernacht)

102


	L'"éducation à l'humanité" et la conception chrétienne de la personne

