Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 33 (1960-1961)

Heft: 9

Artikel: Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit : Gedanken zum
humanen Kern der Sprachen [Schluss]

Autor: Wein, Herman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-850499

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-850499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

d’autres 1’ont fait avant lui, et le font encore, en se
croyant appelé parce qu’il désire commander et se
croit capable de commander effectivement, parce
qull désire enseigner et se croit capable vraiment
enseigner.4

Se consulter soi-méme sur sa future vocation,
c’est, encore une fois, se poser la question: «Vais-je
étre capable de vivre (comme je I’ai écrit dans I’ou-
vrage que je viens de citer) avec des dissemblables,
avec des jeunes, différents de moi, dont je respec-
terai la nature propre, cette vie commune n’étant
possible qu’a cette condition.»

Ainsi cette question nouvelle, si rarement posée,
change totalement 1’attitude magistrale, enléve, doit
enlever a cette attitude ce qu’elle a toujours d’égo-
centrisme inconscient. Le maitre ne mesure plus

4 Et I'illusion est la méme chez celui qui se croit, et se veut,
non seulement instructeur, mais aussi, comme on dit, édu-
cateur. Mais, sous la forme sous laquelle elle est, combien
rarement, donnée a 1’école, I’éducation reste, comme le com-
mandement et l’enseignement, une action du maitre. Or,
dans la pédagogie nouvelle, I’éducation n’est pas une action
magistrale, telle que le futur maitre puisse se dire: «Je crois
savoir commander, je crois savoir enseigner, je crois savoir
éduquery. L’éducation n’est pas une action magistrale, elle
est la création d'un certain milieu de vie. On est éducateur
dans la mesure ol on sait créer ce milieu, et y vivre avec
les écoliers.

%

son efficacité pédagogique a ce qu’il sait, d'une facon
générale, commander, instruire, éduquer, mais a
la place que pourront tenir au moment voulu, au
sein d’'une communauté vivante, des interventions
ordonnantes, instruisantes, éduquantes, de sa part.
Ces interventions qui restent légitimes et nécessaires
n’entrainant aucune abdication de sa part! L’adulte
reste I’adulte, quand il vit avec les jeunes (enfants,
adolescents). S’il ne restait pas l'adulte, on pourrait
se demander, comme on dit familiérement, ce qu’il
fait 1a. Et les enfants se le demanderaient. Ils de-
mandent a la grande personne, surtout quand la
grande personne prétend vivre avec eux, de rester,
tout en les comprenant, en les acceptant, une grande
personne qui leur doit un appui, un réconfort, une
aide.

Avoir la vocation pédagogique, c’est donc se sentir
désireux et capable d’aider a croitre des étres vivants
qui ne sont pas arrivés au terme de leur croissance,
et naturellement, et nécessairement de leur donner
cette aide en vivant avec eux, et de la leur donner
selon leurs besoins, a leur mesure, comme dit Cla-
paréde, et non a la nétre5.

5 11 faut que le pédagogue aime les enfants, comme dit a peu
prés Roorda. )

Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit*

Gedanken zum humanen Kern der Sprachen

von Herman Wein

(SchluB) II.

Fur die Verschiedenheit des geschichtlichen
Aspekts von Sprache muf} es systematische Griinde
geben.

Sprachzeichen konnen zwischen Wesen von der
BewuBtseinsstruktur des Menschen prinzipiell drei
Grundfunktionen ausiiben: Sie kénnen 7urn (im
allerweitesten Sinn!) begleiten, auslésen, koordi-
nieren, rhythmisieren, dirigieren . .. Sie sind dann
eines der vielen ocharakteristischen, zwischen-
menschlichen Kontaktmittel — zwischen sozial han-
delnden, aber dabei nicht instinktformierten Wesen.
Erst spdter (in der individuellen und in der mensch-
heitlichen Entwicklung!) iiberholt dieses sprach-
liche Kontaktmittel alle anderen, durchsetzt alle
anderen, 1ost sie weitgehend ab.

Artikulierte Sprachlaute konnen ferner benen-
nen. Sie benennen urspringlich und iiberwiegend
Nicht-Sprachliches, mit dem Sprechende und Ange-
sprochene es zu tun haben. Was den heute teilweise

erforschten bemerkenswerten Denkleistungen eini-
ger Tierarten fehlt, ist das «benennende und be-
nannte Denken». Das benennende Denken schafft
sprachlich bezeichnete Welt, die sich von Bewuf}t-
sein zu BewuBtsein — in Gesellschaften, iiber Gene-
rationen und Volker hin — tibertragen laft. (Nicht
in praziser Konstanz freilich, sondern in geschicht-
licher Beweglichkeit!). Diese sprachliche Welt ver-
tritt die auBersprachliche Welt im BewuBtsein der
so Sprechenden und Sprache Verstehenden. Der
Aufbau der sprachlichen Welt geht beim Menschen-
kind mit dem Aufbau der BewuBtseinswelt schlecht-
hin Hand in Hand, in der Menschheitsgeschichte
mit dem Aufbau von kulturgriindenden Weltbil-
dern und mit Wissenschaft, die Wahrheit praten-
diert.

Sprachliches kann schlieBlich gegen Sprachliches
ausgetauscht werden. Das nennt man erklaren. Auf
eine sprachliche Frage — eine sprachliche Aussage
dariiber: was mit einem Sprachzeichen, mit einer
Sprachzeichenfolge, eigentlich gemeint war.

177



Das Laute-Hervorbringen sollte man nicht Spra-
che nennen, auch nicht beim Tier. In Lauten sagen
zu kdnnen, was mit anderen Lauten gemeint war —
das logon didonai (Rechenschaft gebendes Reden)
— ist erst denkendes Reden. Der Sprachausdruck
laBt sich umformen in anderen Ausdruck — aber
nicht beliebig, sondern nach Gesetzen. Diese bedeu-
ten den Ubergang von Ausrufen und vom Rade-
brechen zu Sprache, Die Gesetze brauchen dabei
keineswegs als solche bewuBt zu werden. Gramma-
tik und Syntax kommen spater. Die Sprachen neh-
men sich selbst in die Hand. Man lernt richtig spre-
chen (nota bene primir seine eigene Sprache — in
seiner eigenen Sprache; es muf} nicht die Schrift-
sprache sein). Und selbstverstiandlich braucht hier
«lernen» kein schulmaBiges mit Lehrer- und Schii-
ler-Rollen zu bedeuten. Wohl aber kommt das ganz
andersartige Verhéltnis zwischen demjenigen, der
die Sprache schon meistert, zwischen dem Awus-
drucksreichen, und dem noch Ausdrucks-armen oder
-gehemmten, ins Spiel. Wir lernen unsere Sprache
unser ganzes Leben lang, nicht zuletzt aus immer
neuen Ausdruckswelten und -experimenten gedich-
teter Sprache. Aber es ist fiir diesen einzigartigen
Lernprozefl systematische Voraussetzung. daf3 wir
schon sprechen, und zwar eine gemeinsame Spra-
che, die schon da ist vor allen Manipulationen des
methodischen Lehrens und Lernens. —

Eine umfassende «Semeologie» forderte de Saus-
sure. Eine «Semiotik» forderte John Locke am Ende
seines «HEssay concerning human understandings.
Locke teilte die Philosophie in drei Gebiete, deren
eines die allgemeine Zeichenlehre sein sollte. Nicht
unbeeinfluBt von der amerikanischen behavioristi-
schen Psychologie, deren Dogmatismus aber im we-
sentlichen Uberwunden ist, sowie von seinem Leh-
rer, dem Sozialpsychologen und Philosophen George
Herbert Mead, hat Charles Morris die Semiotik neu-
erdings bekannt gemacht in seinem Werk «Signs,
language, and behaviors (New York 1946).

Zeichen schlechthin (nicht blo Sprachzeichen)
kénnen mehrerlei Funktion haben und korrespon-
dieren je verschieden hohen Niveaux der BewuBt-
heit.

1. «Pragmatisches Funktion: Die direkte Zei-
chen-Wirkung aufs Tun bzw. Verhalten. Sie spielt
schon beim Tier eine hervorragende Rolle. 2. «Se-
mantische» Funktion: Zeichen fiir ein bezeichnetes
Anderes, das es im Bewufitsein vertritt. Dies setzt
insoweit Bewufltsein von der Art des menschlichen
voraus (das sich ontogenetisch ja erst auf einer be-
stimmten Stufe der kindlichen Entwicklung auf-
baut) als Fahigkeit zur Objektivation darin invol-
viert ist. 3. «Syntaktische» Funktion: Zeichen fiir

178

Zeichen . ..: Das ergibt die Vermitteltheit des
menschlichen Weltbezugs, die sich menschheitsge-
schichtlich unabsehbar steigert und aufbaut zu
Symbolwelten der Wissenschaften und Kiinste und
Symbolwelten von Technik und Organisation . . .
Sie ziehen das BewuBtsein des menschlichen Indivi-
duums in die Welt des Allgemeinen und diese in
die standige Labilitat, — in das rastlose gesellschaft-
liche wund geschichtliche Rollen-Spiel hinein.
Schrift fiir Sprache ist der Beginn dieser Entwick-
lung. Die Vision der scheinbaren Kulturvollendung
in Hermann Hesses «Glasperlenspiels ist eben um
den Gedanken der perfekten Konvertibilitat aller
geistigen Zeichensysteme und Symbolsprachen
gruppiert, so daf} alle Bewegung nur mehr das Spiel
des Ubersetzens der einen Symbolsprache in die an-
dere wire. Aber die «Vollendung» bleibt nicht sta-
bil. Sonst wire sie unmenschlich.

Wenn es vorsichtig verstanden wird. darf man
zusammenfassend sagen: Der ersie Aspekt der Zei-
chenfunktion ist der des Signalisierens; der zweite
der Aspekt des Stellvertretens; der dritte der Aspekt
des Umformens. Oder vom Zeichen-Verstehenden
her charakterisiert: Reagieren auf Zeichen, Reagie-
ren auf das Bezeichnete, Reagieren auf Zeichen als
Zeichen. Signal, Vertretung, Umformung sind nicht
in irgendeinem engeren Sinne, sondern in dem wei-
testen moglichen Bedeutungsfeld zu nehmen.

Entscheidend wichtig ist die Einsicht, daf} sich in
allen drei Aspekten Erkenmtnismafiges und Nicht-
ErkenntnismaBiges der Zeichenfunktion durchdrin-
gen. Nicht nur die Sprache im ganzen, sondern
schon die Elemente der Zeichenfunktion, fiigen sich
nicht der neopositivistischen Lehre von den ver-
schiedenen Sinnarten von Sprachlichem, der Alter-
native namlich zwischen rein informativem oder
rein non-informativem (gleich «emotivems, «evo-
kativem») Sprachsinn. Man darf es sich nicht
schenken, die anthropologischen und soziologischen
Komplikationen des Zeichenthemas zu beriicksich-
tigen. —

Von der Zeichenfunktion-im-allgemeinen miissen
wir nun wieder zu spezifischen Funktionen des
Sprachzeichens hinabsteigen. Denn die falschlich
sogenannten «natiirlichen», in Wahrheit geschicht-
lichen Sprachen, sind Zeichensysteme. Aber sie sind
einzigartige Zeichensysteme.

Bei dem vorwiegend sprachvermittelt sich zur
Welt verhaltenden Wesen Mensch bedingen sich
Artikulation des sprachlichen Verhaltens und des
Gesamtverhaltens gegenseitig. Sie bauen sich beide
in dieser Wechselwirkung auf. Das Kind lernt in
einem hochkomplexen ProzeB, zugleich seine Mit-
teilungslaute und sein pragmatisches Gesamtver-



haltnis zur Umwelt zu formieren und zu organisie-
ren, das heiBit nach iiberindividuellen Normen auf-
zubauen. Insofern dreht es sich schon auf dieser
Schicht qua Sprache immer um mehr als um ein-
zelne Signale, wie sie das instinktformierte Tier gibt.

Das artikulierte Sprechverhalten tritt auf hherer
BewuBtseinsstufe in den Dienst des sich gleichzeitig
und in Wechselbezug entwickelnden und kontrastie-
renden Ich-BewuBtseins und Gegenstands-Bewuft-
seins. Rilke hat beschrieben, wie dem Kind das Be-
wufBtsein vom «anderen» an der Puppe erwichst
(«Oh Puppe, fernste Figur .. .»). Nun ist ein Ge-
sprachspartner, ein Gegeniiber, da. Max Scheler hat
es als den Schritt von der Welt aus «Widersténden»
zur Welt aus «Gegenstanden» bezeichnet. Einge-
schaltet in diesen neuen Weltbezug werden die ar-
tikulierten Sprachelemente zu semantischernn Ob-
jektivationen; das heiBit sie deuten auf mehr-als-
sprachliches Sein der Gegenstandswelt oder der Du-
und-Wir-Welt oder der Ich-Welt hin. Insofern ist
hier schon mehr da als einzelne Marken oder Na-
men, die etwas vertreten im Sinne einer mechani-
schen Koppelung oder abstrakten Zuordnung.

Mit der intersubjektiven, objektivierenden, «be-
deutenden» Artikulation des Sprechens ist ein fir
die Sprachgemeinschaft verbindliches Sprach-Sy-
stem (la langue) da. Dies ist ein System mit «va-
leurs (Stellenwerten) », wie de Saussure sagte. Jedes
«System» hat Regeln, welche die Beliebigkeit der
Beziehungen seiner Elemente einschrinken und die
qua Sprache «syntaktisches Regeln heiflen sollen.
Im System hat jedes Element einen geordneten Be-
zug zu allen andern. Systeme haben ein Eigenleben.
Die sogenannten «natiirlichen» Sprachen sind «in
sich geschlossene, schépferische, symbolische Or-
ganisationen». Neben diese Definition des aus Oster-
reich nach den USA gegangenen Edward Sapir, des
eigentlichen Vaters der amerikanischen Verbindung
von Linguistik und Ethnologie, ist die Hauptkatego-
rie der New Yorker Philosophin Susanne Langer,
einer Whitehead- und Cassirer-Schiilerin, zu stel-
len: «symbolic transformation». Der Symbolismus
entfaltet Eigengesetzlichkeit, wie wir es in anderer
Weise bei den subtilen Kunstsprachen des mathe-
matischen, logischen, kiinstlerischen Symbolismus
beobachten. Zweifellos werden — individualge-
schichtlich und menschheitsgeschichtlich — zu-
nachst fiir bestimmte Anzahlen Zahlworter und
Zahlzeichen verwendet. Diese aber werden dann in-
folge ihrer systematischen Natur operabel: unab-
hangig von gezahlten Dingen. Operationen der Ad-
dition, Subtraktion usf. lassen das System auf der
allerelementarsten Stufe funktionieren. Die Opera-
tionsregeln brauchen keineswegs als solche bewuBt

zu sein. Es dreht sich nur darum, daB sie fungieren.
Das gilt auch von den uns freilich unvergleichlich
weniger durchschaubaren Systemen der Sprachen,
die nicht konstruiert sind. —

Um es noch einmal in der entgegengesetzten Rei-
henfolge durchzugehen: Zeichen fiir Zeichen fiir
Zeichen . . .: Das bedeutet den Moglichkeitsraum
der Manipulation, und, als an diesen sich entéu-
Bernd und entfremdend, das Menschliche in seiner
Labilitdat und Unabsehbarkeit — in seinen selbstent-
worfenen Zeichen-Spielen, in denen es sich ver-
fangt.

Sprachzeichen als Namen fiir AuBersprachliches:
Das bedeutet den ersten grundlegenden Schritt zur
Reprisentation im benennenden Denken, — zur ei-
genen Welt, die der Mensch neben die andere
stellte, wie Nietzsche sich ausdriickt.

Gemeinsam verwendete Zeichen, die zu gemein-
samem Handeln gehoren: Das bedeutet fir die
nicht instinktgefithrte, menschliche soziale Existenz
die Versuche, sich selbst zu ordnen. Die geschicht-
lich konkreten Gesellschaften enthalten als Motor
die diversen Versuche, Entwiirfe. Appelle zur Ord-
nung. Gemeinsam beachtete Zeichen und Symbole
sind dafiir Voraussetzung. Die «Geschichtlichkeits»
des Menschen ist (realistisch, nicht existenziali-
stisch gesehen!) nichts anderes als das vielfiltige
Geschick dieser Versuche und Entwiirfe, ihr stén-
diges Scheitern, Sichwiederherstellen, Sichbeein-
flussen und -vernichten. —

III.

Wie stehen nun die verschiedenen systematischen
Dimensionen des Sprachzeichens in der Geschichte
und in der Gegenwart? Was die Gegenwart betrifft,
so ist von der Dissoziation der Sprachaspekte zu be-
richten.

Die Privalenz des pragmatischen Aspekts: Die
Sprachwelt untersteht dem AuBersprachlichen.
Menschheitsgeschichtlich (iibrigens auch indivi-
dualgeschichtlich) ist dies ein urspriinglicher, pri-
mitiver Stand der Dinge. Primitivkulturen schei-
nen diesen Sprachzustand zu zeigen. Bronislaw
Malinowski aus Krakau, der einst bei Wilhelm
Wundt in Leipzig «Voélkerpsychologie» studiert
hatte und dann in Amerika einer der fruchtbarsten
Vertreter der Verbindung von Sprachstudien mit
volkerkundlichen, anthropologischen Studien wur-
de, hat im field-work bei den Trobriand-Insulanern
in der Siidsee Sprache in diesem ganz vorwaltend
pragmatischen Stadium vorgefunden. Er schreibt:
«...Sprache in ihrer primaren Funktion und ur-
spriinglichen Gestalt hat einen wesentlich pragmati-
schen Charakter»; sie ist «eine Form des Verhal-

179



tens, ein unentbehrliches Element aufeinander ab-
gestimmter menschlicher Handlung . . . Erzdhlendes
Sprechen ist abgeleitet in seiner Funktion ... Die
Weise, in der es seine Bedeutung gewinnt, kann nur
verstanden werden von der direkten Funktion des
Sprechens in der Handlung her . . . Die erkenntnis-
dienliche Funktion eines Berichtes ist untergeord-
net seiner sozialen und emotionalen Funktion (the
referential function of a narrative is subordinate to
its social and emotive function . . .)».

In diesem Stadium haben die Sprachen also zum
fast einzigen Prinzip die Sozial-Funktion. Sie sind
weder das Resultat von Gedankenarbeit noch regen
sie solche im Zuhérer an. Malinowski hat fiir das
psychische Sozialleben durch Sprachsignale den
Ausdruck «phatic communion» vorgeschlagen. Be-
sonders unheimliche Phdnomene des heutigen Mas-
senpsychelebens diirften auf der gleichen Linie lie-
gen: Sprache hat hier nichts zu schaffen mit Wahr-
heit. «Sprache als Wirkung», als «Appell», heifit im
Technischen Zeitalter: Propaganda, «plakatierende»
Rede (PleBner), «Neuspraches (Orwell). Hegel
wufBite es schon: «Reden sind Handlungen unter
Menschen, und zwar sehr wesentliche und wirk-
same Handlungen.» «Durch Reden miissen die
Menschen zu den Handlungen gebracht werden;
und solche Reden machen dann einen wesentlichen
Teil der Geschichte aus».

Im Aufbau der Kulturen war Sprache dagegen
Aussage, war apophantisch, war Wissenschaft von
etwas. Hier ko-operieren alle Sprachaspekte. Spra-
che ist Offenbarung — im weitesten Sinn, nicht
theologisch genommen. Satzstruktur ist Seinsstruk-
tur: «Praedicatum inest subiecto» (Leibniz); die
Bibel ist wortlich wahr; aber auch das in gelehrter
Hochsprache und mathematischer Sprache ausge-
sprochene Naturgesetz ist direkte Abschrift aus dem
Buch der Natur, ist Partitur der harmonia mundi,
die im Kosmos spielt; der Aufbau der Gottlichen
Komédie bildet den ordo der natiirlichen und tiber-
natiirlichen Sphéren ab. Das Bezeichnete hinter den
Zeichen ist unbezweifelt. Fern ist noch die Zeit
der «Familie der Sprachspiele», die Wittgensteins
NachlaBl uns allein iibrig 1aBt; oder wo der Mathe-
matik treibende Mensch mit sich selbst zu spielen
scheint — wie nach heutigen «operationalistischen»
Deutungen der mathematischen und der physi-
kalischen Verfahren (Philipp Frank, Percy Brigde-
man u. a. — auf den Wegen von Ernst Mach und
Henri Poincaré . . .).

Bis zum Barock, bis zu Leibniz, ist in Religion,
Philosophie, Wissenschaft, Kunst die darstellende
Zeit. Und welcher andere Impuls hétte Europa grof3
gemacht? Freilich, da waren Nominalisten des Mit-

180

telalters, denen die Namen fiir Allgemeines nur
«flatus vocis» waren; Wilhelm von Occam, Franz
Suarez, Descartes, Locke sind einige Marken auf
dem Weg zu einem spaten kritischen BewuBtsein.
Es gipfelt in Kant: das Aussprechbare und Wilbare
ist Sprache und Wissen von etwas letztlich Urnaus-
sprechlichem, Unerkennbarem, — von dem «unse-
ren Begriffen sich entziehenden Grund derselbens.
So sagt Kant fiir das «Ding an sich» (B 709, 710,
Kritik der reinen Vernunft): Aber er streicht es
nicht!

Schwelle zur Gegenwart sind die genialen Oui-
sider und Selbstdestrukteure Kierkegaard und Nietz-
sche. Whorf und Wittgenstein werden ihnen folgen.
Ich zitiere Nietzsche: «Die Sprache als vermeint-
liche Wissenschaft . . . Insofern der Mensch an die
Begriffe und Namen der Dinge als an aeternae
veritates durch lange Zeitstrecken hindurch ge-
glaubt hat, hat er sich jenen Stolz angeeignet, mit
dem er sich iiber das Thier erhob: er meint wirk-
lich in der Sprache die Erkenntnis der Welt zu ha-
ben. . .». «Das sieht iiberall Théater und Thun: das
glaubt an Willen als Ursache tiberhaupt; das glaubt
an’s ,Ich’, ans’s Ich als Sein, an’s Ich als Substanz
und projicirt den Glauben an die Ich-Substanz auf
alle Dinge — es schafft erst damit den Begriff
,Ding’ . . .» So wird die «Hinterwelt» des Bezeich-
neten hinter den Zeichen «demaskiert», — womit
ich zwel weithin in die Gegenwart wirkende Ter-

- mini der Nietzscheschen Anti-metaphysik zu Wort

kommen lasse. Am pointiertesten hat ein in Europa
wenig bekannter Vorlaufer des heutigen Operatio-
nalismus, der amerikanische Bankier Alexander
Bryan Johnson, 1825 die semantisch heile Sprache
zu Grabe getragen und die metabole fixiert mit der
Formel: «to make nature the expositor of words, in-

. stead of making words the expositor of nature». Die

beiden grofiten Relativisten nach Nietzsche und
Spengler — Benjamin Lee Whorf und Ludwig
Wittgenstein — haben das Wort als Bedeutungs-
trager, also seine semantische Funktion, radikal be-
zweifelt. Ich zitiere Whorfs sogenanntes «linguisti-
sches Relativitatsprinzip» aus «Collected papers on
Metalinguistics», 1952 veroffentlicht vom U.S. State
Department: «Die Benutzer von deutlich verschie-
denen Grammatiken werden durch ihre Grammati-
ken auf verschiedene Typen von Beobachtungen hin-
gewiesen und auf verschiedene Auswertungen &u-
Berlich dhnlicher Beobachtungsakte. Sie sind daher
nicht aquivalent als Beobachter, sondern miissen
auf einigermaBen verschiedene Weltaspekte hinaus-
kommen». Der § 120 von Wittgensteins «Philoso-
phical Investigations» von 1953 lautet: «Man sagt:
Es kommt nicht aufs Wort an, sondern auf seine



Bedeutung; und denkt dabei an die Bedeutung, wie
an eine Sache von der Art des Wortes, wenn auch
vom Wort verschieden. Hier das Wort, hier die Be-
deutung. Das Geld und die Kuh, die man dafiir kau-
fen kann...» Die Pointe dieses grimmigen Aphoris-
mus ist natirlich: daBl das Geldzeichen — das in
seinem abstrakten monetdren Zeichensystem und
vereinbarten oder gesteuert manipulierbaren Kauf-
kraftsystem rangiert — und die Kuh im Stall
und auf der Weide per se nichts «mit einander zu
tun haben». D. i. eine Konzentration des skeptischen
und kritischen Geistes auf die Sprachseite des Gei-
stigen. Aber das geht noch einmal andere Wege als
die antike Sophistik, als der spatmittelalterliche No-
minalismus, und selbst als die Sprachkritik Mauth-
ners, Russells und des Wittgensteinschen «Tractatus
logico-philosophicus» aus dem 1. Drittel unseres
Jahrhunderts . . . Nicht nur die Briicke vom Sprach-
zeichen zu Sein, sondern auch diejenige zum Be-
wufitsein steht jetzt in Frage.

Wohin dies fithrt, wird als die eigenartig per-
verse Verselbstandigung der Sprache sichtbar. Die
Sprachwelt spinnt sich in sich selbst ein, Sprache
spricht tiber Sprache ... Wir leben in der Zeit der
Zeichen und der Zeichen- und Signalspiele, des
chiffrierten Lebens in indefinitum. «Zeichen fir
Zeichen» heiBit messen: Zahlen fir Grade, Zeiger-
stellungen fiir Zeit und Vorgang, Summe oder Quo-
tient von Ablesungen als «ziming» und «scoring,
Notationen von Geldwertsymbolen als Besitz,
Bilanz, Transaktion, das heiBt das Auszdhlen der
Spielmarken als sLeistung». Das alles ist «Sprache»
in der Funktion von Information. Das Binnenleben

semiotischen Manipulierens wird autark und dikta-

torisch: Wichtig sind die Regeln: Wirklich ist, was
mefBbar, was umformbar ist ins System. Wissen-
schaft geht in Wissenschafts-Sprache uber. Aus
«Protokollsatzen» plus «logischer Syntax» wollte der
Rudolf Carnap der zwanziger Jahre Wissenschaft
konstruieren. Philosophie geht von den ihr ange-
stammten Gegenstinden zur Analyse der Aussagen
itber diese Gegenstiande fort. Es dreht sich um die
Setzung von Regeln fiir die Konstruktion in sich
koharenter «Sprachens. Diese Regeln sind Konven-
tionen, welche die Struktur freigewahlter «Sprache»
bestimmen. Da sie Regeln sind, sind sie weder wahr
noch falsch, sondern willensmaBige Entscheidun-
gen. So urteilte Hans Reichenbach, der vor kurzem
verstorbene — néchst Carnap — fiihrende logische
Positivist und Physiker, mit dem ich 1952 in Los
Angeles noch kurz sprechen konnte. Er hat gesehen
und deutlich hinzugefiigt: Die Sprachkonstruktion
ist doch nicht willkiirlich — insofern namlich mit
einer bestimmten Sprache bestimmten menschli-

chen Zwecken gedient werden soll, fiir die sich nicht
jede Gamitur von willkiirlich gewahlten «Regelns
gleich gut eignet. Reichenbach war aber eben — mit
Herbert Feigl — der «Realist» im Lager der Neu-
positivisten. —

Es bahnt sich heute noch weitere Loslosung der
Sprache izberhaupt vom Gesamt-Humanen und Ge-
samt-Kulturellen an, Loslosung des syntaktischen
und Loslosung des pragmatischen Aspekts vom se-
mantischen, das heifit letztlich von der Wahrheit.

Zum ersten Punkt: Das Spiel des feuilletonisti-
schen und glottozentrischen Zeitalters ist «a comedy
for those who play and a tragedy for those who act».
Die Uhren werden fiir die Zeit genommen, die hi-
storia fiir die Geschichte, die Konvention fur das
Gesetz und fiir den Stil, die Aussage fiir die Er-
kenntnis und die Sprache fiir die Wissenschaft, —
schlieBlich die Verstandigung fiir die Sprache. Witt-
gensteins «Philosophical Investigations» (Oxford
1953) untersuchen Sprache in der Verstindigung
zwischen einem A und einem B. Das Funktionieren
der Verstandigung nennt Wittgenstein ein «Sprach-
spiel». Er gibt selbst an einer Stelle zu, daB seine
Sprachspiele eigentlich Verstiandigungsspiele sind.
Als ob nicht umgekehrt die Verstindigung in der
Sprache zu suchen wire, die A und B schon gemein-
sam hatten! Diese Sprache ist ja bei aller «Verwen-
dung», bei allem «Funktionieren unserer Satze,
die Wittgenstein untersuchen will, vorausgesetzt.
Sprache so verstanden (als la langue) ist dann nicht
gleich der Summe der Verstindigungsleistungen
(la parole), so gut wie das Schachspiel nicht gleich
der Summe der Schachpartien und Schachziige ist,
und altgriechische Sprache nicht gleich der Summe
der aufgefundenen griechischen Inschriften ... Hier
ist der Positivismus positiv widerlegbar.

Das Feuilletonistische Zeitalter, das vieles tiiftelt,
aber nichts eigentlich will, verliebt sich in die Spra-
che-an-und-fiir-sich. Die Verdrehung des Fundie-
rungsverhéltnisses von la langue und la parole ist
die Bedingung der Moglichkeit dafiir.

Zum zweiten Punkt: Statt der semantischen in-
tentio recta auf das Bezeichnete — die Indirektheit
der Zeichen fiir Zeichen. Dahinter steht vielfach
ein unserer Zeit naheliegendes Hinausschieben des
Eigentlichen, des Sachlichen.

Ich horte einmal folgende utopische Groteske:
Fin Diktator befiehlt die Physiker seines Landes zu-
sammen in einen Saal. Er zeigt ihnen in der Mitte
des Raumes eine aus dem Ausland erbeutete Atom-
bombe mit Zeitziindung. Er spricht zu-thnen: Wenn
ich diesen Raum jetzt verlasse, wird er von auflen
verschlossen. Sie miussen das Geheimnis der Atom-
bombe l6sen, oder Sie werden von der auf Zeit ge-

181



stellten Bombe zerstort werden. Die Physiker be-
mithen sich vergebens um die Erkenntnis des Ob-
jekts. Plotzlich tritt einer vor und spricht: Wir be-
kommen nicht heraus, was eine Atombombe ist.
Aber wenn da ein Zeitziinder ist, so werden wir
eine Uhr ticken horen. Was wir machen kénnen ist,
dafB wir die Uhr zuriickstellen . . .

Solche verzweifelten und zugleich spielerischen

Perversionen einer «Losung», die Erkenntnis der
Ursache erforderte und nicht Manipulieren mit Zei-
chen, konnen nur verzweifelt unhistorische und
spielerische Kopfe begeistern. Mogen diese auch in
der Neusprache der augenblicklichen Politik die
Pseudo-Lésung als die «realistische» proklamie-
ren. ..
Zum dritten Punkt: Zeichenverdrehungen — so-
genannte «Sprachregelungen» — vermogen in der
Tat Wissenschaft und Geschichte umzuformen.
John Lockes Satz: Selbst Kaiser Augustus auf dem
Hohepunkt seiner Macht habe nicht ein einziges
lateinisches Wort neu schaffen kénnen, war schon
zu Lockes Zeit und zu Rémerzeiten falsch. Die tan-
trischen Kiinste der Formeln sind wohl so alt wie
Politik schlechthin. Immerhin ist die «vermeintliche
Wissenschafts der Totschlagworter und Totschwei-
geworter — <«Revanchisten, Halbstarke, Wirt-
schaftswunder, Konformisten», und wie sie alle
heiflen . .. — heute in ein ungeahntes Stadium ein-
getreten. Die diktatorisch gesteuerte «Neusprache»
ist schon seit einer Weile keine Utopie von «1948»
mehr. Wortschépfung hat es immer gegeben. Aber
unsere Massengesellschaft wird vom Wortfetischis-
mus befallen.

Neu ist ferner das fiir die heutige Lage charakteri-
stische Nebeneinander ganzer Gruppen untereinan-
der radikal divergenter, eindrucksvoller Zweckspra-
chen und Kunstsprachen: solche zur Verhaltens-,
Denk- und Gesinnungsbeeinflussung (die Schola-
stik der Ideologien) ; ferner Sprachen-im-weiteren-
Sinne — zur Verfremdung der scheinbaren Wirk-
lichkeit und zur Wirklichkeitsannaherung zugleich
(Beispiele: die dichterischen Sprachexperimente von
den Symbolisten bis zu Brecht, von den Sprachkon-
glomeraten der Joyce und Pound bis zu Samuel
Beckett; der Dadaismus von gestern, Majakowskij
und der Standardjargon anderer sowjetischer Pro-
letliteratur von heute; aber auch die Versuche rein-
ster sprachlicher Transzendenz: Trakl, Benn und
andere) ; schlieBlich formalisierte Sprachen, die den
moglichen Zeichenbeziehungen iiberhaupt in unge-
ahnter Vollendung nachgehen (Beispiele: die ge-
deuteten und die nichtgedeuteten Kalkiile der Lo-
gistiker). —

Ich fasse zusammen: Der Ausgangspunkt unserer

182

Uberlegungen war: die Verriickung der Stellung der
Sprache im Gesamtsystem des Humanen. Wir be-
merkten den heutigen Uberhang konstruierter
Kunstsprachen, improvisierter Sprachspiele und
dementsprechender unhistorischer, unhumanisti-
scher Sprachauffassungen. Wir warfen einen fliich-
tigen Blick auf die geschichtlichen und die systema-
tischen Koordinaten des Phédnomens. In der Weise
der eigentiimlichen Dissoziation des pragmatischen,
semantischen und syntaktischen Sprachaspekts
scheint das BewuBtsein von der Finbettung der
Sprachen in «die Gesamtheit der menschlichen
Verhaltnisse» (de Saussure) in Vergessenheit zu ge-
raten. Die rasche Entwicklung kiinstlicher Sekun-
darsprachen kann — ohne philosophisches Erin-
nern — dazu verfiithren, zu vergessen, daf} immer
schon Sprache da sein muf}, um Sprache zu erfin-
den, — und daB eben deshalb Sprache sami allen
konstruierten Kunstsprachen zur Geschichte —
nicht nur der Zukunft, sondern auch der Vergan-
genheit gehort und von daher ihre Verbindlichkeit
fiir menschliche Gesellschaften hat.

Das ist schon bei de Saussure zu finden. Am An-
fang seines grundlegenden Werks steht der erstaun-
lich falsch klingende Satz, die Sprache (la langue)
bestehe «kraft einer Art Kontrakts zwischen den
Gliedern der Sprachgemeinschaft. Aber eine spatere
Stelle von groBer Vollendung stellt das Bild richtig:
«Man kann die Sprache also nicht einfach fiir einen
bloen Kontrakt halten, und es ist besonders lehr-
reich, das sprachliche Zeichen gerade von dieser
Seite aus zu untersuchen; denn wenn man beweisen
will, daB ein in einer sozialen Gemeinschaft gelten-
des Gesetz etwas Feststehendes ist, dem man wirk-
lich unterworfen ist, und nicht nur eine freiwillig
itbermommene Regel darstellt, so bietet die Sprache
das alleriiberzeugendste Beweisstiick dafiir. In wel-
cher Weise ist nun das sprachliche Zeichen dem
Einfluf3 unseres Willens entriickt, und ferner: Wel-
ches sind die wichtigsten Folgerungen, die sich dar-
aus ergeben? In jeder beliebigen Epoche, so weit wir
auch zuriickgehen mogen, erscheint die Sprache im-
mer als das Erbe der vorausgehenden Epoche. Einen
Vorgang, durch welchen irgendwann den Sachen
Namen beigelegt, in dem Vorstellungen und Laut-
bilder einen Pakt geschlossen hétten — einen sol-
chen Vorgang kénnen wir uns zwar begrifflich vor-
stellen, aber niemals hat man so etwas beobachtet
und festgestellt . . . In Wahrheit hat keine Gemein-
schaft die Sprache je anders gekannt denn als ein
von den fritheren Generationen ererbtes Produkt,
das man so, wie es war, zu iibernehmen hatte». Die
Ausnahmen der «Sprachregelungen» werden de
Saussures Regel bestdtigen.



De Saussures Worte werden ferner als weniger
mystisch gelten diirfen als diejenigen, von denen
Martin Heidegger dieses Frithjahr in Miinchen aus-
ging: Die Sprache «spricht einzig und einsam mit
sich selber».1

Die Beleuchtung der heutigen Einstellung zur
Sprache wirft ein ernstes Licht auf den heutigen
Kulturzustand. Wir leben heute im Zeitalter des
Spiels, — und nicht nur der Wort-Spielerei. Wir
stehen heute vor der Alternative, das tragende hu-
manum — die menschliche Sprache — auf mono-
logische oder informative Spiele oder aber auf ge-
schichtlichen Ernst zu beziehen. Ziwischen Spiel und
Geschichte besteht Antithetik. Seit Kierkegaards
«Entweder/Oder» weil man es, — oder immer hat
man es gewuBt. Das eigentiimliche Zerbrechen des
Glasperlenspiels an der Geschichte im SchluSpassus
von Hermann Hesses Alterswerk ist eine heutige
Aussage dartiber. Zwielichtig stehen Sprachregelun-
gen, Neusprachen, Sprachkritik da, — die Spiel-
theorien der Sprache, die kybernetischen Roboter-
theorien, die Verbetrieblichung der Sprache in der
Kulturindustrie, das Spiel, das die politischen
Falschmiinzer mit Namen und Worten treiben. . .
Aber wir dirfen die vielen Heutigen nicht verges-
sen, die wissen, daBl die Spiele nur in den Zwischen-
raumen der Geschichte Raum haben, daB3 der
Mensch die Spiele spielt — und denn in bestimmten
Zustanden auch seine Spiele mit sic spielen 1aBt. —

Ansitze zur Wiederbesinnung auf den Ernst der
Sprache in ihrer Integration in die «Gesamtheit der
menschlichen Verhaltnisse» gehoren sehr wohl
auch zum Bild unserer Zeit. Hier kann man an un-
tereinander ungemein Divergentes denken: an Hof-
mannsthal, Rilke, T. S. Eliot, oder an Karl Kraus,
an Hermann Hesses Lebenswerk oder an Saint-Exu-
pérys «Citadelle», an Heideggers Spatwerk, an Benn
oder an Borchardt, an Mallarmé und Valéry. Man

darf sich auch in Europa an den eigentiimlichen,
nach Amerika emigrierten polnischen Ingenieur
Alfred Korzybski (1879—1950)2 erinnern. Er be-
griindete die Bewegung der «Allgemeinen Seman-
tik (General Semantics)», die unter anderem das
hochstehende wissenschaftliche Magazin mit dem
vorbildlich bescheidenen Namen «Etc.» heraus-
bringt.

Wittgenstein schlieBlich wollte gar keine «Sprach-
theorie» geben und war alles andere als ein Posi-
tivist. Er nannte seine Untersuchungen ein «Al-
bum>» «philosophischer Bemerkungens. Erst die
Wittgensteinianer, die eine «Metaphilosophie» pro-
pagieren, halten ihre Sprachphilosophie fiir die ein-
zige Philosophie unserer Zeit.

Der Entmenschung der Sprache entgegen wirkt
alle Bescheidung — in der Zeit der Geschifte ma-
chenden Sprechautomaten und der Geschichte ma-
chenden Sprachregelungen und wuchernden Neu-
sprachen. Diese Phédnomene der Jetztzeit erzeugen
BewuBtseins-Enge von noch nie dagewesener Ge-
fahrlichkeit. Erinnernde Sprachphilosophie stellt
dem entgegen: BewuBtseins-Erweiterung, die in der
Jetztzeit eben auch neuartige Chancen hat.

GeschichtsbewuBtsein bewirkt kleinere Praten-
tion und gréferen Horizont. Heutige Entmenschung
der Sprache zum Instrument der «Nachrichtenver-
arbeitung» kann nur den dupieren, der vergiBit, was
Sprache schon alles war. Das humane Pantheon
erzittert nicht vor diesen neuen Géttern. Das kind-
liche Prestige-Raffen mit Signal- und Appell-Spie-
len sei Nicht-Geschichtsbewufiten vergonnt. Uber
«Nutzen und Nachteil der Historie» entscheidet die
Historie . . .
me, herausgegeben von der Bayerischen Akademie

der Schonen Kiinste, Miinchen 1959. Seite 137.
2 Manhood of Humanity, 1921; Science and Sanity, 1933.

Das Verhiiltnis Lehrer — Schiiler
H. Briitsch

Die Arbeit des Lehrers besteht weithin aus Kom-
promissen zwischen Gewolltem und Erreichtem.
Das ist ja die eigentliche Herz- und Nervenbela-
stung, die dieser Arbeit das Geprige gibt und die
Kraft des Lehrers vorzeitig verbraucht, sorgt er
nicht fiir Ruhe und Entspannung; doch nicht nur
eine Nacht lang gesunden Schlafes geniigt, wie dies
bei blofler Muskelermiidung ausreichen mag. Kom-
promisse sinds auch, die das menschliche Verhalten
des Lehrers gegeniiber dem Schiiler bestimmen sol-
len. AuBenstehende vergessen oft, daB auch der

Lehrer nur Mensch ist, mit Sympathien und Anti-
pathien sich auseinanderzusetzen hat. Oder ist es
denn so unbegreiflich, wenn man einem Schiiler,
der einem stets Freude bereitet, weil er mit ganzem
Einsatz bei der Sache ist, einen notwendig geworde-
nen Tadel in anderem Ton vorbringt, als seinem
Nachbar vielleicht, einem liederlichen Schiiler, der
einen argert, von welcher Seite man auch an ihn
herantritt. Der Lehrer soll nicht parteiisch sein, ist
bald gesagt. Eine ganz besondere Belastung kann es
fiir beide Teile bedeuten, wenn ein Lehrer sein ei-

183



	Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit : Gedanken zum humanen Kern der Sprachen [Schluss]

