
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 33 (1960-1961)

Heft: 9

Artikel: Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit : Gedanken zum
humanen Kern der Sprachen [Schluss]

Autor: Wein, Herman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


d'autres l'ont fait avant lui, et le font encore, en se

croyant appelé parce qu'il désire commander et se

croit capable de commander effectivement, parce
qu'il désire enseigner et se croit capable vraiment
enseigner.4

Se consulter soi-même sur sa future vocation,
c'est, encore une fois, se poser la question: «Vais-je
être capable de vivre (comme je l'ai écrit dans

l'ouvrage que je viens de citer) avec des dissemblables,
avec des jeunes, différents de moi, dont je respecterai

la nature propre, cette vie commune n'étant
possible qu'à cette condition.»

Ainsi cette question nouvelle, si rarement posée,

change totalement l'attitude magistrale, enlève, doit
enlever à cette attitude ce qu'elle a toujours d'égo-
centrisme inconscient. Le maître ne mesure plus

4 Et l'illusion est la même chez celui qui se croit, et se veut,
non seulement instructeur, mais aussi, comme on dit,
éducateur. Mais, sous la forme sous laquelle elle est, combien
rarement, donnée à l'école, l'éducation reste, comme le
commandement et l'enseignement, une action du maître. Or,
dans la pédagogie nouvelle, l'éducation n'est pas une action
magistrale, telle que le futur maître puisse se dire: «Je crois
savoir commander, je crois savoir enseigner, je crois savoir
éduquer». L'éducation n'est pas une action magistrale, elle
est la création d'un certain milieu de vie. On est éducateur
dans la mesure où on sait créer ce milieu, et y vivre avec
les écoliers.

son efficacité pédagogique à ce qu'il sait, d'une façon
générale, commander, instruire, éduquer, mais à

la place que pourront tenir au moment voulu, au
sein d'une communauté vivante, des interventions
ordonnantes, instruisantes, éduquantes, de sa part.
Ces interventions qui restent légitimes et nécessaires

n'entraînant aucune abdication de sa part! L'adulte
reste l'adulte, quand il vit avec les jeunes (enfants,
adolescents). S'il ne restait pas l'adulte, on pourrait
se demander, comme on dit familièrement, ce qu'il
fait là. Et les enfants se le demanderaient. Ils
demandent à la grande personne, surtout quand la

grande personne prétend vivre avec eux, de rester,
tout en les comprenant, en les acceptant, une grande

personne qui leur doit un appui, un réconfort, une
aide.

Avoir la vocation pédagogique, c'est donc se sentir
désireux et capable d'aider à croître des êtres vivants
qui ne sont pas arrivés au terme de leur croissance,
et naturellement, et nécessairement de leur donner
cette aide en vivant avec eux, et de la leur donner
selon leurs besoins, à leur mesure, comme dit Cla-

parède, et non à la nôtre5.

3 II faut que le pédagogue aime les enfants, comme dit à peu
près Roorda.

Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit *

Gedanken zum humanen Kern der Sprachen

von Herman Wein

(Schluß) II.

Für die Verschiedenheit des geschichtlichen
Aspekts von Sprache muß es systematische Gründe
geben.

Sprachzeichen können zwischen Wesen von der
Bewußtseinsstruktur des Menschen prinzipiell drei
Grundfunktionen ausüben: Sie können Tun (im
allerweitesten Sinn!) begleiten, auslösen,
koordinieren. rhythmisieren, dirigieren Sie sind dann
eines der vielen charakteristischen,
zwischenmenschlichen Kontaktmittel — zwischen sozial
handelnden, aber dabei nicht instinktformierten Wesen.
Erst später (in der individuellen und in der
menschheitlichen Entwicklung!) überholt dieses sprachliche

Kontaktmittel alle anderen, durchsetzt alle
anderen, löst sie weitgehend ab.

Artikulierte Sprachlaute können ferner benennen.

Sie benennen ursprünglich und überwiegend
Nicht-Sprachliches, mit dem Sprechende und
Angesprochene es zu tun haben. Was den heute teilweise

erforschten bemerkenswerten Denkleistungen einiger

Tierarten fehlt, ist das «benennende und
benannte Denken». Das benennende Denken schafft
sprachlich bezeichnete Welt, die sich von Bewußtsein

zu Bewußtsein — in Gesellschaften, über
Generationen und Völker hin — übertragen läßt. (Nicht
in präziser Konstanz freilich, sondern in geschichtlicher

Beweglichkeit!). Diese sprachliche Welt vertritt

die außersprachliche Welt im Bewußtsein der
so Sprechenden und Sprache Verstehenden. Der
Aufbau der sprachlichen Welt geht beim Menschenkind

mit dem Aufbau der Bewußtseinswelt schlechthin

Hand in Hand, in der Menschheitsgeschichte
mit dem Aufbau von kulturgründenden Weltbildern

und mit Wissenschaft, die Wahrheit prätendiert.

Sprachliches kann schließlich gegen Sprachliches
ausgetauscht werden. Das nennt man erklären. Auf
eine sprachliche Frage — eine sprachliche Aussage
darüber: was mit einem Sprachzeichen, mit einer
Sprachzeichenfolge, eigentlich gemeint war.

177



Das Laute-Hervorbriiigen sollte man nicht Sprache

nennen, auch nicht beim Tier. In Lauten sagen
zu können, was mit anderen Lauten gemeint war —
das logon didonai (Rechenschaft gebendes Reden)
— ist erst denkendes Reden. Der Sprachausdruck
läßt sich umformen in anderen Ausdruck — aber
nicht beliebig, sondern nach Gesetzen. Diese bedeuten

den Übergang von Ausrufen und vom
Radebrechen zu Sprache. Die Gesetze brauchen dabei
keineswegs als solche bewußt zu werden. Grammatik

und Syntax kommen später. Die Sprachen nehmen

sich selbst in die Hand. Man lernt richtig sprechen

(nota bene primär seine eigene Sprache — in
seiner eigenen Sprache; es muß nicht die
Schriftsprache sein). Und selbstverständlich braucht hier
«lernen» kein schulmäßiges mit Lehrer- und
Schüler-Rollen zu bedeuten. Wohl aber kommt das ganz
andersartige Verhältnis zwischen demjenigen, der
die Sprache schon meistert, zwischen dem
Ausdrucksreichen. und dem noch Ausdrucks-armen oder

-gehemmten, ins Spiel. Wir lernen unsere Sprache
unser ganzes Leben lang, nicht zuletzt aus immer
neuen Ausdruckswelten und -experimenten gedichteter

Sprache. Aber es ist für diesen einzigartigen
Lernprozeß systematische Voraussetzung, daß wir
schon sprechen, und zwar eine gemeinsame Sprache,

die schon da ist vor allen Manipulationen des

methodischen Lehrens und Lernens. —
Eine umfassende «Semeologie» forderte de Saussure.

Eine «Semiotik» forderte John Locke am Ende
seines «Essay concerning human understanding».
Locke teilte die Philosophie in drei Gebiete, deren
eines die allgemeine Zeichenlehre sein sollte. Nicht
unbeeinflußt von der amerikanischen behavioristi-
schen Psychologie, deren Dogmatismus aber im
wesentlichen überwunden ist, sowie von seinem Lehrer,

dem Sozialpsychologen und Philosophen George
Herbert Mead, hat Charles Morris die Semiotik
neuerdings bekannt gemacht in seinem Werk «Signs,
language, and behavior» (New York 1946).

Zeichen schlechthin (nicht bloß Sprachzeichen)
können mehrerlei Funktion haben und korrespondieren

je verschieden hohen Niveaux der Bewußtheit.

1. «Pragmatische» Funktion: Die direkte Zei-
chen-Wirkung aufs Tun bzw. Verhalten. Sie spielt
schon beim Tier eine hervorragende Rolle. 2.
«Semantische» Funktion: Zeichen für ein bezeichnetes

Anderes, das es im Bewußtsein vertritt. Dies setzt
insoweit Bewußtsein von der Art des menschlichen
voraus (das sich ontogenetisch ja erst auf einer
bestimmten Stufe der kindlichen Entwicklung
aufbaut) als Fähigkeit zur Objektivation darin involviert

ist. 3. «Syntaktische» Funktion: Zeichen für

Zeichen : Das ergibt die Vermitteltheit des

menschlichen Weltbezugs, die sich menschheitsgeschichtlich

unabsehbar steigert und aufbaut zu
Symbolwelten der Wissenschaften und Künste und
Symbolwelten von Technik und Organisation
Sie ziehen das Bewußtsein des menschlichen
Individuums in die Welt des Allgemeinen tmd diese in
die ständige Labilität, — in das rastlose gesellschaftliche

und geschichtliche Rollen-Spiel hinein.
Schrift für Sprache ist der Beginn dieser Entwicklung.

Die Vision der scheinbaren Kulturvollendung
in Hermann Hesses «Glasperlenspiel» ist eben um
den Gedanken der perfekten Konvertibilität aller
geistigen Zeichensysteme und Symbolsprachen
gruppiert, so daß alle Bewegung nur mehr das Spiel
des Übersetzens der einen Symbolsprache in die
andere wäre. Aber die «Vollendung» bleibt nicht stabil.

Sonst wäre sie unmenschlich.
Wenn es vorsichtig verstanden wird, darf man

zusammenfassend sagen: Der erste Aspekt der
Zeichenfunktion ist der des Signalisierens; der zweite
der Aspekt des Stellvertretens; der dritte der Aspekt
des Umformens. Oder vom Zeichen-Verstehenden
her charakterisiert: Reagieren auf Zeichen, Reagieren

auf das Bezeichnete, Reagieren auf Zeichen als
Zeichen. Signal, Vertretung, Umformung sind nicht
in irgendeinem engeren Sinne, sondern in dem
weitesten möglichen Bedeutungsfeld zu nehmen.

Entscheidend wichtig ist die Einsicht, daß sich in
allen drei Aspekten Erkenntnismäßiges und Nicht-
Erkenntnismäßiges der Zeichenfunktion durchdringen.

Nicht nur die Sprache im ganzen, sondern
schon die Elemente der Zeichenfunktion, fügen sich
nicht der neopositivistischen Lehre von den
verschiedenen Sinnarten von Sprachlichem, der
Alternative nämlich zwischen rein informativem oder
rein non-informativem (gleich «emotivem», «evo-

kativem») Sprachsinn. Man darf es sich nicht
schenken, die anthropologischen und soziologischen
Komplikationen des Zeichenthemas zu berücksichtigen.

—
Von der Zeichenfunktion-im-allgemeinen müssen

wir nun wieder zu spezifischen Funktionen des

Sprachzeichens hinabsteigen. Denn die fälschlich

sogenannten «natürlichen», in Wahrheit geschichtlichen

Sprachen, sind Zeichensysteme. Aber sie sind

einzigartige Zeichensysteme.
Bei dem vorwiegend sprachvermittelt sich zur

Welt verhaltenden Wesen Mensch bedingen sich

Artikulation des sprachlichen Verhaltens tmd des

Ggsamtverhaltens gegenseitig. Sie bauen sich beide

in dieser Wechselwirkung auf. Das Kind lernt in
einem hochkomplexen Prozeß, zugleich seine

Mitteilungslaute und sein pragmatisches Gesamtver-

178



hältnis zur Umwelt zu formieren und zu organisieren,

das heißt nach überindividuellen Normen
aufzubauen. Insofern dreht es sich schon auf dieser
Schicht qua Sprache immer um mehr als um
einzelne Signale, wie sie das instinktformierte Tier gibt.

Das artikulierte Sprechverhalten tritt auf höherer
Bewußtseinsstufe in den Dienst des sich gleichzeitig
und in Wechselbezug entwickelnden und kontrastierenden

Ich-Bewußtseins und Gegenstands-Bewußtseins.

Rilke hat beschrieben, wie dem Kind das

Bewußtsein vom «anderen» an der Puppe erwächst
(«Oh Puppe, fernste Figur .»). Nun ist ein
Gesprächspartner, ein Gegenüber, da. Max Scheler hat
es als den Schritt von der Welt aus «Widerständen»
zur Welt aus «Gegenständen» bezeichnet.
Eingeschaltet in diesen neuen Weltbezug werden die
artikulierten Sprachelemente zu semantischen Ob-

jektivationen; das heißt sie deuten auf mehr-als-
sprachliches Sein der Gegenstandswelt oder der Du-
und-Wir-Welt oder der Ich-Welt hin. Insofern ist
hier schon mehr da als einzelne Marken oder
Namen, die etwas vertreten im Sinne einer mechanischen

Koppelung oder abstrakten Zuordnung.
Mit der intersubjektiven, objektivierenden,

«bedeutenden» Artikulation des Sprechens ist ein für
die Sprachgemeinschaft verbindliches Sprach-Sy-
stem (la langue) da. Dies ist ein System mit
«valeurs (Stellenwerten) », wie de Saussure sagte. Jedes

«System» hat Regeln, welche die Beliebigkeit der
Beziehungen seiner Elemente einschränken und die

qua Sprache «syntaktische» Regeln heißen sollen.
Im System hat jedes Element einen geordneten
Bezug zu allen andern. Systeme haben ein Eigenleben.
Die sogenannten «natürlichen» Sprachen sind «in
sich geschlossene, schöpferische, symbolische
Organisationen». Neben diese Definition des aus Österreich

nach den USA gegangenen Edward Sapir, des

eigentlichen Vaters der amerikanischen Verbindung
von Linguistik und Ethnologie, ist die Hauptkategorie

der New Yorker Philosophin Susanne Langer,
einer Whitehead- und Cassirer-Schülerin, zu stellen:

«symbolic transformation». Der Symbolismus
entfaltet Eigengesetzlichkeit, wie wir es in anderer
Weise bei den subtilen Kunstsprachen des

mathematischen, logischen, künstlerischen Symbolismus
beobachten. Zweifellos werden — individualge-
schichtlich und menschheitsgeschichtlich —
zunächst für bestimmte Anzahlen Zahlwörter und
Zahlzeichen verwendet. Diese aber werden dann
infolge ihrer systematischen Natur operabel:
unabhängig von gezählten Dingen. Operationen der
Addition, Subtraktion usf. lassen das System auf der
allerelementarsten Stufe funktionieren. Die
Operationsregeln brauchen keineswegs als solche bewußt

zu sein. Es dreht sich nur darum, daß sie fungieren.
Das gilt auch von den uns freilich unvergleichlich
weniger durchschaubaren Systemen der Sprachen,
die nicht konstruiert sind. —

Um es noch einmal in der entgegengesetzten
Reihenfolge durchzugehen: Zeichen für Zeichen für
Zeichen : Das bedeutet den Möglichkeitsraum
der Manipulation, und, als an diesen sich entäußernd

und entfremdend, das Menschliche in seiner
Labilität und Unabsehbarkeit — in seinen
selbstentworfenen Zeichen-Spielen, in denen es sich
verfängt.

Sprachzeichen als Namen für Außersprachliches:
Das bedeutet den ersten grundlegenden Schritt zur
Repräsentation im benennenden Denken, — zur
eigenen Welt, die der Mensch neben die andere
stellte, wie Nietzsche sich ausdrückt.

Gemeinsam verwendete Zeichen, die zu gemeinsamem

Handeln gehören: Das bedeutet für die
nicht instinktgeführte, menschliche soziale Existenz
die Versuche, sich selbst zu ordnen. Die geschichtlich

konkreten Gesellschaften enthalten als Motor
die diversen Versuche, Entwürfe, Appelle zur
Ordnung. Gemeinsam beachtete Zeichen und Symbole
sind dafür Voraussetzung. Die «Geschichtlichkeit»
des Menschen ist (realistisch, nicht existenziali-
stisch gesehen!) nichts anderes als das vielfältige
Geschick dieser Versuche und Entwürfe, ihr
ständiges Scheitern, Sichwiederherstellen, Sichbeeinflussen

und -vernichten. —

III.

Wie stehen nun die verschiedenen systematischen
Dimensionen des Sprachzeichens in der Geschichte
und in der Gegenwart? Was die Gegenwart betrifft,
so ist von der Dissoziation der Sprachaspekte zu
berichten.

Die Prävalenz des pragmatischen Aspekts: Die
Sprachwelt untersteht dem Außersprachlichen.
Menschheitsgeschichtlich (übrigens auch indivi-
dualgeschichtlich) ist dies ein ursprünglicher,
primitiver Stand der Dinge. Primitivkulturen scheinen

diesen Sprachzustand zu zeigen. Bronislaw
Malinowski aus Krakau, der einst bei Wilhelm
Wundt in Leipzig «Völkerpsychologie» studiert
hatte und dann in Amerika einer der fruchtbarsten
Vertreter der Verbindung von Sprachstudien mit
völkerkundlichen, anthropologischen Studien wurde,

hat im field-work bei den Trobriand-Insulanern
in der Südsee Sprache in diesem ganz vorwaltend
pragmatischen Stadium vorgefunden. Er schreibt:
«. Sprache in ihrer primären Funktion und
ursprünglichen Gestalt hat einen wesentlich pragmatischen

Charakter»; sie ist «eine Form des Verhal-

179



tens, ein unentbehrliches Element aufeinander
abgestimmter menschlicher Handlung Erzählendes

Sprechen ist abgeleitet in seiner Funktion Die
Weise, in der es seine Bedeutung gewinnt, kann nur
verstanden werden von der direkten Funktion des

Sprechens in der Handlung her Die erkenntnis-
dienliche Funktion eines Berichtes ist untergeordnet

seiner sozialen und emotionalen Funktion (the
referential function of a narrative is subordinate to
its social and emotive function ...)».

In diesem Stadium haben die Sprachen also zum
fast einzigen Prinzip die Sozial-Funktion. Sie sind
weder das Resultat von Gedankenarbeit noch regen
sie solche im Zuhörer an. Malinowski bat für das

psychische Soziallehen durch Sprachsignale den
Ausdruck «phatic communion» vorgeschlagen.
Besonders unheimliche Phänomene des heutigen Mas-
senpsychelebens dürften auf der gleichen Linie
liegen: Sprache hat hier nichts zu schaffen mit Wahrheit.

«Sprache als Wirkung», als «Appell», heißt im
Technischen Zeitalter: Propaganda, «plakatierende»
Rede (Pleßner), «Neusprache» (Orwell). Hegel
wußte es schon: «Reden sind Handlungen unter
Menschen, und zwar sehr wesentliche und wirksame

Handlungen.» «Durch Reden müssen die
Menschen zu den Handlungen gebracht werden;
und solche Reden machen dann einen wesentlichen
Teil der Geschichte aus».

Im Aufbau der Kulturen war Sprache dagegen

Aussage, war apophantisch, war Wissenschaft von
etwas. Hier ko-operieren alle Sprachaspekte. Sprache

ist Offenbarung — im weitesten Sinn, nicht
theologisch genommen. Satzstruktur ist Seinsstruk-

tur: «Praedicatum inest subiecto» (Leibniz); die
Bibel ist wörtlich wahr; aber auch das in gelehrter
Hochsprache und mathematischer Sprache
ausgesprochene Naturgesetz ist direkte Abschrift aus dem
Buch der Natur, ist Partitur der harmonia mundi.
die im Kosmos spielt; der Aufbau der Göttlichen
Komödie bildet den ordo der natürlichen und
übernatürlichen Sphären ab. Das Bezeichnete hinter den
Zeichen ist unbezweifelt. Fern ist noch die Zeit
der «Familie der Sprachspiele», die Wittgensteins
Nachlaß uns allein übrig läßt; oder wo der Mathematik

treibende Mensch mit sich selbst zu spielen
scheint — wie nach heutigen «operationalistischen»
Deutungen der mathematischen und der
physikalischen Verfahren (Philipp Frank, Percy Brigde-
man u. a. — auf den Wegen von Ernst Mach und
Henri Poincaré

Bis zum Barock, bis zu Leibniz, ist in Religion,
Philosophie, Wissenschaft, Kernst die darstellende
Zeit. Und welcher andere Impuls hätte Europa groß
gemacht? Freilich, da waren Nominalisten des Mit¬

telalters, denen die Namen für Allgemeines nur
«flatus vocis» waren; Wilhelm von Occam, Franz
Suarez, Descartes, Locke sind einige Marken auf
dem Weg zu einem späten kritischen Bewußtsein.
Es gipfelt in Kant: das Aussprechbare und Wißbare
ist Sprache und Wissen von etwas letztlich
Unaussprechlichem Unerkennbarem, — von dem «unseren

Begriffen sich entziehenden Grund derselben».
So sagt Kant für das «Ding an sich» (B 709, 710,
Kritik der reinen Vernunft): Aber er streicht es

nicht!
Schwelle zur Gegenwart sind die genialen

Outsider und Selbstdestrukteure Kierkegaard und Nietzsche.

Whorf und Wittgenstein werden ihnen folgen.
Ich zitiere Nietzsche: «Die Sprache als vermeintliche

Wissenschaft Insofern der Mensch an die

Begriffe und Namen der Dinge als an aeternae
veritates durch lange Zeitstrecken hindurch
geglaubt hat, hat er sich jenen Stolz angeeignet, mit
dem er sich über das Thier erhob: er meint wirklich

in der Sprache die Erkenntnis der Welt zu
haben. .». «Das sieht überall Thäter und Thun: das

glaubt an Willen als Ursache überhaupt; das glaubt
an's ,Ich', ans's loh als Sein, an's loh als Substanz
und projicirt den Glauben an die Ich-Substanz auf
alle Dinge — es schafft erst damit den Begriff
,Ding'...» So wird die «Hinterwelt» des Bezeichneten

hinter den Zeichen «demaskiert», — womit
ich zwei weithin in die Gegenwart wirkende
Termini der Nietzscheschen Anti-metaphysik zu Wort
kommen lasse. Am pointiertesten hat ein in Europa
wenig bekannter Vorläufer des heutigen
Operationalismus, der amerikanische Bankier Alexander
Bryan Johnson, 1825 die semantisch heile Sprache
zu Grabe getragen und die metabole fixiert mit der
Formel: «to make nature the expositor of words,
instead of making words the expositor of nature». Die
beiden größten Relativisten nach Nietzsche und
Spengler — Benjamin Lee Whorf und Ludwig
Wittgenstein -— haben das Wort als Bedeutungsträger,

also seine semantische Funktion, radikal
bezweifelt. Ich zitiere Whorfs sogenanntes «linguistisches

Relativitätsprinzip» aus «Collected papers on
Metalinguistics», 1952 veröffentlicht vom U.S. State

Department: «Die Benutzer von deutlich verschiedenen

Grammatiken werden durch ihre Grammatiken

auf verschiedene Typen von Beobachtungen
hingewiesen und auf verschiedene Auswertungen
äußerlich ähnlicher Beobaohtungsakte. .Sie sind daher
nicht äquivalent als Beobachter, sondern müssen
auf einigermaßen verschiedene Weltaspekte
hinauskommen». Der § 120 von Wittgensteins «Philosophical

Investigations» von 1953 lautet: «Man sagt:
Es kommt nicht aufs Wort an, sondern auf seine

180



Bedeutung; und denkt dabei an die Bedeutung, wie
an eine Sache von der Art des Wortes, wenn auch

vom Wort verschieden. Hier das Wort, hier die
Bedeutung. Das Geld und die Kuh, die man dafür kaufen

kann...» Die Pointe dieses grimmigen Aphorismus

ist natürlich: daß das Geldzeichen — das in
seinem abstrakten monetären Zeichensystem und
vereinbarten oder gesteuert manipulierbaren
Kaufkraftsystem rangiert — und die Kuh im Stall
und auf der Weide per se nichts «mit einander zu

tun haben». D. i. eine Konzentration des skeptischen
und kritischen Geistes auf die Sprachseite des

Geistigen. Aber das geht noch einmal andere Wege als

die antike Sophistik, als der spätmittelalterliche
Nominalismus, und selbst als die Sprachkritik Mauth-
ners, Russells und des Wittgensteinschen «Tractatus
logico-philosophicus» aus dem 1. Drittel unseres
Jahrhunderts Nicht nur die Brücke vom Sprachzeichen

zu Sein, sondern auch diejenige zum
Bewußtsein steht jetzt in Frage.

Wohin dies führt, wird als die eigenartig
perverse Verselbständigung der Sprache sichtbar. Die
Spraohwelt spinnt sich in sich selbst ein, Sprache
spricht üher Sprache Wir leben in der Zeit der
Zeichen und der Zeichen- und Signalspiele, des

chiffrierten Lebens in indefinitum. «Zeichen für
Zeichen» heißt messen: Zahlen für Grade,
Zeigerstellungen für Zeit und Vorgang, Summe oder Quotient

von Ablesungen als «timing» und «scoring»,
Notationen von Geldwertsymbolen als Besitz,
Bilanz, Transaktion, das heißt das Auszählen der

Spielmarken als »Leistung». Das alles ist «Sprache»
in der Funktion von Information. Das Binnenleben
semiotischen Manipulierens wird autark und
diktatorisch: Wichtig sind die Regeln: Wirklich ist, was
meßbar, was umforrnbar ist ins System. Wissenschaft

geht in Wissenschafts-SpracAe über. Aus
«Protokollsätzen» plus «logischer Syntax» wollte der
Rudolf Carnap der zwanziger Jahre Wissenschaft
konstruieren. Philosophie geht von den ihr
angestammten Gegenständen zur Analyse der Aussagen
über diese Gegenstände fort. Es dreht sich um die
Setzung von Regeln für die Konstruktion in sich
kohärenter «Sprachen». Diese Regeln sind Konventionen,

welche die Struktur /ragewählter «Sprache»
bestimmen. Da sie Regeln sind, sind sie weder wahr
noch falsch, sondern willensmäßige Entscheidungen.

So urteilte Hans Reichenbach, der vor kurzem
verstorbene — nächst Carnap — führende logische
Positivist und Physiker, mit dem ich 1952 in Los

Angeles noch kurz sprechen konnte. Er hat gesehen
und deutlich hinzugefügt: Die Sprachkonstruktion
ist doch nicht willkürlich — insofern nämlich mit
einer bestimmten Sprache bestimmten menschli¬

chen Zwecken gedient werden soll, für die sich nicht
jede Garnitur von willkürlich gewählten «Regeln»
gleich gut eignet. Reiohenbach war aber eben — mit
Herbert Feigl — der «Realist» im Lager der Neu-
positivisten. —

Es bahnt sich heute noch weitere Leslösung der
Sprache überhaupt vom Gesamt-Humanen und
Gesamt-Kulturellen an, Loslösung des syntaktischen
und Loslösung des pragmatischen Aspekts vom
semantischen, das heißt letztlich von der Wahrheit.

Zum ersten Punkt: Das Spiel des feuilletonisti-
schen und glottozentrischen Zeitalters ist «a comedy
for those who play and a tragedy for those who act».
Die Uhren werden für die Zeit genommen, die hi-
storia für die Geschichte, die Konvention für das

Gesetz und für den Stil, die Aussage für die
Erkenntnis und die Sprache für die Wissenschaft, —
schließlich die Verständigung für die Sprache.
Wittgensteins «Philosophical Investigations» (Oxford
1953) untersuchen Sprache in der Verständigung
zwischen einem A und einem B. Das Funktionieren
der Verständigung nennt Wittgenstein ein «Sprachspiel».

Er gibt selbst an einer Stelle zu, daß seine

Sprachspiele eigentlich Verständigungsspiele sind.
Als ob nicht umgekehrt die Verständigung in der
Sprache zu suchen wäre, die A und B schon gemeinsam

hatten! Diese Sprache ist ja bei aller «Verwendung»,

bei allem «Funktionieren unserer Sätze»,
die Wittgenstein untersuchen will, vorausgesetzt.
Sprache so verstanden (als la langue) ist dann nicht
gleich der Summe der Verständigungsleistungen
(la parole), so gut wie das Schachspiel nicht gleich
der Summe der Schachpartien und Schachzüge ist,
und altgriechisohe Sprache nicht gleich der Summe
der aufgefundenen griechischen Inschriften Hier
ist der Positivismus positiv widerlegbar.

Das Feuilletonistische Zeitalter, das vieles tüftelt,
aber nichts eigentlich will, verliebt sich in die Spra-
che-an-und-für-sich. Die Verdrehung des Fundie-
rungsverhältnisses von la langue und la parole ist
die Bedingung der Möglichkeit dafür.

Zum zweiten Punkt: Statt der semantischen in-
tentio recta auf das Bezeichnete — die Indirektheit
der Zeichen für Zeichen. Dahinter steht vielfach
ein unserer Zeit nahehegendes Hinausschieben des

Eigentlichen, des Sachlichen.
Ich hörte einmal folgende utopische Groteske:

Ein Diktator befiehlt die Physiker seines Landes
zusammen in einen Saal. Er zeigt ihnen in der Mitte
des Raumes eine aus dem Ausland erbeutete
Atombombe mit Zeitzündung. Er spricht zu ihnen: Wenn
ich diesen Raum jetzt verlasse, wird er von außen
verschlossen. Sie müssen das Geheimnis der
Atombombe lösen, oder Sie werden von der auf Zeit ge-

181



stellten Bombe zerstört werden. Die Physiker
bemühen sich vergebens um die Erkenntnis des

Objekts. Plötzlich tritt einer vor und spricht: Wir
bekommen nicht heraus, was eine Atombombe ist.
Aber wenn da ein Zeitzünder ist, so werden wir
eine Uhr ticken hören. Was wir machen können ist,
daß wir die Uhr zurückstellen

Solche verzweifelten und zugleich spielerischen
Perversionen einer «Lösung», die Erkenntnis der
Ursache erforderte imd nicht Manipulieren mit
Zeichen, können nur verzweifelt unhistorische und
spielerische Köpfe begeistern. Mögen diese auch in
der Neusprache der augenblicklichen Politik die

Pseudo-Lösung als die «realistische» proklamieren

Zum dritten Punkt: ZeichenVerdrehungen —
sogenannte «Sprachregelungen» — vermögen in der
Tat Wissenschaft und Geschichte umzuformen.
John Lockes Satz: Selbst Kaiser Augustus auf dem

Höhepunkt seiner Macht habe nicht ein einziges
lateinisches Wort neu schaffen können, war schon

zu Lockes Zeit und zu Römerzeiten falsch. Die tan-
trischen Künste der Formeln sind wohl so alt wie
Politik schlechthin. Immerhin ist die «vermeintliche
Wissenschaft» der Totschlagwörter und Totschweigewörter

— «Revanchisten, Halbstarke,
Wirtschaftswunder, Konformisten», und wie sie alle
heißen — heute in ein ungeahntes Stadium
eingetreten. Die diktatorisch gesteuerte «Neusprache»
ist schon seit einer Weile keine Utopie von «1948»
mehr. Wortschöpfung hat es immer gegeben. Aber
unsere Massengesellschaft wird vom Wortfetischismus

befallen.
Neu ist ferner das für die heutige Lage charakteristische

Nebeneinander ganzer Gruppen untereinander

radikal divergenter, eindrucksvoller Zwecksprachen

und Kunstsprachen: solche zur Verhaltens-,
Denk- und Gesinnungsbeeinflussung (die Scholastik

der Ideologien) ; ferner Sprachen-im-tuezteren-
Sinne — zur Verfremdung der scheinbaren
Wirklichkeit und zur Wirklichkeitsannäherung zugleich
(Beispiele: die dichterischen Sprachexperimente von
den Symbolisten bis zu Brecht, von den Sprachkonglomeraten

der Joyce und Pound bis zu Samuel
Beckett; der Dadaismus von gestern, Majakowski]
und der Standardjargon anderer sowjetischer
Proletliteratur von heute; aber auch die Versuche reinster

sprachlicher Transzendenz: Trakl, Benn und
andere) ; schließlich formalisierte Sprachen, die den
möglichen Zeichenbeziehungen überhaupt in
ungeahnter Vollendung nachgehen (Beispiele: die
gedeuteten und die nichtgedeuteten Kalküle der
Logistiker) —

Ich fasse zusammen: Der Ausgangspunkt unserer

Überlegungen war: die Verrückung der Stellung der
Sprache im Gesamtsystem des Humanen. Wir
bemerkten den heutigen Überhang konstruierter
Kunstsprachen, improvisierter Sprachspiele und
diementsprechender unhistorischer, unhumanistischer

Sprachauffassungen. Wir warfen einen flüchtigen

Blick auf die geschichtlichen und die systematischen

Koordinaten des Phänomens. In der Weise
der eigentümlichen Dissoziation des pragmatischen,
semantischen und syntaktischen Sprachaspekts
scheint das Bewußtsein von der Einbettimg der
Sprachen in «die Gesamtheit der menschlichen
Verhältnisse» (de Saussure) in Vergessenheit zu
geraten. Die rasche Entwicklung künstlicher
Sekundärsprachen kann — ohne philosophisches Erinnern

— dazu verführen, zu vergessen, daß immer
schon Sprache da sein muß, um Sprache zu erfinden,

— und daß eben deshalb Sprache samt allen
konstruierten Kunstsprachen zur Geschichte —
nicht nur der Zukunft, sondern auch der Vergangenheit

gehört und von daher ihre Verbindlichkeit
für menschliche Gesellschaften hat.

Das ist schon bei de Saussure zu finden. Am
Anfang seines grundlegenden Werks steht der erstaunlich

falsch klingende Satz, die Sprache (la langue)
bestehe «kraft einer Art Kontrakt» zwischen den
Gliedern der Sprachgemeinschaft. Aber eine spätere
Stelle von großer Vollendung stellt das Bild richtig:
«Man kann die Sprache also nicht einfach für einen
bloßen Kontrakt halten, und es ist besonders
lehrreich, das sprachliche Zeichen gerade von dieser
Seite aus zu untersuchen; denn wenn man beweisen

will, daß ein in einer sozialen Gemeinschaft geltendes

Gesetz etwas Feststehendes ist, dem man wirklich

unterworfen ist, und nicht nur eine freiwillig
übernommene Regel darstellt, so bietet die Sprache
das allerüberzeugendste Beweisstück dafür. In
welcher Weise ist nun das sprachliche Zeichen dem
Einfluß unseres Willens entrückt, und ferner: Welches

sind die wichtigsten Folgerungen, die sich daraus

ergeben? In jeder beliebigen Epoche, so weit wir
auch zurückgehen mögen, erscheint die Sprache
immer als das Erbe der vorausgehenden Epoche. Einen
Vorgang, durch welchen irgendwann den Sachen

Namen beigelegt, in dem Vorstellungen und
Lautbilder einen Pakt geschlossen hätten — einen
solchen Vorgang können wir uns zwar begrifflich
vorstellen, aber niemals hat man so etwas beobachtet
und festgestellt... In Wahrheit hat keine Gemeinschaft

die Sprache je anders gekannt denn als ein

von den früheren Generationen ererbtes Produkt,
das man so, wie es war, zu übernehmen hatte». Die
Ausnahmen der «Sprachregelungen» werden de

Saussures Regel bestätigen.

182



De Saussures Worte werden ferner als weniger
mystisch gelten dürfen als diejenigen, von denen
Martin Heidegger dieses Frühjahr in München
ausging: Die Sprache «spricht einzig und einsam mit
sich selber».1

Die Beleuchtung der heutigen Einstellung zur
Sprache wirft ein ernstes Licht auf den heutigen
/fwZtwrzustand. Wir leben heute im Zeitalter des

Spiels, — und nicht nur der Wort-Spielerei. Wir
stehen heute vor der Alternative, das tragende
humanuni — die menschliche Sprache — auf
monologische oder informative Spiele oder aber auf
geschichtlichen Ernst zu beziehen. Zwischen Spiel und
Geschichte besteht Antithetik. Seit Kierkegaards
«Entweder/Oder» weiß man es. — oder immer hat
man es gewußt. Das eigentümliche Zerbrechen des

Glasperlenspiels an der Geschichte im Schlußpassus
von Hermann Hesses Alterswerk ist eine heutige
Aussage darüber. Zwielichtig stehen Sprachregelungen,

Neusprachen, Sprachkritik da, — die
Spieltheorien der Sprache, die kybernetischen
Robotertheorien, die Verhetrieblichung der Sprache in der

Kulturindustrie, das Spiel, das die politischen
Falschmünzer mit Namen und Worten treiben.
Aber wir dürfen die vielen Heutigen nicht vergessen,

die wissen, daß die Spiele nur in den Zwischenräumen

der Geschichte Raum haben, daß der
Mensch die Spiele spielt — und denn in bestimmten
Zuständen auch seine Spiele mit sich spielen läßt. —

Ansätze zur Wiederbesinnung auf den Ernst der
Sprache in ihrer Integration in die «Gesamtheit der
menschlichen Verhältnisse» gehören sehr wohl
auch zum Bild unserer Zeit. Hier kann man an
untereinander ungemein Divergentes denken: an
Hofmannsthal, Rilke, T. S. Eliot, oder an Karl Kraus,
an Hermann Hesses Lebenswerk oder an Saint-Exu-
pérys «Citadelle», an Heideggers Spätwerk, an Benn
oder an Borchardt, an Mallarmé und Valéry. Man

darf sich auch in Europa an den eigentümlichen,
nach Amerika emigrierten polnischen Ingenieur
Alfred Korzybski (1879—1950)2 erinnern. Er
begründete die Bewegung der «Allgemeinen Semantik

(General Semantics)», die unter anderem das

hochstehende wissenschaftliche Magazin mit dem
vorbildlich bescheidenen Namen «Etc.» herausbringt.

Wittgenstein schließlich wollte gar keine «Sprach-
theorde» geben und war alles andere als ein
Positivist. Er nannte seine Untersuchungen ein
«Album» «philosophischer Bemerkungen». Erst die
Wittgensteinzaner, die eine «Metaphilosophie»
propagieren, halten ihre Sprachphilosophie für die
einzige Philosophie unserer Zeit.

Der Entmenschimg der Sprache entgegen wirkt
alle Bescheidung — in der Zeit der Geschäfte
machenden Sprechautomaten und der Geschichte
machenden Sprachregelungen und wuchernden Neu-
spraohen. Diese Phänomene der Jetztzeit erzeugen
Bewußtseins-Enge von noch nie dagewesener
Gefährlichkeit. Erinnernde Sprachphilosophie stellt
dem entgegen : Bewußtseins-Erweiterung, die in der
Jetztzeit eben auch neuartige Chancen hat.

Geschichtsbewußtsein bewirkt kleinere Prätention

und größeren Horizont. Heutige Entmenschung
der Sprache zum Instrument der «Nachrichtenverarbeitung»

kann nur den düpieren, der vergißt, was
Sprache schon alles war. Das humane Pantheon
erzittert nicht vor diesen neuen Göttern. Das kindliche

Prestige-Raffen mit Signal- und Appell-Spielen
sei Nicht-Geschiohtsbewußten vergönnt. Über

«Nutzen und Nachteil der Historie» entscheidet die
Historie.

1 Die Sprache, herausgegeben von der Bayerischen Akademie
der Schönen Künste, München 1959. Seite 137.

2 Manhood of Humanity, 1921; Science and Sanity, 1933.

Das Verhältnis Lehrer—Schüler
H. Brütsch

Die Arbeit des Lehrers besteht weithin aus
Kompromissen zwischen Gewolltem und Erreichtem.
Das ist ja die eigentliche Herz- und Nervenbelastung,

die dieser Arbeit das Gepräge gibt und die
Kraft des Lehrers vorzeitig verbraucht, sorgt er
nicht für Ruhe und Entspannung; doch nicht nur
eine Nacht lang gesunden Schlafes genügt, wie dies
bei bloßer Muskelermüdung ausreichen mag.
Kompromisse sinds auch, die das menschliche Verhalten
des Lehrers gegenüber dem Schüler bestimmen
sollen. Außenstehende vergessen oft, daß auch der

Lehrer nur Mensch ist, mit Sympathien und
Antipathien sich auseinanderzusetzen hat. Oder ist es

denn so unbegreiflich, wenn man einem Schüler,
der einem stets Freude bereitet, weil er mit ganzem
Einsatz bei der Sache ist, einen notwendig gewordenen

Tadel in anderem Ton vorbringt, als seinem
Nachbar vielleicht, einem liederlichen Schüler, der
einen ärgert, von welcher Seite man auch an ihn
herantritt. Der Lehrer soll nicht parteiisch sein, ist
bald gesagt. Eine ganz besondere Belastung kann es

für beide Teile bedeuten, wenn ein Lehrer sein ei-

183


	Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit : Gedanken zum humanen Kern der Sprachen [Schluss]

