
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 33 (1960-1961)

Heft: 9

Artikel: La vocation pédagogique

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 9, Seite 173—200 DEZEMBER 1960

La vocation pédagogique

On n'en parle plus guère. Ceux qui en parlent la
souhaitent plus qu'ils n'y croient, et se réjouissent,
quand ils la rencontrent, ce qui arrive d'ailleurs
plus souvent qu'on ne pense, comme de retrouver
un bien précieux qu'ils croyaient perdu.

On en a beaucoup parlé autrefois, au temps où il
y avait encore, dans la profession, assez peu d'élus

pour qu'on puisse être difficile dans le choix des

appelés. On l'a pendant longtemps, aussi bien dans
l'enseignement privé qu'après 1881 dans l'enseignement

public, jugée indispensable. Les supérieurs,
même bien avant, et encore plus depuis, Jules Ferry,
répétaient à l'envi que la tâche du maître était
lourde, assurément (sans aucun doute) mal rétribuée,

et demandait à ceux qui prétendaient s'en

acquitter un tel dévouement, de tous les instants,
que, s'ils ne s'en sentaient pas la vocation, ils
devaient honnêtement s'en abstenir. Les anciens
répétaient aux jeunes (ce qui était vrai, ce qui l'est
toujours) que le «métier» était «dur», et que «si on
n'aimait pas ça», il valait mieux ne pas
l'entreprendre, car l'échec était certain. Il fallait vouloir
mais s'assurer qu'on pourrait.

Encore fallait-il au moins savoir en quoi consistait
«le métier», de quoi il était nécessaire d'avoir la
vocation, et à quoi le jeune pouvait reconnaître qu'il
avait cette vocation. Ce jeune savait bien en gros que
le métier consistait à accepter de vivre avec des plus
jeunes, avec des enfants, à y prendre plaisir, et à

savoir exercer sur eux une action éducative, sans

que la nature et les modalités de cette action soient
d'abord nettement précisées.

Diverses circonstances pouvaient permettre, une
première, encore vague, connaissance de soi. Une
fille ainée, dans une famille pauvre, ne pouvant
travailler au dehors, et devant, à la maison, pour aider
la mère, «s'occuper» des plus jeunes, pouvait s'apercevoir

que, simplement consentante d'abord, ou
résignée, à la longue elle y prenait plaisir. Ces petits,
elle les aimait tels qu'ils étaient, elle aimait leurs
maladresses, leurs incertitudes, leurs tentatives,
leurs variations, leur état d'enfance, avec le souhait,
qu'on fait tant d'entre elles (et tant de jeunes
mères) que de cet état ils ne sortent point. Quand ils
en étaient réellement sortis, elle en cherchait d'autres

qu'elle trouvait dans les asiles, puis dans les

écoles maternelles où on rencontre encore tant
d'institutrices qui se plaisent à vivre avec les petits.

Un autre moyen de se connaître, de s'éprouver,
de se reconnaître, ou d'être reconnu, bon pour le
service pédagogique, était la situation de moniteur
(ou de monitrice) dans une école. Même alors que
cette situation n'était plus systématisée, comme dans
les premières années du XIXe siècle, aux temps de
Bell et de Lancaster, et de l'Enseignement mutuel,
jusqu'à la fin du siècle au moins, les maîtres de

l'enseignement primaire se sont fait aider dans leurs
classes par des moniteurs qu'ils choisissaient pour
leur savoir, leurs qualités intellectuelles et
morales, leur autorité. Sans doute, malheureusement,
le choix n'était pas toujours judicieux. Le maître
avait trop souvent plus en vue son intérêt que celui
des élèves, ou même des moniteurs. A ceux-ci il
demandait plutôt de l'aider, lui, dans sa tâche que
d'aider leurs camarades dans leur travail, de faire
régner l'ordre et le silence, de faire répéter, ce qui
leur était fastidieux, les connaissances acquises, et
de lui permettre ainsi de «suivre son programme».
Si bien qu'il agréait particulièrement les moniteurs
qui savaient «se faire obéir», il n'importait pas trop
par quels moyens, et préparer les sanctions qu'il
n'avait plus qu'à appliquer. Si bien qu'il y avait dans
les écoles des moniteurs fort consciencieux, mais qui
étaient beaucoup plus des sous-maîtres que des

surélèves, et d'autres qui l'étaient moins, et qui
trouvaient à leur tâche, souvent les deux côtés, des profits

divers.
Mais enfin il en était pour qui le monitorat

constituait une véritable expérience, à qui il permettait
de prendre conscience de leurs forces et de leurs
aspirations, et qui, le moment venu, accédaient avec

joie de l'état de sous-maîtres à l'état de maîtres, s'y
sentant disponibles et appelés.

Mais appelés à quoi? Evidemment à n'être plus
du tout ce qu'ils étaient encore, une grande partie
des jours, des élèves, état manifestement inférieur,
et à être ce qu'ils n'étaient qu'accidentellement, et

par faveur, non par droit, des maîtres, état manifestement

supérieur. Au lieu d'être alternativement
l'élève qui est instruit et qui est commandé, et le

moniteur qui instruit et commande, on n'est plus ni
commandé ni instruit, on est exclusivement celui

173



qui commande et instruit. On n'écoute plus des

leçons, on les fait, on n'a plus à apprendre, on
enseigne; on ne reçoit plus d'ordre, on les donne, on
n'a plus à obéir, on ordonne. A la différence de celui
qui n'a été que l'objet de l'activité magistrale sans

en avoir eu une nette représentation, et se contente
donc, est donc heureux, une fois sorti de l'école, de

n'être plus contraint ni d'être continuement instruit,
ni de continuement obéir à un maître, cette
délivrance ne suffit pas à celui qui sent en soi la
vocation. Il veut plus. Il ne veut pas seulement n'être
plus l'élève, le monitorat l'a averti qu'il voulait être
le maître. Il veut faire à autrui ce qu'on lui à fait,
et ce qu'il a fait lui-même à autrui, accidentellement
et imparfaitement, par délégation du maître.

Mais il est bien souvent intervenu, à ce point, un
grave malentendu, déterminant ce que nous pourrions

appeler une fausse vocation. Le moniteur qui
aidait le maître, le suppliait, selon l'expression
consacrée, devait sans doute l'aider, le remplacer au
besoin, dans sa double tâche enseignante et
disciplinaire. Mais en fait la tâche enseignante du moniteur

était, par nécessité, extrêmement réduite. Ce

monitorat était surtout disciplinaire. C'est surtout
ce pouvoir disciplinaire (avec l'organisation des

punitions et récompenses) que le maître délégait au
moniteur, ce qui le débarassait d'une obligation
ingrate et gênante, et ce qui lui permettait de se

consacrer tout entier et plus librement à ce qui était

pour lui l'essentiel, à savoir sa tâche enseignante.
Au lieu d'être obligé en effet de faire sa leçon, et
en même temps d'assurer la transmission effective
à ses élèves des connaissances qui y étaient
contenues grâce à leur attention, il se déchargeait sur les

moniteurs de cette seconde partie de sa tâche. Il
donnait son enseignement, tranquille, l'esprit libre,
transmettant, expliquant, éclairant de son mieux,
et, pendant qu'il parlait, les moniteurs veillaient à ce

que les élèves écoutent. Ainsi d'une part le maître
était réellement aidé par les moniteurs, en se

déchargeant sur eux de la partie la plus désagréable
de sa tâche, et d'autre part les moniteurs ne
pouvaient guère l'aider que de cette manière, puisqu'il
est évident que (sauf pour les tout premiers exercices

de lecture et d'écriture) leur savoir encore
insuffisant ne leur permettait ni de remplacer le

maître, ni même de l'aider dans sa tâche
enseignante.

Si bien que la vocation pédagogique que sentaient
parfois naître en eux certains moniteurs, ce n'était
pas autre chose que le désir de commander à leur-

tour, non plus accidentellement, ni par délégation
(car leur commandement provisoire était déterminé

par une obéissance), mais continuement et person¬

nellement. Et cette fausse vocation était doublement
dangereuse.

D'une part en effet le monitorat presque
exclusivement disciplinaire n'avait pas permis au moniteur

qui se croyait appelé pédagogiquement, de

prendre conscience ni de sa capacité enseignante, ni
de son réel désir d'enseigner. Il avait pu croire qu'on
désire être maître, et qu'on est capable de le devenir,
si on désire, et si on croit pouvoir commandé h

D'autre part le moniteur disciplinaire pouvait
être victime d'une illusion, et ne pas se rendre
compte qu'il commandait à ses camarades, et qu'il
paraissait leur commander effectivement, uniquement

parce que son commandement était sans cesse

appuyé, contrôlé, justifié, par celui du maître. Si
bien que ce commandement n'étant, à chaque
reprise, que délégataire, son pouvoir tout entier l'était
également, n'était réel qu'à cette condition. Et
quand, devenu maître à son tour, il se trouvait seul,
sans ce support et cet appui, il devait s'apercevoir, à

son dam, qu'il ne possédait pas cette fameuse
autorité., dont tous les anciens lui répétaient qu'elle
était nécessaire, qu'il avait tant admirée (ou au
contraire qu'il avait jugée insuffisante) chez son maître

au temps de son monitorat et qu'il avait cru
posséder. Il s'apercevait, trop tard, qu'il n'avait pas, en
réalité, cette vocation pédagogique qu'il croyait
avoir et il se consumait en regrets. Il constatait qu'il
ne savait, ni désirait enseigner, et que s'il désirait, il
ne savait pas, commander. Quelques-uns
cherchaient, comme on dit, une autre situation — la
plupart se résignaient, malheureusement pour eux, et

pour leurs élèves.

Certes, par bonheur, beaucoup ne s'étaient pas
trompés sur eux-mêmes, et avaient vraiment cette
vocation qu'ils croyaient avoir, mais, comme ceux
dont je viens de parler, ils ne le découvraient qu'à
l'usage.

*

La disparition progressive du monitorat, la
formation du personnel enseignant, au moins celui des

écoles publiques, dans les écoles normales, la
multiplication des diplômes, le savoir de plus en plus
considérable en quantité demandé aux futurs maîtres,

tout cela a créé am autre malentendu vocation-
nel.

Ceux qui avaient la charge de recruter des maîtres,

pour tous les ordres d'enseignement, ont en

effet, en gros, raisonné de la façon suivante: «Il ne

1 «L'école transforme généralement l'enseignement en une

manœuvre, où tout dépend plus de la tactique et de
l'habileté du chef que du développement naturel des soldats».

(W. Guyer, Wie wir lernen, Erlenbach, Zurich, 1952).

174



nous est plus possible, pour toutes sortes de
raisons, d'éprouver la vocation des futurs maîtres. Ne

pouvant donc plus savoir, ni leur permettre de
savoir eux-mêmes, s'ils désirent vraiment, et s'ils sont
capables de devenir un jour de bons maîtres, nous
allons les y préparer. La préparation remplacera la
vocation. Il ne sera plus nécessaire au jeune, pour
entrer dans la profession, de s'y sentir appelé, il lui
suffira, quand il sera appelé, de s'y savoir préparé.»2

Cette préparation est double.
Elle comporte d'une part l'acquisition d'une

quantité de plus en plus considérable de savoir: des

connaissances de plus en plus nombreuses, même

pour les futurs maîtres de l'enseignement primaire.
On sait que le temps n'est plus où on estimait qu'il
leur suffisait d'avoir appris ce qu'ils auraient à

enseigner. Aujourd'hui ils apprennent tout — pour
diverses raisons, d'ailleurs, qui ne sont pas toutes
pédagogiques.

D'autre part le futur maître ne doit pas seulement
posséder ces connaissances (brutes, ou instrumentales),

il doit les faire acquérir à ses élèves. Sachant

lui-même, après avoir appris, lire, écrire, compter,
sachant l'histoire, la géographie et les sciences, il
doit faire en sorte que ses élèves sachent lire, écrire,
compter, sachent les sciences, la géographie et
l'histoire. Pour cela il lui faut une certaine habileté, un
art, comme on a dit si longtemps (et comme on dit
encore), une didactique.

H devra donc posséder ce savoir, et le transmettre,
savoir et savoir enseigner, faire acquérir par d'autres

le savoir qu'il possède.

Pour cela il reçoit, au moyen des leçons qui lui
sont faites, un enseignement général de la pédagogie,

et, mis en présence d'élèves au cours de stages
surveillés par ses maîtres, il témoigne qu'il est
capable d'appliquer cette didactique qui lui a été

enseignée, d'en utiliser les préceptes, d'en obtenir les

résultats qui lui sont demandés, à savoir l'avancement

de ses élèves sur les divers (et d'abord sur
tous) chemins du savoir.

C'est ce qu'on appelle donner au futur maître une
formation, une préparation à la fois théoriques et
pratiques. Formation et préparation qui peuvent le
dispenser de la vocation. H est ainsi proche d'une
quantité de médecins, d'avocats qui n'ont pas eu une
vocation médicale ou juridique, et qui néanmoins

exercent, avec beaucoup de conscience et d'habileté,
ces professions, parce qu'ils y ont été, parce qu'ils s'y
sont, consciencieusement et intelligemment,
préparés.

2 Voir mon ouvrage: La Formation de l'éducateur, Presses

Universitaires de France, 1952.

Et ne pourrait-on conclure que la notion de
vocation pédagogique est une notion périmée, que le
futur maître n'a nul besoin de se sentir appelé à

son futur état, et qu'il l'exercera bien s'il y a ligem-
ment, préparé.

Mais, et je reviens ici à la question que je posais
plus haut, en quoi consiste cet état, ce métier?

Dans bien des cas, le futur maître est dans une
situation analogue à celle du moniteur. — Il est lui
aussi un sous-maître —- même si, quand il n'a pas
la vocation, il accepte seulement la préparation qui
fera de lui un maître, il sait qu'il sera un jour un
maître, et puisque cela doit arriver, il désire au
moins que cela arrive le plus tôt possible. Il aspire à

faire à autrui ce qu'on lui fait, il aspire à montrer
sur le faîte, à monter en chaire. Pour remplacer
celui qui occupe actuellement ce poste.

Mais pas pour le remplacer, comme au temps où
il était enfant, ou accidentellement, moniteur,
comme commandant, mais comme enseignant. Il ne
se dit pas seulement: «Ce sera agréable d'être maître,
parce que je n'aurai plus à obéir, je commanderai
tout le temps», il se dit: «Ce sera, en somme, agréable

d'être maître, parce que je n'aurai plus à être

instruit, j'instruirai tout le temps, je ferai des leçons,

j'interrogerai, je corrigerai des devoirs». Si bien que
pendant qu'il se prépare à son futur métier, et qu'il
rêve au temps où il ne sera plus l'élève, mais le
maître, il peut en arriver à considérer comme une
vocaction le simple désir de transmettre les
connaissances qu'il possède.3 avec assez d'art pour que
la transmission se fasse effectivement, que les

connaissances, parties de la chaire magistrale, ne se

perdent pas en route et parviennent bien jusqu'aux
élèves.

Si bien que la possession et la transmission du
savoir restent, pour les maîtres dont je parle, et qui
sont la majorité surtout dans l'enseignement secondaire,

l'essentiel du métier pédagogique, le
constituent à peu près tout entier. Si bien que, comme
c'est ici fréquemment le cas, lorsqu'ils éprouvent un
certain plaisir, un plaisir constamment renouvelé, à

présenter à d'autres un savoir qu'ils possèdent et

que ces autres ne possèdent pas. ils arrivent assez

rapidement à se convaincre qu'ils ont bien fait de

choisir la profession de maître, qu'ils en avaient la

vocation, et que la préparation à laquelle ils ont été

soumis n'a fait que leur permettre de prendre mieux

3 Nietzsche est assez brutal, à son accoutumée, sur ce sujet:
«Toute connaissance, dit-il, ne donne de plaisir à celui qui
enseigne qu'autant qu'il peut l'enseigner. 11 finit par se
considérer comme un passage du savoir, et en somme comme
un moyen au point qu'il a perdu le sérieux en ce qui le
concerne». (Humain, trop humain, par. 200). Voir aussi ce qu'il
dit dans le Voyageur et son ombre, par. 180, 267, 282.

175



conscience de cette vocation et de la fortifier en eux.
Ce qu'on sait, on peut le garder pour soi. Mais si

ce qu'on sait écume en soi et demande toujours à

sortir pour se déverser sur d'autres, on est appelé à

être maître, et on saura gré à l'école d'y réunir ces

autres qui, ne sachant pas, sont précisément indiqués

pour recevoir cette soience. Et à qui on fait en
outre une nécessité de la recevoir, d'y donner leur
attention, une attention que le maître a appris, ou
croit avoir appris (car il faut ici de sa part quelque
illusion et bien de la complaisance) à promouvoir et
à maintenir. Pour qui il n'y a pas de plus grand plaisir,

jusqu'à la déformation professionnelle, qui se

rencontre bien ailleurs que dans la profession, que
de présenter à d'autres ce qu'il sait, les élèves sont,
on pourrait dire par définition, de parfaits auditeurs.
Certes, ils n'écoutent pas toujours, mais, avec un peu
d'art, le maître obtient au moins qu'ils paraissent
écouter, et, quand il leur arrive de penser à autre
chose, au moins ils ne l'interrompent pas pour parler
d'autre chose.

Ainsi la préparation n'a pas systématiquement,
comme nous l'avions paru supposer, rendu la
vocation inutile, elle l'a, avec l'aide de la pratique
professionnelle, recréée, sous cette forme du besoin
de communiquer à d'autres son savoir, qui paraît
être un des éléments essentiels de l'activité didactique.

Aimer son métier, et donc en avoir eu la
vocation, ce sera pour un maître aimer à faire acquérir
à d'autres le savoir qu'on possède et qu'ils ne
possèdent pas.

*

Seulement, le métier pédagogique, ce n'est pas
cela du tout. Et on n'en a pas vraiment la vocation, ni
si on se sent disposé et apte à bien commander après
avoir bien obéi, ni si on se sent disposé et apte à bien

parler après avoir bien écouté. Ce sont là des vertus
proprement magistrales. Qui les possède est un bon

maître, tout le monde est d'accord sur ce point. Mais
tout le monde s'accorde sur ce point, parce que tout
le monde s'accorde pour définir le bon maître celui
qui sait commander, et celui qui sait enseigner.
Alors, évidemment, celui qui sait commander et
enseigner est un bon maître. Et nous voilà au rouet.
Mais commander, bien commander, c'est donner des

ordres sans rencontrer de résistance. Bien enseigner,
c'est présenter des connaissances sans rencontrer de

distraction. Et si le commandement et l'enseignement,

ainsi définis, sont l'essentiel de la tâche magistrale,

il est clair que, moins les élèves apporteront de
résistance et de distraction, plus cette tâche sera
aisée — et efficace. Efficace? Pendant que la tâche
s'exécute, à n'en pas douter. Si le commandement

est parfait, toute résistance étant annihilée, l'obéissance

est parfaite, et donc sur ce point le maître a

cause entièrement gagnée. Si l'enseignement est parfait,

toute distraction ayant disparu, l'audition
attentive est parfaite, et donc sur ce second point le
maître a aussi cause gagnée.

Mais nous retournons dans un cercle. Le
commandement est parfait parce qu'il ne rencontre pas
de résistance, il n'y a pas de résistance parce que le
commandement est parfait. L'enseignement est parfait

parce qu'il ne se heurte pas à la distraction, il
n'y a pas de distraction parce que l'enseignement est

parfait.
Il est évident que nous ne pouvons sortir de ce

cercle que si nous pouvons trouver au commandement,

pendant que le maître le donne, un autre
caractère que celui d'annihiler toute résistance, à

l'enseignement, pendant que le maître le présente,
cm autre caractère que celui de faire disparaître
toute distraction. Car si la résistance et la distraction
persistent, n'ont que provisoirement disparu, si elles

reparaissent à l'occasion, à toute occasion, il est
évident que le commandement et l'enseignement n'ont
été parfaits que pour le maître, ont constitué une
parfaite activité magistrale, presque exclusivement
magistrale, et qu'il a agi comme s'il exerçait cette
double activité en présence d'élèves imaginaires,
bref, qu'un commandement et un enseignement
parfaits, ne rencontrant jamais ni la moindre
résistance, ni la moindre distraction, ne peuvent se

donner que dans une classe vide, ce qui est proprement

absurde.
Car enfin, il faut en venir à la réalité. La réalité

dans l'école, ce n'est pas le maître avec ses

commandements et son enseignement; la réalité, ce sont
les élèves. Ce dont le maître doit avoir la vocation
pédagogique, ce à quoi il doit être préparé, ce n'est
ni le commandement ni l'enseignement, c'est le contact

quotidien avec des êtres vivants, ces êtres vivants

que sont les élèves. Ce qui constitue l'activité
pédagogique réelle, ce ne sont pas des ordres donnés du
haut d'une chaire par une certaine personne, et
suivis d'une immédiate obéissance à cette personne
(et non, comme il se doit, à la loi à laquelle cette

personne est également soumise) ; ce ne sont pas des

leçons données du haut d'une chaire par une
certaine personne, accompagnées d'une attention, au
moins apparente, au discours de cette personne (et

non, comme il se doit, au continu de ce discours),
ce sont des rapports d'une certaine nature, rapports
pédagogiques, avec des individus représentant, dans

nos sociétés, une classe spéciale, celle des écoliers.

Qui donc s'examine, s'interroge avant d'aborder
«le métier», risque fort de is'illusionner, comme tant

176



d'autres l'ont fait avant lui, et le font encore, en se

croyant appelé parce qu'il désire commander et se

croit capable de commander effectivement, parce
qu'il désire enseigner et se croit capable vraiment
enseigner.4

Se consulter soi-même sur sa future vocation,
c'est, encore une fois, se poser la question: «Vais-je
être capable de vivre (comme je l'ai écrit dans

l'ouvrage que je viens de citer) avec des dissemblables,
avec des jeunes, différents de moi, dont je respecterai

la nature propre, cette vie commune n'étant
possible qu'à cette condition.»

Ainsi cette question nouvelle, si rarement posée,

change totalement l'attitude magistrale, enlève, doit
enlever à cette attitude ce qu'elle a toujours d'égo-
centrisme inconscient. Le maître ne mesure plus

4 Et l'illusion est la même chez celui qui se croit, et se veut,
non seulement instructeur, mais aussi, comme on dit,
éducateur. Mais, sous la forme sous laquelle elle est, combien
rarement, donnée à l'école, l'éducation reste, comme le
commandement et l'enseignement, une action du maître. Or,
dans la pédagogie nouvelle, l'éducation n'est pas une action
magistrale, telle que le futur maître puisse se dire: «Je crois
savoir commander, je crois savoir enseigner, je crois savoir
éduquer». L'éducation n'est pas une action magistrale, elle
est la création d'un certain milieu de vie. On est éducateur
dans la mesure où on sait créer ce milieu, et y vivre avec
les écoliers.

son efficacité pédagogique à ce qu'il sait, d'une façon
générale, commander, instruire, éduquer, mais à

la place que pourront tenir au moment voulu, au
sein d'une communauté vivante, des interventions
ordonnantes, instruisantes, éduquantes, de sa part.
Ces interventions qui restent légitimes et nécessaires

n'entraînant aucune abdication de sa part! L'adulte
reste l'adulte, quand il vit avec les jeunes (enfants,
adolescents). S'il ne restait pas l'adulte, on pourrait
se demander, comme on dit familièrement, ce qu'il
fait là. Et les enfants se le demanderaient. Ils
demandent à la grande personne, surtout quand la

grande personne prétend vivre avec eux, de rester,
tout en les comprenant, en les acceptant, une grande

personne qui leur doit un appui, un réconfort, une
aide.

Avoir la vocation pédagogique, c'est donc se sentir
désireux et capable d'aider à croître des êtres vivants
qui ne sont pas arrivés au terme de leur croissance,
et naturellement, et nécessairement de leur donner
cette aide en vivant avec eux, et de la leur donner
selon leurs besoins, à leur mesure, comme dit Cla-

parède, et non à la nôtre5.

3 II faut que le pédagogue aime les enfants, comme dit à peu
près Roorda.

Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit *

Gedanken zum humanen Kern der Sprachen

von Herman Wein

(Schluß) II.

Für die Verschiedenheit des geschichtlichen
Aspekts von Sprache muß es systematische Gründe
geben.

Sprachzeichen können zwischen Wesen von der
Bewußtseinsstruktur des Menschen prinzipiell drei
Grundfunktionen ausüben: Sie können Tun (im
allerweitesten Sinn!) begleiten, auslösen,
koordinieren. rhythmisieren, dirigieren Sie sind dann
eines der vielen charakteristischen,
zwischenmenschlichen Kontaktmittel — zwischen sozial
handelnden, aber dabei nicht instinktformierten Wesen.
Erst später (in der individuellen und in der
menschheitlichen Entwicklung!) überholt dieses sprachliche

Kontaktmittel alle anderen, durchsetzt alle
anderen, löst sie weitgehend ab.

Artikulierte Sprachlaute können ferner benennen.

Sie benennen ursprünglich und überwiegend
Nicht-Sprachliches, mit dem Sprechende und
Angesprochene es zu tun haben. Was den heute teilweise

erforschten bemerkenswerten Denkleistungen einiger

Tierarten fehlt, ist das «benennende und
benannte Denken». Das benennende Denken schafft
sprachlich bezeichnete Welt, die sich von Bewußtsein

zu Bewußtsein — in Gesellschaften, über
Generationen und Völker hin — übertragen läßt. (Nicht
in präziser Konstanz freilich, sondern in geschichtlicher

Beweglichkeit!). Diese sprachliche Welt vertritt

die außersprachliche Welt im Bewußtsein der
so Sprechenden und Sprache Verstehenden. Der
Aufbau der sprachlichen Welt geht beim Menschenkind

mit dem Aufbau der Bewußtseinswelt schlechthin

Hand in Hand, in der Menschheitsgeschichte
mit dem Aufbau von kulturgründenden Weltbildern

und mit Wissenschaft, die Wahrheit prätendiert.

Sprachliches kann schließlich gegen Sprachliches
ausgetauscht werden. Das nennt man erklären. Auf
eine sprachliche Frage — eine sprachliche Aussage
darüber: was mit einem Sprachzeichen, mit einer
Sprachzeichenfolge, eigentlich gemeint war.

177


	La vocation pédagogique

