Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 33 (1960-1961)

Heft: 9

Artikel: La vocation pédagogique

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-850498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-850498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST.GALLEN

Nr, 9, Seite 173—200

DEZEMBER 1960

La vocation pédagogique

On n’en parle plus guére. Ceux qui en parlent la
souhaitent plus qu’ils n’y croient, et se réjouissent,
quand ils la rencontrent, ce qui arrive d’ailleurs
plus souvent qu’on ne pense, comme de retrouver
un bien précieux qu’ils croyaient perdu.

On en a beaucoup parlé autrefois, au temps ou il
y avait encore, dans la profession, assez peu d’élus
pour qu’on puisse étre difficile dans le choix des
appelés. On I’a pendant longtemps, aussi bien dans
I'enseignement privé qu’apres 1881 dans ’enseigne-
ment public, jugée indispensable. Les supérieurs,
méme bien avant, et encore plus depuis, Jules Ferry,
répétaient a 'envi que la tdche du maltre était
lourde, assurément (sans aucun doute) mal rétri-
buée, et demandait & ceux qui prétendaient s’en
acquitter un tel dévouement, de tous les instants,
que, s’ils ne s’en sentaient pas la vocation, ils de-
vaient honnétement s’en abstenir. Les anciens ré-
pétaient aux jeunes (ce qui était vrai, ce qui ’est
toujours) que le «métier» était «dur», et que «si on
n’aimait pas ¢a», il valait mieux ne pas l’entre-
prendre, car I'échec était certain. Il fallait vouloir
mais s’assurer qu’on pourrait.

Encore fallait-il au moins savoir en quoi consistait
«le métier», de quoi il était nécessaire d’avoir la vo-
cation, et a quoi le jeune pouvait reconnaitre qu’il
avait cette vocation. Ce jeune savait bien en gros que
le métier consistait a accepter de vivre avec des plus
jeunes, avec des enfants, & y prendre plaisir, et a
savoir exercer sur eux ume action éducative, sans
que la nature et les modalités de cette action soient
d’abord nettement précisées.

Diverses circonstances pouvaient permettre, une
premiére, encore vague, connaissance de soi. Une
fille ainée, dans une famille pauvre, ne pouvant tra-
vailler au dehors, et devant, & la maison, pour aider
la mére, «s’occuper» des plus jeunes, pouvait s’aper-
cevoir que, simplement consentante d’abord, ou ré-
signée, a la longue elle y prenait plaisir. Ces petits,
elle les aimait tels qu’ils étaient, elle aimait leurs
maladresses, leurs incertitudes, leurs tentatives,
leurs variations, leur état d’enfance, avec le souhait,
qu'on fait tant d’entre elles (et tant de jeunes
méres) que de cet état ils ne sortent point. Quand ils
en étaient réellement sortis, elle en cherchait d’au-
tres qu’elle trouvait dans les asiles, puis dans les

écoles maternelles ou1 on rencontre encore tant d’ins-
titutrices qui se plaisent a vivre avec les petits.

Un autre moyen de se connaitre, de s’éprouver,
de se reconnaitre, ou d’étre reconnu, bon pour le
service pédagogique, était la situation de moniteur
(ou de monitrice) dans une école. Méme alors que
cette situation n’était plus systématisée, comme dans
les premiéres années du XIXe siécle, aux temps de
Bell et de Lancaster, et de I’'Enseignement mutuel,
jusqu’a la fin du siécle au moins, les maitres de I’en-
seignement primaire se sont fait aider dans leurs
classes par des moniteurs qu’ils choisissaient pour
leur savoir, leurs qualités intellectuelles et mo-
rales, leur autorité. Sans doute, malheureusement,
le choix n’était pas toujours judicieux. Le maitre
avait trop souvent plus en vue son intérét que celui
des éléves, ou méme des moniteurs. A ceux-ci il
demandait plut6t de 1’aider, lui, dans sa tache que
d’aider leurs camarades dans leur travail, de faire
régner l'ordre et le silence, de faire répéter, ce qui
leur était fastidieux, les connaissances acquises, et
de lui permettre ainsi de «suivre son programmey.
Si bien qu’il agréait particuliérement les moniteurs
qui savaient «se faire obéirs, il n’importait pas trop
par quels moyens, et préparer les sanctions qu'il
n’avait plus qu’a appliquer. Si bien qu’il y avaitdans
les écoles des moniteurs fort consciencieux, mais qui
étaient beaucoup plus des sous-maitres que des sur-
éléves, et d’autres qui 1’étaient moins, et qui trou-
vaient a leur tache, souvent les deux cotés, des pro-
fits divers.

Mais enfin il en était pour qui le monitorat cons-
tituait une véritable expérience, a qui il permettait
de prendre conscience de leurs forces et de leurs as-
pirations, et qui, le moment venu, accédaient avec
joie de I’état de sous-maitres a 1’état de maitres, s’y
sentant disponibles et appelés.

Mais appelés a quoi? Evidemment & n’étre plus
du tout ce qu’ils étaient encore, une grande partie
des jours, des éléves, état manifestement inférieur,
et a étre ce qu’ils n’étaient qu’accidentellement, et
par faveur, non par droit, des maitres, état manifes-
tement supérieur. Au lieu d’étre alternativement
I’éléve qui est instruit et qui est commandé, et le
moniteur qui instruit et commande, on n’est plus ni
commandé ni instruit, on est exclusivement celui

173



qui commande et instruit. On n’écoute plus des
lecons, on les fait, on n’a plus a apprendre, on en-
seigne; on ne recoit plus d’ordre, on les donne, on
n’a plus a obéir, on ordonne. A la différence de celui
qui n’a été que l'objet de I’activité magistrale sans
en avoir eu une nette représentation, et se contente
donc, est donc heureux, une fois sorti de ’école, de
n’étre plus contraint ni d’étre continuement instruit,
ni de continuement obéir & un maitre, cette dé-
livrance ne suffit pas a celui qui sent en soi la vo-
cation. Il veut plus. Il ne veut pas seulement n’étre
plus 1’éléve, le monitorat 1’a averti qu’il voulait étre
le maitre. Il veut faire a autrui ce qu’on lui a fait,
et ce qu'il a fait lui-méme a autrui, accidentellement
et imparfaitement, par délégation du maitre.

Mais il est bien souvent intervenu, a ce point, un
grave malentendu, déterminant ce que nous pour-
rions appeler une fausse vocation. Le moniteur qui
aidait le maitre, le suppliait, selon ’expression con-
sacrée, devait sans doute l’aider, le remplacer au
besoin, dans sa double tache enseignante et disci-
plinaire. Mais en fait la tache enseignante du moni-
teur était, par nécessité, extrémement réduite. Ce
monitorat était surtout disciplinaire. C’est surtout
ce pouvoir disciplinaire (avec l'organisation des
punitions et récompenses) que le maitre délégait au
moniteur, ce qui le débarassait d’'une obligation in-
grate et génante, et ce qui lud permettait de se con-
sacrer tout entier et plus librement a ce qui était
pour lui l'essentiel, a savoir sa tache enseignante.
Au lieu d’étre obligé en effet de faire sa lecon, et
en méme temps d’assurer la transmission effective
a ses éléves des connaissances qui y étaient con-
tenues grace a leur attention, il se déchargeait sur les
moniteurs de cette seconde partie de sa tache. Il
donnait son enseignement, tranquille, I’esprit libre,
transmettant, expliquant, éclairant de son mieux,
et, pendant qu’il parlait, les moniteurs veillaient a ce
que les éléves écoutent. Ainsi d'une part le maitre
était réellement aidé par les moniteurs, en se dé-
chargeant sur eux de la partie la plus désagréable
de sa tiche, et d’autre part les moniteurs ne pou-
valent guére ’aider que de cette maniére, puisqu’il
est évident que (sauf pour les tout premiers exer-
cices de lecture et d’écriture) leur savoir encore in-
suffisant ne leur permettait ni de remplacer le
maitre, ni méme de llaider dans sa tiche ensei-
gnante.

Si bien que la vocation pédagogique que sentaient
parfois naitre en eux certains moniteurs, ce n’était
pas autre chose que le désir de commander a leur
tour, non plus accidentellement, ni par délégation
(car leur commandement provisoire était déterminé
par une obéissance), mais continuement et person-

174

nellement. Et cette fausse vocation était doublement
dangereuse.

D’une part en effet le monitorat presque exclu-
sivement disciplinaire n’avait pas permis au moni-
teur qui se croyait appelé pédagogiquement, de
prendre conscience ni de sa capacité enseignante, ni
de son réel désir d’enseigner. Il avait pu croire qu’on
désire étre maitre, et qu’on est capable de le devenir,
si on désire, et si on croit pouvoir commandé!,

D’autre part le moniteur disciplinaire pouvait
étre victime d’une illusion, et ne pas se rendre
compte qu’il commandait a ses camarades, et qu’il
paraissait leur commander effectivement, unique-
ment parce que son commandement était sans cesse
appuyé, contrdlé, justifié, par celui du maitre. Si
bien que ce commandement n’étant, a chaque re-
prise, que délégataire, son pouvoir tout entier 1’était
également, n’était réel qu’a cette condition. Et
quand, devenu maitre a son tour, il se trouvait seul,
sans ce support et cet appui, il devait s’apercevoir, a
son dam, qu’il ne possédait pas cette fameuse au-
torité, dont tous les anciens lui répétaient qu’elle
était nécessaire, qu'il avait tant admirée (ou au con-
traire qu'il avait jugée insuffisante) chez son mai-
tre au temps de son monitorat et qu’il avait cru pos-
séder. Il s’apercevait, trop tard, qu’il n’avait pas, en
réalité, cette vocation pédagogique qu’il croyait
avoir et il se consumait en regrets. Il constatait qu’il
ne savait, ni désirait enseigner, et que s’il désirait, il
ne savait pas, commander. Quelques-uns cher-
chaient, comme on dit, une autre situation — la plu-
part se résignaient, malheureusement pour eux, et
pour leurs éléves.

Certes, par bonheur, beaucoup ne s’étaient pas
trompés sur eux-mémes, et avaient vraiment cette
vocation qu’ils croyaient avoir, mais, comme Ceux
dont je viens de parler, ils ne le découvraient qu’a

l'usage.

La disparition progressive du monitorat, la for-
mation du personnel enseignant, au moins celui des
écoles publiques, dans les écoles normales, la mul-
tiplication des diplémes, le savoir de plus en plus
considérable en quantité demandé aux futurs mai-
tres, tout cela a créé un autre malentendu vocation-
nel.

Ceux qui avaient la charge de recruter des mai-
tres, pour tous les ordres d’enseignement, ont en
effet, en gros, raisonné de la facon suivante: «Il1 ne

1 «L’école transforme généralement 1’enseignement en une
manceuvre, ou tout dépend plus de la tactique et de I’ha-
bileté du chef que du développement naturel des soldats».
(W. Guyer, Wie wir lernen, Erlenbach, Zurich, 1952).



nous est plus possible, pour toutes sortes de rai-
sons, d’éprouver la vocation des futurs maitres. Ne
pouvant donc plus savoir, ni leur permettre de sa-
voir eux-mémes, s’ils désirent vraiment, et s’ils sont
capables de devenir un jour de bons maitres, nous
allons les y préparer. La préparation remplacera la
vocation. Il ne sera plus nécessaire au jeune, pour
entrer dans la profession, de s’y sentir appelé, il lui
suffira, quand il sera appelé, de s’y savoir préparé.»2

Cette préparation est double.

Elle comporte d'une part l’acquisition d’une
quantité de plus en plus considérable de savoir: des
connaissances de plus en plus nombreuses, méme
pour les futurs maitres de I’enseignement primaire.
On sait que le temps n’est plus ou on estimait qu’il
leur suffisait d’avoir appris ce qu’ils auraient a en-
seigner. Aujourd’hui ils apprennent tout — pour
diverses raisons, d’ailleurs, qui ne sont pas toutes
pédagogiques.

D’autre part le futur maitre ne doit pas seulement
posséder ces connaissances (brutes, ou instrumen-
tales), il doit les faire acquérir a ses éléves. Sachant
lui-méme, aprés avoir appris, lire, écrire, compter,
sachant ’histoire, la géographie et les sciences, il
doit faire en sorte que ses éléves sachent lire, écrire,
compter, sachent les sciences, la géographie et ’his-
toire. Pour cela il lui faut une certaine habileté, un
art, comme on a dit si longtemps (et comme on dit
encore), une didactique.

1l devra donc posséder ce savoir, et le transmettre,
savoir et savoir enseigner, faire acquérir par d’au-
tres le savoir qu'il posséde.

Pour cela il recoit, au moyen des lecons qui lui
sont faites, un enseignement général de la pédago-
gie, et, mis en présence d’éléves au cours de stages
surveillés par ses maitres, il témoigne qu’il est ca-
pable d’appliquer cette didactique qui lui a été en-
seignée, d’en utiliser les préceptes, d’en obtenir les
résultats qui Iui sont demandés, a savoir I’avance-
ment de ses éléves sur les divers (et d’abord sur
tous) chemins du savoir.

C’est ce qu’on appelle donner au futur maitre une
formation, une préparation a la fois théoriques et
pratiques. Formation et préparation qui peuvent le
dispenser de la vocation. Il est ainsi proche d'une
quantité de médecins, d’avocats qui n’ont pas eu une
vocation médicale ou juridique, et qui néanmoins
exercent, avec beaucoup de conscience et d’habileté,
ces professions, parce qu’ils y ont été, parce qu’ils s’y
sont, consciencieusement et intelligemment, pré-
parés.

2 Voir mon ouvrage: La Formation de U'éducateur, Presses
Universitaires de France, 1952.

Et ne pourrait-on conclure que la notion de vo-
cation pédagogique est une notion périmée, que le
futur maitre n’a nul besoin de se sentir appelé a
son futur état, et qu’il I’exercera bien s’il y a ligem-
ment, préparé.

Mais, et je reviens ici a la question que je posais
plus haut, en quoi consiste cet état, ce métier?

Dans bien des cas, le futur maitre est dans une si-
tuation analogue a celle du moniteur. — I1 est lui
aussi un sous-maitre — méme si, quand il n’a pas
la vocation, il accepte seulement la préparation qui
fera de lui un maitre, il sait qu’il sera un jour un
maitre, et puisque cela doit arriver, il désire au
moins que cela arrive le plus t6t possible. Il aspire a
faire & autrui ce qu’on lui fait, il aspire & montrer
sur le faite, a monter en chaire. Pour remplacer
celui qui occupe actuellement ce poste.

Mais pas pour le remplacer, comme au temps ou
il était enfant, ou accidentellement, moniteur,
comme commandant, mais comme enseignant. Il ne
se dit pas seulement: «Ce sera agréable d’étre maitre,
parce que je n’aurai plus a obéir, je commanderai
tout le temps», il se dit: «Ce sera. en somme, agré-
able d’étre maitre, parce que je n’aurai plus a étre
instruit, j’instruirai tout le temps, je ferai des lecons,
j’interrogerai, je corrigerai des devoirs». Si bien que
pendant qu’il se prépare a son futur métier, et qu’il
réve au temps ou il ne sera plus 'éléve, mais le
maltre, il peut en arriver a considérer comme une
vocaction le simple désir de transmettre les con-
naissances qu’il posséde,3 avec assez d’art pour que
la transmission se fasse effectivement, que les con-
naissances, parties de la chaire magistrale, ne se per-
dent pas en route et parviennent bien jusqu’aux
éléves.

Si bien que la possession et la transmission du sa-
voir restent, pour les maitres dont je parle, et qui
sont la majorité surtout dans l’enseignement secon-
daire, D’essentiel du métier pédagogique, le cons-
tituent & peu prés tout entier. Si bien que, comme
c’est ici fréquemment le cas, lorsqu’ils éprouvent un
certain plaisir, un plaisir constamment renouvelé, a
présenter & d’autres un savoir qu’ils possédent et
que ces autres ne possédent pas, ils arrivent assez
rapidement & se convaincre qu’ils ont bien fait de
choisir la profession de maitre, qu’ils en avaient la
vocation, et que la préparation a laquelle ils ont été
soumis n’a fait que leur permettre de prendre mieux

3 Nietzsche est assez brutal, a son accoutumée, sur ce sujet:
«Toute connaissance, dit-il, ne donne de plaisir a celui qui
enseigne qu’autant qu’il peut 'enseigner. 11 finit par se con-
sidérer comme un passage du savoir, et en somme comme
un moyen au point qu’il a perdu le sérieux en ce qui le con-
cerne». (Humain, trop humain, par. 200). Voir aussi ce qu’il
dit dans le Voyageur et son ombre, par. 180, 267, 282.

175



conscience de cette vocation et de la fortifier en eux.

Ce qu’on sait, on peut le garder pour soi. Mais si
ce qu’on sait écume en soi et demande toujours a
sortir pour se déverser sur d’autres, on est appelé a
étre maitre, et on saura gré a ’école d’y réunir ces
autres qui, ne sachant pas, sont précisément indi-
qués pour recevoir cette socience. Et a qui on fait en
outre une nécessité de la recevoir, d’y donner leur
attention, une attention que le maitre a appris, ou
croit avoir appris (car il faut ici de sa part quelque
illusion et bien de la complaisance) a promouvoir et
a maintenir. Pour qui il n’y apas de plus grand plai-
sir, jusqu'a la déformation professionnelle, qui se
rencontre bien ailleurs que dans la profession, que
de présenter a d’autres ce qu’il sait, les éléves sont,
on pourrait dire par définition, de parfaits auditeurs.
Certes, ils n’écoutent pas toujours, mais, avec un peu
d’art, le maitre obtient au moins qu’ils paraissent
écouter, et, quand il leur arrive de penser a autre
chose, au moins ils ne I'interrompent pas pour parler
d’autre chose.

Ainsi la préparation n’a pas systématiquement,
comme nous ’avions paru supposer, rendu la vo-
cation inutile, elle ’a, avec I'aide de la pratique
professionnelle, recréée, sous cette forme du besoin
de communiquer a d’autres son savoir, qui parait
étre un des éléments essentiels de l'activité didac-
tique. Aimer son métier, et donc en avoir eu la vo-
cation, ce sera pour un maitre aimer a faire acquérir
a d’autres le savoir qu’on possede et qu’ils ne pos-
sédent pas.

Seulement, le métier pédagogique, ce n’est pas
cela dutout. Et on n’en a pas vraiment la vocation, ni
si on se sent disposé et apte a bien commander apres
avoir bien obéi. ni si on se sent disposé et apte a bien
parler aprés avoir bien écouté. Ce sont la des vertus
proprement magistrales. Qui les posséde est un bon
maitre, tout le monde est d’accord sur ce point. Mais
tout le monde s’accorde sur ce point, parce que tout
le monde s’accorde pour définir le bon maitre celud
qui sait commander, et celui qui sait enseigner.
Alors, évidemment, celui qud sait commander et en-
seigner est un bon maitre. Et nous voila au rouet.
Mais commander, bien commander, c’est donmer des
ordres sans rencontrer de résistance. Bien enseigner,
c’est présenter des connaissances sans rencontrer de
distraction. Et si le commandement et 1’enseigne-
ment, ainsi définis, sont ’essentiel de la tiche magis-
trale, il est clair que, moins les éléves apporteront de
résistance et de distraction, plus cette tiche sera
aisée — et efficace. Efficace? Pendant que la tache
s’exécute, a n’en pas douter. Si le commandement

176

est parfait, toute résistance étant annihilée, 1’obéis-
sance est parfaite, et donc sur ce point le maitre a
cause entiérement gagnée. Sil’enseignement est par-
fait, toute distraction ayant disparu, ’audition at-
tentive est parfaite, et donc sur ce second point le
maitre a aussi cause gagnée.

Mais nous retournons dans un cercle. Le com-
mandement est parfait parce qu'il ne rencontre pas
de résistance, il n’y a pas de résistance parce que le
commandement est parfait. L’enseignement est par-
fait parce qu’il ne se heurte pas a la distraction, il
n’y a pas de distraction parce que l’enseignement est
parfait.

Il est évident que nous ne pouvons sortir de ce
cercle que si nous pouvons trouver au commande-
ment, pendant que le maitre le donne, un autre ca-
ractere que celui d’anmihiler toute résistance, a
I'enseignement, pendant que le maitre le présente,
un autre caractére que celul de faire disparaitre
toute distraction. Car si la résistance et la distraction
persistent, n’ont que provisoirement disparu, si elles
reparaissent a I'occasion, a toute occasion, il est évi-
dent que le commandement et 1'enseignement n’ont
été parfaits que pour le maitre, ont constitué une
parfaite activité magistrale, presque exclusivement
magistrale, et qu’il a agi comme s’il exercait cette
double activité en présence d’éléves imaginaires,
bref, qu'un commandement et un enseignement
parfaits, ne rencontrant jamais ni la moindre ré-
sistance, ni la moindre distraction, ne peuvent se
donner que dans une classe vide, ce qui est propre-
ment absurde.

Car enfin, il faut en venir a la réalité. La réalité
dans 1’école, ce n’est pas le maitre avec ses com-
mandements et son enseignement; la réalité, ce sont
les éléves. Ce dont le maitre doit avoir la vocation
pédagogique, ce a quoi il doit étre préparé, ce n’est
ni le commandement nil’enseignement, c’est le con-
tact quotidien avec des étres vivants, ces étres vivants
que sont les éléves. Ce qui constitue 'activité péda-
gogique réelle, ce ne sont pas des ordres donnés du
haut d'une chaire par une certaine personne, et
suivis d'une immédiate obéissance & cette personne
(et non, comme il se doit, & la loi & laquelle cette
personne est également soumise) ; ce ne sont pas des
lecons données du haut d'une chaire par une cer-
taine personne, accompagnées d'une attention, au
moins apparente, au discours de cette personne (et
non, comme il se doit, au continu de ce discours),
ce sont des rapports d'une certaine nature, rapports
pédagogiques, avec des individus représentant, dans
nos sociétés, une classe spéciale, celle des écoliers.

Qui donc s’examine, sinterroge avant d’aborder
«le métier», risque fort de s’illusionner, comme tant



d’autres 1’ont fait avant lui, et le font encore, en se
croyant appelé parce qu’il désire commander et se
croit capable de commander effectivement, parce
qull désire enseigner et se croit capable vraiment
enseigner.4

Se consulter soi-méme sur sa future vocation,
c’est, encore une fois, se poser la question: «Vais-je
étre capable de vivre (comme je I’ai écrit dans I’ou-
vrage que je viens de citer) avec des dissemblables,
avec des jeunes, différents de moi, dont je respec-
terai la nature propre, cette vie commune n’étant
possible qu’a cette condition.»

Ainsi cette question nouvelle, si rarement posée,
change totalement 1’attitude magistrale, enléve, doit
enlever a cette attitude ce qu’elle a toujours d’égo-
centrisme inconscient. Le maitre ne mesure plus

4 Et I'illusion est la méme chez celui qui se croit, et se veut,
non seulement instructeur, mais aussi, comme on dit, édu-
cateur. Mais, sous la forme sous laquelle elle est, combien
rarement, donnée a 1’école, I’éducation reste, comme le com-
mandement et l’enseignement, une action du maitre. Or,
dans la pédagogie nouvelle, I’éducation n’est pas une action
magistrale, telle que le futur maitre puisse se dire: «Je crois
savoir commander, je crois savoir enseigner, je crois savoir
éduquery. L’éducation n’est pas une action magistrale, elle
est la création d'un certain milieu de vie. On est éducateur
dans la mesure ol on sait créer ce milieu, et y vivre avec
les écoliers.

%

son efficacité pédagogique a ce qu’il sait, d'une facon
générale, commander, instruire, éduquer, mais a
la place que pourront tenir au moment voulu, au
sein d’'une communauté vivante, des interventions
ordonnantes, instruisantes, éduquantes, de sa part.
Ces interventions qui restent légitimes et nécessaires
n’entrainant aucune abdication de sa part! L’adulte
reste I’adulte, quand il vit avec les jeunes (enfants,
adolescents). S’il ne restait pas l'adulte, on pourrait
se demander, comme on dit familiérement, ce qu’il
fait 1a. Et les enfants se le demanderaient. Ils de-
mandent a la grande personne, surtout quand la
grande personne prétend vivre avec eux, de rester,
tout en les comprenant, en les acceptant, une grande
personne qui leur doit un appui, un réconfort, une
aide.

Avoir la vocation pédagogique, c’est donc se sentir
désireux et capable d’aider a croitre des étres vivants
qui ne sont pas arrivés au terme de leur croissance,
et naturellement, et nécessairement de leur donner
cette aide en vivant avec eux, et de la leur donner
selon leurs besoins, a leur mesure, comme dit Cla-
paréde, et non a la nétre5.

5 11 faut que le pédagogue aime les enfants, comme dit a peu
prés Roorda. )

Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit*

Gedanken zum humanen Kern der Sprachen

von Herman Wein

(SchluB) II.

Fur die Verschiedenheit des geschichtlichen
Aspekts von Sprache muf} es systematische Griinde
geben.

Sprachzeichen konnen zwischen Wesen von der
BewuBtseinsstruktur des Menschen prinzipiell drei
Grundfunktionen ausiiben: Sie kénnen 7urn (im
allerweitesten Sinn!) begleiten, auslésen, koordi-
nieren, rhythmisieren, dirigieren . .. Sie sind dann
eines der vielen ocharakteristischen, zwischen-
menschlichen Kontaktmittel — zwischen sozial han-
delnden, aber dabei nicht instinktformierten Wesen.
Erst spdter (in der individuellen und in der mensch-
heitlichen Entwicklung!) iiberholt dieses sprach-
liche Kontaktmittel alle anderen, durchsetzt alle
anderen, 1ost sie weitgehend ab.

Artikulierte Sprachlaute konnen ferner benen-
nen. Sie benennen urspringlich und iiberwiegend
Nicht-Sprachliches, mit dem Sprechende und Ange-
sprochene es zu tun haben. Was den heute teilweise

erforschten bemerkenswerten Denkleistungen eini-
ger Tierarten fehlt, ist das «benennende und be-
nannte Denken». Das benennende Denken schafft
sprachlich bezeichnete Welt, die sich von Bewuf}t-
sein zu BewuBtsein — in Gesellschaften, iiber Gene-
rationen und Volker hin — tibertragen laft. (Nicht
in praziser Konstanz freilich, sondern in geschicht-
licher Beweglichkeit!). Diese sprachliche Welt ver-
tritt die auBersprachliche Welt im BewuBtsein der
so Sprechenden und Sprache Verstehenden. Der
Aufbau der sprachlichen Welt geht beim Menschen-
kind mit dem Aufbau der BewuBtseinswelt schlecht-
hin Hand in Hand, in der Menschheitsgeschichte
mit dem Aufbau von kulturgriindenden Weltbil-
dern und mit Wissenschaft, die Wahrheit praten-
diert.

Sprachliches kann schlieBlich gegen Sprachliches
ausgetauscht werden. Das nennt man erklaren. Auf
eine sprachliche Frage — eine sprachliche Aussage
dariiber: was mit einem Sprachzeichen, mit einer
Sprachzeichenfolge, eigentlich gemeint war.

177



	La vocation pédagogique

