Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 33 (1960-1961)

Heft: 8

Artikel: Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit : Gedanken zum
humanen Kern der Sprachen

Autor: Wein, Herman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-850496

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-850496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST.GALLEN

Nr. 8, Seite 149—172

NOVEMBER 1960

Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit*

Gedanken zum humanen Kern der Sprachen

von Herman Wein

Kulturgeschichtliche Sprachbetrachtung bedarf
einer Ehrenrettung in unserer Zeit ungeschicht-
licher Sprachmystik und Sprachmathematik. Zu-
mindest in der anglo-amerikanischen Welt wiirden
heute viele zustimmen, wenn ich Sprachphilosophie
«die Philosophie unserer Zeit» nenne. Ich meine
aber etwas anderes damit, als dort gemeint wird. Ich
denke nicht priméir an Wittgenstein, Russell, Car-
nap, sondern an Cassirer, Mauthner, de Saussure.

Nenne ich Sprachphilosophie die Philosophie un-
serer Zeit, so will ich damit nicht etwa sagen, Philo-
sophie von der Sprache, sei die einzig fir unsere
Zeit passende oder ihr iibrig bleibende Sorte von
Philosophie. Ich meine vielmehr das folgende: Phi-
losophisches Bewufitsein vom heutigen Sprachzu-
stand und davon, wie es zu ihm kam, verspricht Be-
wuBitwerdung iiber unsere Zeit und tuber uns selbst.

DaB Wassen um Sprache und Wissen um Ge-
samtkuliur innig zusammenhingen, daf3 Anatomie
eines Sprachzustandes Anatomie eines Zeitzustan-
des sein kann, das ist eine alte Weisheit, — im deut-
schen Raum zumindest seit Herder, Goethe, Wil-
helm von Humboldt, — und wieder neu seit Mauth-
ner, Cassirer, Weisgerber. Der 1941 verstorbene
amerikanische Autodidakt Benjamin Lee Whorf hat
fiir das Studium des Zusammenhangs von Sprachen
und Kulturen den Titel «Metalinguistik» aufge-
bracht. Vor ihm lie8 Ferdinand de Saussure sich so
vernehmen: «Man kann sich also vorstellen eine
Wissenschaft, welche das Leben der Zeichen im
Rahmen des sozialen Lebens untersucht; diese wiir-
de einen Teil der Sozialpsychologie bilden ... wir
werden sie Semeologie (von griechisch semeion,
,Zeichen’) nennen. Sie wiirde uns lehren, worin
die Zeichen bestehen und welche Gesetze sie re-
gieren. Da sie noch nicht existiert, kann man nicht
sagen, was sie sein wird. Aber sie hat Anspruch dar-
auf, zu bestehen; ihre Stellung ist von vornherein
bestimmt. Die Sprachwissenschaft ist nur ein Teil

* Nach einem am 23. Oktober 1959 .an der Universitat Ziirich
auf Einladung der Marie-Gretler-Stiftung gehaltenen Vor-
trag.

dieser allgemeinen Wissenschaft; die Gesetze, wel-
che die Semeologie entdecken wird, werden auf die
Sprachwissenschaft anwendbar sein, und diese letz-
tere wird auf diese Weise zu einem ganz besimmten
Gebiet in der Gesamtheit der menschlichen Verhalt-
nisse gehoren».

Ich méchte hier skizzenhaft von Sprache handeln
unter den beiden groflen Aspekten, die Ferdinand
de Saussures Vorlesung an der Universitit Lau-
sanne «Cours de linguistique générale» einander ge-
geniiber stellte: Der dia-chronische Aspekt, das Stu-
dium der Sprach-Geschichte, das von Bopps Werk
an in der in Deutschland betriebenen Philologie bis
heute vornean steht. An vielen Universitaten geht
Allgemeine Sprachwissenschaft noch unter dem
Titel «Indogermanistiky.

Dem gegeniiber — der syn-chronische Aspekt,
das Studium der Sprach-Struktur, wie es in der in
der westlichen Welt von heute betriebenen Lin-
guistik und, sich steigernd, auf deren Kongressen
der letzten Jahre dominiert. Auch an den Universi-
taten der deutschen Bundesrepublik — in Hamburg,
Bonn, Freiburg, Miinchen und an anderen Orten —
ist diese neuere Tendenz vertreten.

De Saussure unterschied das geschichtliche und
das ungeschichtliche Sprach-Thema. Er nahm aber
andererseits ihren Zusammenhang zum Grundrifl
seiner «Allgemeinen Linguistiks. Und diese setzte
er in Beziehung zur Vergangenheit, zum Jetztstand
und zur Zukunft der Einstellung zur menschlichen
Sprache. Eminent philosophisch ist daher ein grofler
Teil von de Saussures Werk. Charakteristische The-
mata der Sprachphilosophie der Gegenwart — wie
die Frage nach der «Bedeutung der Bedeutung»
(«the meaning of meaning», nach den beiden Eng-
lindern Ogden und Richards) und die «Semiotik»
des Amerikaners Charles Morris — sind im Grund-
riB bei de Saussure vorweggenommen.

Zunichst mochte ich neben de Saussures Worte
eine Formulierung des heute zu Unrecht selten
mehr genannten deutsch-bohmischen Philosophen
Fritz Mauthner stellen, der ungefdhr gleichzeitig

149



mit de Saussure wirkte. 1910 schrieb er in Meers-
burg die Einleitung zu seinem «Worterbuch der
Philosophie» und darin folgenden Programmsatz:
«Man wird sich daran gewohnen miissen, in jeder
Wortgeschichte eine Monographie zur Kultur-
geschichte der Menschheit zu erblicken. Sprach-
geschichte, Wortgeschichte ist immer Kulturge-
schichte, wenn wir den Stoff betrachten; eine be-
sondere Sprach- oder Wortgeschichte gibt es nur
fiir die Formy.

Ich stelle die Sitze de Saussures und Mauthners
in Gegensatz zu Martin Heideggers Formel: «Die
Sprache spricht . . .» Ich gehe hier davon aus, dafl
der Mensch spricht. Genauer gesagt: Jeweils ge-
schichtlich und kulturell konkrete menschliche Ge-
sellschaften sprechen — namlich die «natiirlichen
Sprachen», die eigentlich die «geschichtlichen»
Sprachen heiflen sollten.

An der Sprache nur den Formalprozef3 der Infor-
mation zu analysieren, ergibt «Informations-74eo-
rie», aber nicht «Sprach-Philosophie». Der Nicht-
Mathematiker ist hier nicht mehr zustindig. De
Saussures Frage nach dem «Leben der Zeichen»
mag freilich naiv wirken neben der hochentwickel-
ten logistischen und informationstheoretischen Zei-
chenwissenschaft unserer Tage.

Aber ebenso ist es vielleicht naiv geworden, an-
ders als mit der Parallaxe der Geistes-Geschichte
nicht Formales und Mathematisch-Logisches philo-
sophisch anzuvisieren. Nietzsche und Dilthey mach-
ten Ernst damit, da3 Philosophieren in der Ge-
schichte geschieht — so gut es je in einer bestimm-
ten geschichtlich werdenden und gewordenen Spra-
che geschieht. Gegen Herders und Hegels Geist-Me-
taphysik haben uns Nietzsche, Burckhardt, Dilthey
genugsam distanziert.

Der niichterne, geistesgeschichtliche Befund ist
ein doppelter: 1. Die Potenzen einer fortgeschrit-
tenen Kultur wie unserer eigenen, die wir Sprache,
Religion, Philosophie, Wissenschaft nennen, sind
ungleichen Alters; ihr verschiedener geschichtlicher
Rang formt die Physiognomie einer Kulturwelt.
Auguste Comtes positivistische Wertfolge: Religion,
Metaphysik, Wissenschaft ist freilich Geschichts-
klitterung. Das Verhiltnis, in welchem jedenfalls
Sprache von Hause aus zu den anderen «jiingeren»
geistigen bzw. kulturellen Verwirklichungen steht,
die sie ja insgesamt voraussetzen, ist in der Gegen-
wart der Gefahr einer eigentiimlichen Verkehrung
(— einer metabole, von der diabole droht! —) aus-
gesetzt. Denn eine fiir unsere Zeit folgenschwere
Entwicklung brachte das Dominantwerden von
Kunstsprachen mit sich, die «jiinger» sind als Wis-
senschaft, Philosophie, Religion und natiirliche

150

Sprachen, — die sogar ihrerseits wissenschaftliches
Konstruieren voraussetzen. Sprachwissenschaft und
Sprachphilosophie der Gegenwart — vielfach in
Personalunion vertreten von Ingenieuren, Mathe-
matikern und Logikern der Gegenwart — entwer-
fen dementsprechend ein Bild von menschlicher
Sprache, das zu dem geistesgeschichtlich-kulturge-
schichtlichen in scharfem Gegensatz steht. Ich den-
ke dabei einerseits an die vorwiegend mathematisch
arbeitende Theorie von der Sprache als meBbarer
«Informationsmenge (amount of information)».
Andererseits an die philosophische «Sprachkritik»
im Stil des genialen osterreichischen Ingenieurs
und Mathematikers, Volksschullehrers und spéte-
ren Philosophieprofessors in Cambridge, Ludwig
Wittgenstein (1889—1951), sowie an die von ihm
beeinfluBte «Analytische Philosophie» — «lin-
guistic analysis» — wie sie heute in Oxford Schule
macht (vorher «Cambridge School» genannt). Hier
begegnen uns ganz bewuBt wrhistorische Sprach-
konzeptionen. Es ist Philosophie iiber die Sprache
an und fiir sich, — im NachlaBwerk Wittgensteins
und bei fithrenden Oxforder Kollegen noch einge-
engt auf die «gewohnliche Sprache (ordinary lan-
guage)». Es kann nur die von heute gemeint sein.
Doch dies wird nicht zum Thema gemacht.

De Saussures «Allgemeiner Linguistiky einer-
seits, andererseits Mauthners kulturgeschichtlicher
«Sprachkritik» verdanken die jetzt modische «lin-
guistic analysis» und «Sprachkritik» unstreitig we-
sentliche Anregungen. Ich greife nur eines heraus:
Die durch Wittgensteins Begriff der «Sprachspiele»
heute so wichtigen Uberlegungen iiber Spiele als
Modelle der Sprachen. De Saussure und Mauthner
nahmen jedoch die Spiele als Hinweise auf die hi-
storische und kulturelle Dimension der Sprachen.
Derlei Vorgangerschaft wird zur Zeit gerne verges-
sen oder bagatellisiert. Diese zentrifugale Bewegung
des Vergessens, die, wie so manche andere, die Ge-
genwart von unserer Vergangenheit ablésen moch-
te, ruft philosophische Besinnung auf.

Uber dem heute pravalenten Thema: Sprache als
Verstindigungssprache — «Kommunikation von In-
formation» — ist nicht zu vergessen: Die Sprache
als Tragerin und Getragenes je ganz bestimmiter,
héchst konkreter menschlicher Verhaltnisse, die in
Gruppen, Stinden, Ziinften oder aber in Kultur-
und Geschichtsgemeinschaften-im-grofien, in gan-
zen Kultur- bzw. Zivilisationsraumen und -phasen
verwirklicht sein kénnen und die eben damit Spra-
che in mehr als Informations-Leistung zeigen.

Wegen der in der Tat iiberragend gewordenen
Wichtigkeit von Kommunikation und Information
in unserer technisierten und organisierten Massen-



gesellschaft von heute, in unserer «one worlds, die
keine ist, und wegen des damit zusammenhangen-
den In-den-Vordergrund-Tretens von Kunstspra-
chen, die diesen enormen Leistungen gewachsen
sind, sind ganz verstandlicher Weise Werkzeug-
Konzeptionen von der Sprache entstanden. «Instru-
mentalistisch» hat man die Sprachauffassung von
Wittgensteins posthum erschienenen «Philosophical
Investigations» genannt, — das mit Abstand philo-
sophischste Werk in der Flut von Spezialstudien
zur Informationstheorie, Kommunikationstechnik,
Sprachpsychologie, Sprachsoziologie und Logistik.
Wittgenstein, der grofle Outsider und Selbst-
destrukteur, hat 1951 das der Logistik und das an-
dererseits der Mystik Konforme seines «Tractatus
logico-philosophicusy (vollendet 1918 in Wien)
widerrufen. Alles dieses zusammen beweist (wider
Willen!) die Einbettung von Sprache in einen be-
stimmten Kulturzustand — namlich hier in unseren
eigenen: mit seinem Schwanken zwischen Vergot-
zung der Konstruktion und dem verzweifelten Ge-
wissen dabei. So mag denn Fritz Mauthners vorher
zitiertes Wort zwar im Augenblick griindlich aus
der Mode sein. Ohne Bewufitsein und Absicht wird
es aber von dem rapide sich auskristallisierenden
heutigen Sprachzustand erhirtet. Es bedarf also gar
keiner Ehrenrettung Mauthners, — des Mannes,
den Wittgensteins weltberithmter «Tractatus logico-
philosophicus» wenigstens nocheinmal nennt, wenn
auch polemisch. Wohl aber mufl man heute — an-
gesichts des Blickfangs: «Sprache als Information»
— ein Turnier reiten fiir die Wiedererinnerung an
die kulturgeschichtlichen und anthropologischen
Dimensionen der matiirlichen Sprachen. Das Aus-
dem-Blick-sein dieser Dimensionen zeigt die allge-
meine Gefahr der BewuBtseinsverengung an. Auch
sonst tritt diese im Zusammenhang des Sprach-The-
mas hervor. Zum groBen Teil zu Sprachphilosophie
(divergenter Richtungen!) ist die in der westlichen
Welt heute noch einflufireiche Philosophie gewor-
den: Die Schulen einerseits Heideggers — anderer-
seits der Wittgenstein- und Russell-Anhianger, die
«analysis of ordinary language» und andererseits
der logische Positivismus (& la Carnap), wie er sich
aus dem Wiener Kreis der zwanziger Jahre entwik-
kelte und durch die politischen Umstande nach Eng-
land und Amerika iibersiedelte. Den letzteren Rich-
tungen ist nicht nur das urhistorische Denken ge-
meinsam. Auch eine erstaunlich die dichterische
Sprache vernachlissigende Sprachphilosophie wird
hier betrieben. Freilich hat Ludwig Ficker uns in
der letzten Nummer des «Brenners berichtet, Witt-
genstein habe den jungen Rilke und Trakl unter-
stiitzt. Wittgensteins persénliche Dimensionierung

sprengt die heutigen Lager der «Sprachphiloso-
phies. Er selbst wollte gar keine solche schaffen.

Im Zuge der vorher von de Saussure und Mauth-
ner zitierten Sétze sind Sprache und Kultur von der
Seite ihrer Sozialitdt und ihrer Geschichtlichkeit
zusammenzunehmen. Vor dem heutigen Sprach-
und Kulturzustand kommen uns andere Dimensio-
nen von Sprache in Erinnerung. De Saussures Riick-
beziehung der Sprachen auf die «Gesamtheit
menschlicher Verhaltnisse» ist leicht geschichtlich
zu konkretisieren. In gewalttatiger Schematisierung
bringe ich das zum heutigen Sprachzustand Kon-
trastierende auf die Stichworte: Prestigesprachen,
sprachliche Weltbilder, ritusgebundenes Sprechen.
(Das letztere meint die Verwobenheit von Spra-
chen und kulturbestimmten Tétigkeiten im Elemen-
tarzustand). Unter diese drei anspruchsvollen Titel
summiere ich Wohlbekanntes.

Erstens zu den Prestigesprachen: Nicht viel wei-
ter zuriick als der Erste Weltkrieg, die explosive
globale Technisierung und die Herausbildung der
GroBraume bzw. «Blocke» als der eigentlichen ge-
schichtlichen Akteure liegen die Zeiten, in denen
es noch geschlossene Sprachen wichtiger Stande und
Ziinfte gab: Sprachen der Hofe und ihrer Hofkreise,
Sprachen der Salons und Cercles, Sprachen der
Bauern, der Proletarier, der Slums, der Bohémiens,
und Sprachen noch unberithrter Primitivgesell-
schaften, — alles dies damals (im Gegensatz zu
heute) noch nicht erreicht von Radio, internationa-
ler Touristik, wirtschaftlich-technischer Partizipa-
tion, — vom System der one-world, die vor keinen
Grenzen Halt macht und nivellierend wirkt. Den
geschlossenen Sprachen waren mehr oder minder
geschlossene Weltbilder zugeordnet, freilich von
sehr verschieden deutlicher Ausgestaltung. Ein-
deutig klar war aber dieses: Man durfte nicht aus
dem Rahmen und Ton, aus dem Stil und der Syntax
«seiner» Welt fallen. Sprache war Konvention.
Aber man wufite es nicht. Deshalb war sie sakro-
sankt. Die Sprachen der europaischen Nationalstaa-
ten und die Sprachen der iiberkommenen Gliede-
rung der biirgerlichen oder auBerbiirgerlichen Krei-
se waren ein Faktor erster GroBenordnung. Heute
sind von erster GroBenordnung die groBen Schmelz-
tiegel verschiedensprachlicher und sozial monoton
strukturierter Grofrdume wie des sowjetischen
und des amerikanischen, die das Berufsleben fiil-
lenden Fachsprachen der Technik und die in der
sogenannten Freizeit dominanten Sprachen des
Sports und der Publizitat.

An der Schwelle der Gegenwart zerbrockelten die
geschlossenen Sprachen des Biirgertums und der
«humanistisch Gebildeten» so gut wie die eigentiim-

151



lich geschlossenen Sprachen gewisser regionaler
Eliten von Wichtigkeit, wie zum Beispiel der
Deutsch-Balten, der franzosisch sprechenden Peters-
burger Aristokratie, das an der alten Heimat fest-
haltende Englisch der «Upper Class» New England-
Amerikaner usf. All dies zerbrockelte einerseits in
die allgemeine Mehrsprachigkeit und andererseits
in die globalen uniformen Zwecksprachen, die heute
alle Winkel der bewohnten Erde erreicht haben.

Dies alles ist bekanntlich sehr genau beobachtet
worden, und zwar nicht nur von Wissenschaftlern.
Hermann Hesse fing seinen «Demiany an mit der
Schilderung der «Zwei Weltens, in denen er auf-
wuchs, und ihrer verschiedenen Sprachen. Hier sind
Grenzen der Verstandigung und die beginnende
Verwischung dieser Grenzen eindringlich darge-
stellt. Viele andere Dichter haben das Auseinander
und Nebeneinander der Sprachen der «guten Stube»
und der Kiiche und Stélle mit Gesinde und unbiir-
gerlichen Klangen analysiert. Hier ereigneten sich
Grenzverwischungen zunichst in der Weise des
19. Jahrhunderts — eine Weise, deren Zeit heute
schon wieder vortiber ist. Denn iiberlieferte Sprache
und saloppe Neusprache bzw. das Sprach-Konglo-
merat trennen sich heute anders und anderswo, —
mehr an den Demarkationslinien von Generationen
und von Wirtschaftssystemen als an denjenigen der
alten sozialen Prestige-Stufen. Oder Schriftsprache
und Sprache der Gosse sollen sich — speziell dich-
terisch — durchdringen wie in den Sprachexperi-
menten eines Joyce, Pound, Brecht oder Carlo
Emilio Gadda . . .

Bis ins 18. Jahrhundert bleibt als ein Ordnungs-
mittel und Bindemittel gelehrten Denkens und ge-
lehrter, internationaler Verstandigung das Prestige
einer Sprache, die nicht National-Sprache, ja micht
einmal mehr lebende Sprache war, Das Bindende
war das Latein. Auf dem Kontinent tritt etwa im
17. Jahrhundert fur kiirzere Zeit und mit soziolo-
gisch restringiertem Monopol das Franzosische die
Erbschaft des Lateins an. Als wohl einzige europa-
ische Nationalsprache erfuhr es durch eine alte In-
stitution — die Académie Francgaise — eine ge-
wollte rationale Pflege. Typisch war dies fiir das Ge-
samt franzésischer Kultur. Grell ist der Kontrast ge-
gen die geschichtlich bedingte Verzogerung einer
Prazisierung der nationalen Hochsprache zum Bei-
spiel im deutschen oder im italienischen Raum. Und
doch kann selbst die Funktion des Franzosischen —
samt seiner Ausstrahlung in die sozialen Ober-
schichten des englischen, deutschen, hollandischen,
spanischen, slawischen, skandinavischen Raumes —
nicht verglichen werden mit dem Sprachzustand der
Jahrhunderte des européischen Mittelalters und der

152

frithen Neuzeit. Durch Grundphénomene der euro-
paischen Kulturgemeinschaft wie Christentum, pla-
tonische und aristotelische Philosophie in augusti-
nischer und thomistischer Sprache, Humanismus,
Renaissance, Reception des rémischen Rechts usw.
war hochgeistiges und wissenschaftliches Sprechen
in diesem riesigen Kulturraum eo ipso lateinisches
Sprechen. Dieses Latein hatte sich zwar weit vom
klassischen wegentwickelt, aber stand doch moch in
einem Bezug auf das Prestige des Imperium Roma-
num, in welchem einem gewaltigen Umkreis ver-
schiedener Nationen mit differierenden Kulturen
eine internationale Verkehrs- und Staatssprache
auferlegt wurde. Vieles von diesem tiberragenden
Prestige erhielt sich noch nach den ersten grofSen
nationalsprachlichen geistigen Werken der europi-
ischen Neuzeit, und — zum Beispiel im deutschen
Universitdtsleben — in Spuren bis in die Gegen-
wart.

Mag auch Leibniz, der international eingestellte
letzte uomo universale und Protagonist der logisti-
schen Kunstsprachen, der ja selbst iiberwiegend
franzosisch und lateinisch schrieb, eine Lanze fiirs
Deutsche brechen: «Wir Teutschen hatten einen
sonderbaren Probierstein der Gedanken, der andern
unbekannt; und wann sie denn begierig gewesen,
etwas davon zu wissen, so habe ich ihnen bedeutet,
dafB es unsere Sprache selbst sei; denn was sich dar-
in ohne entlehnte und ungebréauchliche Worte ver-
nehmlich sagen lasse, das seie wiirklich was Recht-
schaffenes; aber leere Worte, da nichts hinter, und
gleichsam nur ein leichter Schaum miBiger Ge-
danken, nehme die reine teutsche Sprache nicht
an». Nicht daB hier vom Deutschen die Rede ist,
bleibt das Wichtige dieser «Dissertatiuncula extem-
poranea de linguae Germanicae cura» (im Zusam-
menhang mit dem Plan der Berliner Akademie ge-
schrieben!), sondern dafl von der Wahrheit die
Rede ist. —

Zweitens sprachliche Weltbilder: Dieser Aus-
druck ist ganz bewuBt mehrdeutig. Ein Umdenken
iiber Sprache, das uns aus den technologischen Mo-
dellen der Gegenwart endgiiltig vertreibt, zwingt
uns erst der kulturgeschichtliche Blick — einmal
auf die funktionellen Zusammenhinge zwischen
Sprachen und Kultur-Grundlagen und zum anderen
auf die Verhiltnisse in den Urkulturen — auf.

Sprache war etwas anderes als heute, wo sie ver-
wurzelt jeweils im Gehiause eines bestimmten iiber-
lieferten Textwerkes heranwuchs, welches das
Welthild fixierte. Da ist die Bibel in der jiidisch-
christlichen Welt, der Koran in der islamischen
Welt, die Edda, die Sagas, in der altgermanischen,
nordischen Kultur, die Grundtexte des Kungfutse



fur die chinesische, die Veden, die Upanishads fir
die altindische Kultur, und das Wort Buddhas und
seiner Jiunger fiir andere riesige Gebiete des asia-
tischen Kontinents, Luthers Bibel-Ubersetzung fiir
den protestantischen Raum deutscher Zunge ...
Uberall steht da oder stand da das Rezitieren und Zi-
tieren, Studieren und Kommentieren des welthild-
vermittelnden Sprachwerks auf dem zentralen Platz
gleichzeitig des Sprachlebens wie des gesamten Kul-
turlebens. Von diesem Zentrum aus wurden die
Mitglieder der Kulturgemeinschaft von einer Ver-
standigung umschlossen. Das Weltbild war die
Wahrheit. Jedes andersartige Weltbild war die Un-
wahrheit. Die Verstindigung war ganz und gar
keine bloB instrumentalistische: Hier hatte sprach-
liche Verstandigung nicht zur Voraussetzung eine
Konvention iiber den Gebrauch von Sprachzeichen.
Vielmehr hatte sie zur viel tiefer und weiter vor-
ausliegenden Voraussetzung ein gemeinschaftliches
Ergriffensein und Gebildetsein von einer Weltaus-
legung, die in einer bestimmten Sprachgestalt ge-
dichtet war. Das kann man nicht auf das modische
Stichwort der Informations-Menge (amount of in-
formation) bringen.

Freilich, es fehlt an einer ernstlichen Analogie im
heutigen Zustand des «imaginaren Museumsy» aller
méglichen Sprachgestalten und Weltbilder, wo diese
nur mehr Gegenstinde wissenschaftlicher oder
asthetisiererider oder feuilletonistischer Neugierde
sind.

Undenkbar wire ferner — speziell in den auBer-
europaischen Hochkulturen — gewesen: das grund-
satzliche Auseinandergehen religiGser, philosophi-
scher, wissenschaftlicher, dichterischer Sprache.
Die kulturtragenden Weisheitstexte waren in jener
Zeit vielmehr in eins die umgreifenden theoreti-
schen und praktischen und symbolischen Codes des
Rechten.

Wohl doch nur im griechischen Kulturraum wur-
de es moglich, so zu sprechen: «Eines, das einzige
Weise, 14aBt sich nicht und 1aBt sich doch mit dem
Namen ,Zeus’ benennens (Heraklit, B 32). Oder:
«Zeus, ob du eine Naturkraft bist oder ein Gedanke
der Menschheit, zu dir betete ich» (Euripides, «Die
Trojerinnen»). Das Nebeneinander verschiedener
Weltbilder und ihrer Sprachen im gegliederten
Hellas ist die Geburt Europas. Es wird zum spezi-
fischen Schicksal der européischen Kulturgeschich-
te, — zum tragischen und zum einzigartigen Gesetz,
nach dem diese rastlose, zentrifugal expandierende
Kultur angetreten ist.

Doch bleiben auch in der griechischen und in der
christlichen Kultur philosophische, wissenschaft-
liche, theologische Sprache zundchst wurzelhaft ver-

bunden. Ein paradigmatischer Fall ist das Gehause
des wissenschaftlichen Denkens fiir viele Jahrhun-
derte Europas: die Schriften des Aristoteles. Der
Ausdrucksapparat dieser Schriften, der Kanon ihrer
bis heute fiir uns Abendléander folgenschweren Ka-
tegorien und Ansitze an so ziemlich allen abstrak-
ten Themen der Weltordnung, sei nur in einem Bei-
spiel beleuchtet: Nach der Physica des Aristoteles
ist die Zeit «die Zahl (das MaB) der Bewegung in
Hinsicht auf das Frither oder Spaters; alle Bewe-
gung aber ist im aristotelischen Weltbild letztlich
raumliche Bewegung. Ohne die Verraumlichung
der Zeit ware die messende Wissenschaft nicht zu
denken.

Nicht unvergleichbar ist spater der Primat der
biblischen Geschichte fiir das europdische Ge-
schichtsbild: die Weltchronik in biblischen Bildern,
oder doch mit Anfangs-, Zwischen- und Endstadium,
iiber die nach biblischen Termini ausgesagt wird.
Vieles davon setzt sich fort bis in die Geschichts-
philosophien eines Vico und Fichte. ..

Drittens ritusgebundenes Sprechen. «Das Ganze
aus Sprache und Tatigkeit» (wie Wittgenstein sich
einmal ausdriickt) erldutert erst unser heutiges
Wissen um die Urkulturen und um die vorkulturelle
Existenzweise menschlicher Gesellschaften. Wich-
tiges steuert die heute erstmalig erdumspannende
Erfassung der noch existenten Primitivgesellschaf-
ten bei (in den «Human Relations Area Files» der
Yale Universitat). Wirkungs-, Ausdrucks- und Dar-
stellungsfunktion der Sprache sind im archaischen
Denken tiefgreifend modifiziert, verschmolzen,
iiberformt. Als Philosoph hat sich wohl Ernst Cas-
sirer erstmalig auf den Weg nach diesem Phanomen
gemacht: in seiner «Philosophie der symbolischen
Formen», II. Band «Das mythische Denken». An-
gesichts der groflen Awusstrahlung von Cassirers
Werk von der amerikanischen Endstation seiner
Emigration, der Yale Universitat, aus ist es betriib-
lich, wie wenig seiner in Deutschland gedacht wird.
Bei den «Davoser Hochschulwochen» war er be-
kanntlich einst der Kontrahent des jungen Heid-
egger gewesen. In dem fiir «positivistisch» geltenden
Amerika wurde der neukantische Idealist ernstge-
nommen, — vor allem sein «Essay on Man». —

Sprache ist zwar auch in anfénglichen Kultur-
zustanden immer schon Verstandigungsmittel zwi-
schen den Gesellschaftspartnern. Denn ohne ein
solches kann gesellschaftliche Existenz mensch-
licher Art (die namlich nicht instinktgesichert ist!)
nicht funktionieren und sich erhalten. Menschliche
Sprache geht aber am allerwenigsten in solchen Ur-
zustinden in der Utilitatsfunktion des Informie-
rens auf. Vielmehr scheint dort zu dominieren:

153



Sprechen als Beschworen und Verkiinden — im Ri-
tual, im Gebet, nirgendswo offenbar getrennt und
trennbar von Gesang, von Gestik und Tanz und von
anderen, ganz spezifischen sozialen Vorgangen.
Hier erscheint Sprache als in der Tat untrennbar
von Spielen. Aber «Spiel» gewinnt hier kulturge-
schichtlich einen ginzlich anderen Sinn als in Witt-
gensteins spatzeitlicher Reduktion der Sprache auf
«Sprachspiele».

Die tagelangen sogenannten «sings» der Navaho-
indianer spielen mythische Dramen nach, — die
Taten ihrer sagenhaften Stammesbegriinder, die
Gesetz und Ordnung und damit Harmonie und Heil
stifteten. Auf diese Weise werden Storungen des
Stammeslebens im ritusgebundenen Sprechen, oder
besser: Nachsprechen, praktisch geheilt.

Aus sakralem Spiel entstand die antike Tragodie.
Aus urspriinglich kultischen Spielen sind vielleicht
kollektive Arbeits- und Bearbeitungsformen insge-
samt hervorgewachsen. In den Primitivgesellschaf-
ten funktionieren sie noch heute nur begleitet von
Sing-Sang und rhythmischem Zuruf. Fischfang,
Weben, Feldbestellung, Grofiwildjagd, Kampf sind
an diese pragmatischen Sprachfunktionen gebun-
den. Dies sind keine philosophischen Hypothesen.
Es sind ethnologische Erfahrungssiatze. Aber sie
fuhren hinaus auf weitergespannte Hypothesen.
Zum Beispiel auf die folgende: Aus dem kultischen
Kampf mit dem Stier diirfte die Zéhmung und
schlieBlich die Verwendung zum Nutztier entsprun-
gen sein — in vorhellenischer, minoischer Mittel-
meerkultur, deren Spuren noch vorfindbar sind.
Zweifellos nun waren Kampfspiele und dhnliches
von charakteristischen lautlichen Gemeinschaftsbe-
tatigungen mitgetragen, wie sie das noch heute sind.
Hier ist Sprache nicht «Verstandigung (Informa-
tion) », sondern der Atem der gemeinschaftlichen
Aktion. Sie ist kein Verstindigungs-Spiel («lan-

guage-game» ), sondern vielmehr gleich demjenigen
Spiel, das Leben und Tod bedeutet. —

Sprachen sind Faktoren in der jeweiligen Welt-
Verarbeitung durch geschichtlich konkrete mensch-
liche Gesellschaften in einem bestimmten Kultur-
zustand. Die skizzierten Phasen sind Phasen des je
besonderen Sicheinrichtens menschlicher Gruppen
in der Welt, das immer im geschichtlichen FluB ist
und das eben damit dem Begriff «Kultur-Ge-
schichte» historische Realitit unterlegt.

Der Gedanke an «die Sprache», an Sprache
schlechtweg, als «Information» — wie an etwas
frei Flottierendes, ohne an etwas je geschichtlich
Verbesondertes denken zu miissen — ist ein uber-
haupt nur in unserer eigentiimlichen geschichtli-
chen Phase der one-world-Zivilisation méglich ge-
wordener Gedanke.

Es dreht sich bei dem Kontrast des heutigen
Sprachzustandes zu dem der fritheren Zeiten um
grundlegend verschiedene Einstellungen des Men-
schen zu seiner Sprache. Die Folge dieser Einstel-
lungen in der uns tiberblickbaren Geschichte sieht
nicht nach einer Héherentwicklung aus. Doch 1aBt
sich wohl auch das Gegenteil — eine absteigende
Linie — nicht ohne unfundierte Hypothesen und
vorgefafite Wertungen proklamieren. Es sieht aus
nach einer Abnahme des Ernstes des Sprachspiels.
Jedes echte Spiel ist ja in irgendeinem Grade ein
ernstes Spiel. Es sieht heute aus nach einem zuneh-
menden FEinriicken der Sprache in die Gebrauchs-
giiter bzw. Leistungswerte. Das heifit, es sieht aus
nach einer stufenweisen Abnahme der Verbindlich-
keit des Sprache Gewordenen fiir die sprechenden
Individuen: Heilender Ritus, Weltbild, Prestige-
stufen ... Diese Entwicklung kulminiert heute in
den Werkzeugtheorien der Sprache und in der
Theorie der mefBbaren Verstandigungsleistung.

(Fortsetzung folgt)

Kino und Unterricht
Ingo F. W. Hochbaum

Jeder Erzieher in einem Internat wird die Erfah-
rung gemacht haben, daf} unsere Jungen und Mad-
chen besonders gern ins Kino gehen, ja, dal man
geradezu von einer Leidenschaft fiir den Film spre-
chen kann. Das wechselnde Bild auf der Leinwand
scheint eine magische Anziehungskraft zu besitzen;
es ist, als ob es unseren Jungen und Médchen etwas
vermittelt, wozu Elternhaus und Schule nicht mehr
in der Lage zu sein scheinen. Es wire falsch, dieser

154

Tatsache nicht ins Auge blicken zu wollen. Das
Kino ist, wie das Fernsehen, die Dutzendblétter und
der Jazz, eine Macht von einem EinfluB auf die
Seele der Jugendlichen geworden, die man nicht
einfach durch drakonische Verbote ausschalten
kann, sondern die man in verniinftiger Weise der
Erziehung nutzbar machen und zur Personlichkeits-
bildung in den Unterricht einbauen muB. Andern-
falls verfallt man als Erzieher in den oft gemachten



	Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit : Gedanken zum humanen Kern der Sprachen

