
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 33 (1960-1961)

Heft: 8

Artikel: Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit : Gedanken zum
humanen Kern der Sprachen

Autor: Wein, Herman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850496

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 8, Seite 149—172 NOVEMBER 1960

Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit *

Gedanken zum humanen Kern der Sprachen

von Herman Wein

Kulturgeschichtliche Sprachbetrachtung bedarf
einer Ehrenrettung in unserer Zeit wngeschicht-
licher Sprachmystik und Sprachmathematik.
Zumindest in der anglo-amerikanisohen Welt würden
heute viele zustimmen, wenn ich Sprachphilosophie
«die Philosophie unserer Zeit» nenne. Ich meine
aber etwas anderes damit, als dort gemeint wird. Ich
denke nicht primär an Wittgenstein, Russell, Car-

nap, sondern an Cassirer, Mauthner, de Saussure.

Nenne ich Sprachphilosophie die Philosophie
unserer Zeit, so will ich damit nicht etwa sagen,
Philosophie von der Sprache, sei die einzig für unsere
Zeit passende oder ihr übrig bleibende Sorte von
Philosophie. Ich meine vielmehr das folgende:
Philosophisches Bewußtsein vom heutigen Sprachzu-
stand und davon, wie es zu ihm kam, verspricht Be-

wußtwerdung über unsere Zeit und über uns selbst.

Daß Wissen um Sprache und Wissen um
Gesamtkultur innig zusammenhängen, daß Anatomie
eines Sprachzustandes Anatomie eines Zeitzustandes

sein kann, das ist eine alte Weisheit, — im
deutschen Raum zumindest seit Herder, Goethe,
Wilhelm von Humboldt, — und wieder neu seit Mauthner,

Cassirer, Weisgerber. Der 1941 verstorbene
amerikanische Autodidakt Benjamin Lee Whorf hat
für das Studium des Zusammenhangs von Sprachen
und Kulturen den Titel «Metalinguistik»
aufgebracht. Vor ihm ließ Ferdinand de Saussure sich so

vernehmen: «Man kann sich also vorstellen eine

Wissenschaft, welche das Leben der Zeichen im
Rahmen des sozialen Lebens untersucht; diese würde

einen Teil der Sozialpsychologie bilden wir
werden sie Semeologie (von griechisch semeion,

.Zeichen') nennen. Sie würde uns lehren, worin
die Zeichen bestehen und welche Gesetze sie

regieren. Da sie noch nicht existiert, kann man nicht
sagen, was sie sein wird. Aber sie hat Anspruch darauf,

zu bestehen; ihre Stellung ist von vornherein
bestimmt. Die Sprachwissenschaft ist nur ein Teil

* Nach einem am 23. Oktober 1959 an der Universität Zürich
auf Einladung der Marie-Gretler-Stiftung gehaltenen
Vortrag.

dieser allgemeinen Wissenschaft; die Gesetze, welche

die Semeologie entdecken wird, werden auf die
Sprachwissenschaft anwendbar sein, und diese letztere

wird auf diese Weise zu einem ganz bestimmten
Gebiet in der Gesamtheit der menschlichen Verhältnisse

gehören».
Ich möchte hier skizzenhaft von Sprache handeln

unter den beiden großen Aspekten, die Ferdinand
de Saussures Vorlesung am der Universität
Lausanne «Cours de linguistique générale» einander
gegenüber stellte: Der dia-chronische Aspekt, das
Studium der Sprach-Geschichte, das von Bopps Werk
an in der in Deutschland betriebenen Philologie bis

heute vornean steht. An vielen Universitäten geht
Allgemeine Sprachwissenschaft noch unter dem
Titel «Indogermanistik».

Dem gegenüber — der syn-chronische Aspekt,
das Studium der SprachStruhtur, wie es in der in
der westlichen Welt von heute betriebenen
Linguistik und, sich steigernd, auf deren Kongressen
der letzten Jahre dominiert. Auch an den Universitäten

der deutschen Bundesrepublik — in Hamburg,
Bonn, Freiburg, München und an anderen Orten —
ist diese neuere Tendenz vertreten.

De Saussure unterschied das geschichtliche und
das ungeschichtliche Sprach-Thema. Er nahm aber
andererseits ihren Zusammenhang zum Grundriß
seiner «Allgemeinen Linguistik». Und diese setzte

er in Beziehung zur Vergangenheit, zum Jetztstand
und zur Zukunft der Einstellung zur menschlichen

Sprache. Eminent philosophisch ist daher ein großer
Teil von de Saussures Werk. Charakteristische
Themata der Spraohphilosophie der Gegenwart — wie
die Frage nach der «Bedeutung der Bedeutung»
(«the meaning of meaning», nach den beiden
Engländern Ogden und Richards) und die «Semiotik»
des Amerikaners Charles Morris —sind im Grundriß

bei de Saussure vorweggenommen.
Zunächst möchte ich neben de Saussures Worte

eine Formulierung des heute zu Unrecht selten

mehr genannten deutsch-böhmischen Philosophen
Fritz Mauthner stellen, der ungefähr gleichzeitig

149



mit de Saussure wirkte. 1910 schrieb er in Meersburg

die Einleitung zu seinem «Wörterbuch der
Philosophie» und darin folgenden Programmsatz:
«Man wird sich daran gewöhnen müssen, in jeder
Wortgeschichte eine Monographie zur
Kulturgeschichte der Menschheit zu erblicken.
Sprachgeschichte, Wortgeschichte ist immer Kulturgeschichte,

wenn wir den Stoff betrachten; eine
besondere Sprach- oder Wortgeschichte gibt es nur
für die Form».

Ich stelle die Sätze de Saussures und Mauthners
in Gegensatz zu Martin Heideggers Formel: «Die
Sprache spricht ...» Ich gehe hier davon aus, daß
der Mensch spricht. Genauer gesagt: Jeweils
geschichtlich und kulturell konkrete menschliche
Gesellschaften sprechen — nämlich die «natürlichen
Sprachen», die eigentlich die «geschichtlichen»
Sprachen heißen sollten.

An der Sprache nur den Formalprozeß der
Information zu analysieren, ergibt «Informations-77zeo-
rie», aber nicht «Sprach-Philosophie». Der Nicht-
Mathematiker ist hier nicht mehr zuständig. De
Saussures Frage nach dem «Leben der Zeichen»

mag freilich naiv wirken neben der hochentwickelten

logistischen und informationstheoretischen
Zeichenwissenschaft unserer Tage.

Aber ebenso ist es vielleicht naiv geworden,
anders als mit der Parallaxe der Geistes-Geschichte
nicht Formales und Mathematisch-Logisches
philosophisch anzuvisieren. Nietzsche und Dilthey machten

Ernst damit, daß Philosophieren in der
Geschichte geschieht — so gut es je in einer bestimmten

geschichtlich werdenden und gewordenen Sprache

geschieht. Gegen Herders und Hegels Geist-Metaphysik

haben uns Nietzsohe, Burckhardt, Dilthey
genugsam distanziert.

Der nüchterne, geistesgeschichtliche Befund ist
ein doppelter: 1. Die Potenzen einer fortgeschrittenen

Kultur wie unserer eigenen, die wir Sprache,
Religion, Philosophie, Wissenschaft nennen, sind
ungleichen Alters; ihr verschiedener geschichtlicher
Rang formt die Physiognomie einer Kulturwelt.
Auguste Comtes positivistische Wertfolge: Religion,
Metaphysik, Wissenschaft ist freilich Geschichts-

klitterung. Das Verhältnis, in welchem jedenfalls
Sprache von Hause aus zu den anderen «jüngeren»
geistigen bzw. kulturellen Verwirklichungen steht,
die sie ja insgesamt voraussetzen, ist in der Gegenwart

der Gefahr einer eigentümlichen Verkehrung
(— einer metabole, von der diabole droht! —)
ausgesetzt. Denn eine für unsere Zeit folgenschwere
Entwicklung brachte das Dominantwerden von
Kunstsprachen mit sich, die «jünger» sind als
Wissenschaft, Philosophie, Religion und natürliche

Sprachen, —die sogar ihrerseits wissenschaftliches
Konstruieren voraussetzen. Sprachwissenschaft und
Sprachphilosophie der Gegenwart — vielfach in
Personalunion vertreten von Ingenieuren,
Mathematikern und Logikern der Gegenwart — entwerfen

dementsprechend ein Bild von menschlicher
Sprache, das zu dem geistesgeschichtlich-kulturgeschichtlichen

in scharfem Gegensatz steht. Ich denke

dabei einerseits an die vorwiegend mathematisch
arbeitende Theorie von der Sprache als meßbarer
«Informationsmenge (amount of information)».
Andererseits an die philosophische «Sprachkritik»
im Stil des genialen österreichischen Ingenieurs
und Mathematikers, Volksschullehrers und späteren

Philosophieprofessors in Cambridge, Ludwig
Wittgenstein (1889—1951), sowie an die von ihm
beeinflußte «Analytische Philosophie» —
«linguistic analysis» — wie sie heute in Oxford Schule

macht (vorher «Cambridge School» genannt). Hier
begegnen uns ganz bewußt unhistorische
Sprachkonzeptionen. Es ist Philosophie über die Sprache

an und für sich, — im Nachlaßwerk Wittgensteins
und bei führenden Oxforder Kollegen noch eingeengt

auf die «gewöhnliche Sprache (ordinary
language)». Es kann nur die von heute gemeint sein.

Doch dies wird nicht zum Thema gemacht.
De Saussures «Allgemeiner Linguistik» einerseits,

andererseits Mauthners kulturgeschichtlicher
«Sprachkritik» verdanken die jetzt modische
«linguistic analysis» und «Sprachkritik» unstreitig
wesentliche Anregungen. Ich greife nur eines heraus:

Die durch Wittgensteins Begriff der «Sprachspiele»
heute so wichtigen Überlegungen über Spiele als

Modelle der Sprachen. De Saussure und Mauthner
nahmen jedoch die Spiele als Hinweise auf die
historische und kulturelle Dimension der Sprachen.
Derlei Vorgängerschaft wird zur Zeit gerne vergessen

oder bagatellisiert. Diese zentrifugale Bewegung
des Vergessens, die, wie so manche andere, die

Gegenwart von unserer Vergangenheit ablösen möchte,

ruft philosophische Besinnung auf.
Über dem heute prävalenten Thema: Sprache als

Verständigungssprache — «Kommunikation von
Information» — ist nicht zu vergessen: Die Sprache
als Trägerin und Getragenes je ganz bestimmter,
höchst konkreter menschlicher Verhältnisse, die in

Gruppen, Ständen, Zünften oder aber in Kultur-
und Geschichtsgemeinschaften-im-großen, in ganzen

Kultur- bzw. Zirvilisationsräumen und -phasen

verwirklicht sein können und die eben damit Sprache

in mehr als Informations-Leistung zeigen.

Wegen der in der Tat überragend gewordenen

Wichtigkeit von Kommunikation und Information
in unserer technisierten und organisierten Massen-

150



gesellschaft von heute, in unserer «one world», die
keine ist, und wegen des damit zusammenhängenden

In-den-Yordergrund-Tretens von Kunstsprachen,

die diesen enormen Leistungen gewachsen
sind, sind ganz verständlicher Weise Werkzeug-
Konzeptionen von der Sprache entstanden.
«Instrumentalistisch» hat man die Sprachauffassung von
Wittgensteins posthum erschienenen «Philosophical
Investigations» genannt, —das mit Abstand
philosophischste Werk in der Flut von Spezialstudien
zur Informationstheorie, Kommunikationstechnik,
Sprachpsychologie, Sprachsoziologie und Logistik.

Wittgenstein, der große Outsider und Selbst-

destrukteur, hat 1951 das der Logistik und das
andererseits der Mystik Konforme seines «Tractatus
logico-philosophicus» (vollendet 1918 in Wien)
widerrufen. Alles dieses zusammen beweist (wider
Willen!) die Einbettung von Sprache in einen
bestimmten Kulturzustand — nämlich hier in unseren
eigenen: mit seinem Schwanken zwischen Vergöt-
zung der Konstruktion und dem verzweifelten
Gewissen dabei. So mag denn Fritz Mauthners vorher
zitiertes Wort zwar im Augenblick gründlich aus
der Mode sein. Ohne Bewußtsein und Absicht wird
es aber von dem rapide sich auskristallisierenden
heutigen Sprachzustand erhärtet. Es bedarf also gar
keiner Ehrenrettung Mauthners, — des Mannes,
den Wittgensteins weltberühmter «Tractatus logico-
philosophicus» wenigstens nocheinmal nennt, wenn
auch polemisch. Wohl aber muß man heute —
angesichts des Blickfangs: «Sprache als Information»
— ein Turnier reiten für die Wiedererinnerung an
die kulturgeschichtlichen und anthropologischen
Dimensionen der natürlichen Sprachen. Das Aus-
dem-Blick-sein dieser Dimensionen zeigt die
allgemeine Gefahr der Bewußtseinsuerercgwng an. Auch
sonst tritt diese im Zusammenhang des Sprach-Themas

hervor. Zum großen Teil zu Sprac/zphilosophie
(divergenter Richtungen!) ist die in der westlichen
Welt heute noch einflußreiche Philosophie geworden:

Die Schulen einerseits Heideggers — andererseits

der Wittgenstein- und Russell-Anhänger, die
«analysis of ordinary language» und andererseits
der logische Positivismus (à la Garnap), wie er sich

aus dem Wiener Kreis der zwanziger Jahre entwik-
kelte und durch die politischen Umstände nach England

und Amerika übersiedelte. Den letzteren
Richtungen ist nicht nur das ««historische Denken
gemeinsam. Auch eine erstaunlich die dichterische
Sprache vernachlässigende Sprachphilosophie wird
hier betrieben. Freilich hat Ludwig Ficker uns in
der letzten Nummer des «Brenner» berichtet,
Wittgenstein habe den jungen Rilke und Trakl unterstützt.

Wittgensteins persönliche Dimensionierung

sprengt die heutigen Lager der «Sprachphilosophie».

Er selbst wollte gar keine solche schaffen.
Im Zuge der vorher von de Saussure und Mauth-

ner zitierten Sätze sind Sprache und Kultur von der
Seite ihrer Sozialität und ihrer Geschichtlichkeit
zusammenzunehmen. Vor dem heutigen Sprach-
und Kulturzustand kommen uns andere Dimensionen

von Sprache in Erinnerung. De Saussures Rück-
beziehung der Sprachen auf die «Gesamtheit
menschlicher Verhältnisse» ist leicht geschichtlich
zu konkretisieren. In gewalttätiger Schematisierung
bringe ich das zum heutigen Sprachzustand
Kontrastierende auf die Stichworte: Prestigesprachen,
sprachliche Weltbilder, ritusgebundenes Sprechen.
(Das letztere meint die Verwobenheit von Sprachen

und kulturbestimmten Tätigkeiten im
Elementarzustand). Unter diese drei anspruchsvollen Titel
summiere ich Wohlbekanntes.

Erstens zu den Prestigesprachen: Nicht viel weiter

zurück als der Erste Weltkrieg, die explosive
globale Technisierung und die Herausbildung der
Großräume bzw. «Blöcke» als der eigentlichen
geschichtlichen Akteure liegen die Zeiten, in denen

es noch geschlossene Sprachen wichtiger Stände und
Zünfte gab: Sprachen der Höfe und ihrer Hofkreise,
Sprachen der Salons und Cercles, Sprachen der

Bauern, der Proletarier, der Slums, der Bohémiens,
und Sprachen noch unberührter Primitivgesellschaften,

— alles dies damals (im Gegensatz zu
heute) noch nicht erreicht von Radio, internationaler

Touristik, wirtschaftlich-technischer Partizipation,

— vom System der one-world, die vor keinen
Grenzen Halt macht und nivellierend wirkt. Den
geschlossenen Sprachen waren mehr oder minder
geschlossene Weltbilder zugeordnet, freilich von
sehr verschieden deutlicher Ausgestaltung.
Eindeutig klar war aber dieses: Man durfte nicht aus

dem Rahmen und Ton, aus dem Stil und der Syntax
«seiner» Welt fallen. Sprache war Konvention.
Aber man wußte es nicht. Deshalb war sie sakrosankt.

Die Sprachen der europäischen Nationalstaaten

und die Sprachen der überkommenen Gliederung

der bürgerlichen oder außerbürgerlichen Kreise

waren ein Faktor erster Größenordnung. Heute
sind von erster Größenordnung die großen Schmelztiegel

verschiedensprachlicher und sozial monoton
strukturierter Großräume wie des sowjetischen
und des amerikanischen, die das Berufsleben
füllenden Fachsprachen der Technik und die in der

sogenannten Freizeit dominanten Sprachen des

Sports und der Publizität.
An der Schwelle der Gegenwart zerbröckelten die

geschlossenen Sprachen des Bürgertums und der

«humanistisch Gebildeten» so gut wie die eigentüm-

151



lieh geschlossenen Sprachen gewisser regionaler
Eliten von Wichtigkeit, wie zum Beispiel der
Deutsch-Balten, der französisch sprechenden Petersburger

Aristokratie, das an der alten Heimat
festhaltende Englisch der «Upper Class» New England-
Amerikaner usf. All dies zerbröckelte einerseits in
die allgemeine Mehrsrprachigkeit und andererseits
in die globalen uniformen Zwecksprachen, die heute
alle Winkel der bewohnten Erde erreicht haben.

Dies alles ist bekanntlich sehr genau beobachtet
worden, und zwar nicht nur von Wissenschaftlern.
Hermann Hesse fing seinen «Demian» an mit der
Schilderung der «Zwei Welten», in denen er
aufwuchs, und ihrer verschiedenen Sprachen. Hier sind
Grenzen der Verständigung und die beginnende
Verwischung dieser Grenzen eindringlich dargestellt.

Viele andere Dichter haben das Auseinander
und Nebeneinander der Sprachen der «guten Stube»
und der Küche und Ställe mit Gesinde und
unbürgerlichen Klängen analysiert. Hier ereigneten sich

Grenzverwischungen zunächst in der Weise des

19. Jahrhunderts — eine Weise, deren Zeit heute
schon wieder vorüber ist. Denn überlieferte Sprache
und saloppe Neusprache bzw. das Sprach-Konglo-
merat trennen sich heute anders und anderswo, —
mehr an den Demarkationslinien von Generationen
und von Wirtschaftssystemen als an denjenigen der
alten sozialen Prestige-Stufen. Oder Schriftsprache
und Sprache der Gosse sollen sich — speziell
dichterisch — durchdringen wie in den Sprachexperimenten

eines Joyce, Pound, Brecht oder Carlo
Emilio Gadda

Bis ins 18. Jahrhundert bleibt als ein Ordnungsmittel

und Bindemittel gelehrten Denkens und
gelehrter, internationaler Verständigung das Prestige
einer Sprache, die nicht National-Sprache, ja nicht
einmal mehr lebende Sprache war. Das Bindende

war das Latein. Auf dem Kontinent tritt etwa im
17. Jahrhundert für kürzere Zeit und mit soziologisch

restringiertem Monopol das Französische die
Erbschaft des Lateins an. Als wohl einzige europäische

Nationalsprache erfuhr es durch eine alte
Institution — die Académie Française — eine
gewollte rationale Pflege. Typisch war dies für das
Gesamt französischer Kultur. Grell ist der Kontrast
gegen die geschichtlich bedingte Verzögerung einer
Präzisierung der nationalen Hochsprache zum
Beispiel im deutschen oder im italienischen Raum. Und
doch kann selbst die Funktion des Französischen —
samt seiner Ausstrahlung in die sozialen
Oberschichten des englischen, deutschen, holländischen,
spanischen, slawischen, skandinavischen Raumes —
nicht verglichen werden mit dem Sprachzustand der
Jahrhunderte des europäischen Mittelalters und der

frühen Neuzeit. Durch Grundphänomene der
europäischen Kulturgemeinschaft wie Christentum,
platonische und aristotelische Philosophie in augusti-
nischer und thomistischer Sprache, Humanismus,
Renaissance, Reception des römischen Rechts usw.
war hochgeistiges und wissenschaftliches Sprechen
in diesem riesigen Kulturraum eo ipso lateinisches
Sprechen. Dieses Latein hatte sich zwar weit vom
klassischen wegentwickelt, aber stand doch noch in
einem Bezug auf das Prestige des Imperium Roma-

num, in welchem einem gewaltigen Umkreis
verschiedener Nationen mit differierenden Kulturen
eine internationale Verkehrs- und Staatssprache
auferlegt wurde. Vieles von diesem überragenden
Prestige erhielt sich noch nach den ersten großen
nationalsprachlichen geistigen Werken der europäischen

Neuzeit, und — zum Beispiel im deutschen
Universitätsleben — in Spuren bis in die Gegenwart.

Mag auoh Leibniz, der international eingestellte
letzte uomo universale und Protagonist der logistischen

Kunstsprachen, der ja selbst überwiegend
französisch und lateinisch schrieb, eine Lanze fürs
Deutsche brechen: «Wir Teutschen hätten einen
sonderbaren Probierstein der Gedanken, der andern
unbekannt; und wann sie denn begierig gewesen,
etwas davon zu wissen, so habe ich ihnen bedeutet,
daß es unsere Sprache selbst sei; denn was sich darin

ohne entlehnte und ungebräuchliche Worte
vernehmlich sagen lasse, das seie würklich was
Rechtschaffenes; aber leere Worte, da nichts hinter, und
gleichsam nur ein leichter Schaum müßiger
Gedanken, nehme die reine teutsche Sprache nicht
an». Nioht daß hier vom Deutschen die Rede ist,
bleibt das Wichtige dieser «Dissertatiuncula extem-

poranea de linguae Germanicae cura» (im
Zusammenhang mit dem Plan der Berliner Akademie
geschrieben!), sondern daß von der Wahrheit die
Rede ist. —

Zweitens sprachliche Weltbilder: Dieser
Ausdruck ist ganz bewußt mehrdeutig. Ein Umdenken
über Sprache, das uns aus den technologischen
Modellen der Gegenwart endgültig vertreibt, zwingt
uns erst der kulturgeschichtliche Blick — einmal
auf die funktionellen Zusammenhänge zwischen

Sprachen und Kultur-Grundlagen und zum anderen
auf die Verhältnisse in den C/rkulturen — auf.

Sprache war etwas anderes als heute, wo sie
verwurzelt jeweils im Gehäuse eines bestimmten
überlieferten Textwerkes heranwuchs, welches das

Weltbild fixierte. Da ist die Bibel in der jüdisch-
christlichen Welt, der Koran in der islamischen

Welt, die Edda, die Sagas, in der altgermanischen,
nordischen Kultur, die Grundtexte des Kungfutse

152



für die chinesische, die Veden, die Upanishads für
die altindische Kultur, und das Wort Buddhas und
seiner Jünger für andere riesige Gebiete des

asiatischen Kontinents, Luthers Bibel-Übersetzung für
den protestantischen Raum deutscher Zunge
Überall steht da oder stand da das Rezitieren und
Zitieren, Studieren und Kommentieren des Weltbild -

vermittelnden Sprachwerks auf dem zentralen Platz
gleichzeitig des Sprachlebens wie des gesamten
Kulturlebens. Von diesem Zentrum aus wurden die

Mitglieder der Kulturgemeinschaft von einer
Verständigung umschlossen. Das Weltbild war die
Wahrheit. Jedes andersartige Weltbild war die
Unwahrheit. Die Verständigung war ganz und gar
keine bloß instrumentahstische: Hier hatte sprachliche

Verständigung nicht zur Voraussetzung eine
Konvention über den Gebrauch von Sprachzeichen.
Vielmehr hatte sie zur viel tiefer und weiter
vorausliegenden Voraussetzung ein gemeinschaftliches
Ergriffensein und Gebildetsein von einer Weltauslegung,

die in einer bestimmten Sprachgestalt
gedichtet war. Das kann man nicht auf das modische
Stichwort der Informations-Menge (amount of

information) bringen.
Freilich, es fehlt an einer ernstlichen Analogie im

heutigen Zustand des «imaginären Museums» aller
möglichen Sprachgestalten und Weltbilder, wo diese

nur mehr Gegenstände wissenschaftlicher oder
ästhetisiererider oder feuilletonistischer Neugierde
sind.

Undenkbar wäre ferner — speziell in den
außereuropäischen Hochkulturen — gewesen: das

grundsätzliche Auseinandergehen religiöser, philosophischer,

wissenschaftlicher, dichterischer Sprache.
Die kulturtragenden Weisheitstexte waren in jener
Zeit vielmehr in eins die umgreifenden theoretischen

und praktischen und symbolischen Codes des

Rechten.
Wohl doch nur im griechischen Kulturraum Wierde

es möglich, so zu sprechen: «Eines, das einzige
Weise, läßt sich nicht und läßt sich doch mit dem

Namen ,Zeus' benennen» (Heraklit. B 32). Oder:

«Zeus, ob du eine Naturkraft bist oder ein Gedanke

der Menschheit, zu dir betete ich» (Euripides, «Die

Trojerinnen»), Das Nebeneinander verschiedener
Weltbilder und ihrer Sprachen im gegliederten
Hellas ist die Geburt Europas. Es wird zum
spezifischen Schicksal der europäischen Kulturgeschichte,

— zum tragischen und zum einzigartigen Gesetz,

nach dem diese rastlose, zentrifugal expandierende
Kultur angetreten ist.

Doch bleiben auch in der griechischen und in der
christlichen Kultur philosophische, wissenschaftliche,

theologische Sprache zunächst wurzelhaft ver¬

bunden. Ein paradigmatischer Fall ist das Gehäuse
des wissenschaftlichen Denkens für viele Jahrhunderte

Europas: die Schriften des Aristoteles. Der
Ausdrucksapparat dieser Schriften, der Kanon ihrer
bis heute für uns Abendländer folgenschweren
Kategorien und Ansätze an so ziemlich allen abstrakten

Themen der Weltordnimg, sei nur in einem
Beispiel beleuchtet: Nach der Physica des Aristoteles
ist die Zeit «die Zahl (das Maß) der Bewegung in
Hinsicht auf das Früher oder Später»; alle Bewegung

aber ist im aristotelischen Weltbild letztlich
räumliche Bewegung. Ohne die Verräumlichung
der Zeit wäre die messende Wissenschaft nicht zu
denken.

Nicht unvergleichbar ist später der Primat der
biblischen Geschichte für das europäische
Geschichtsbild: die Weltchronik in biblischen Bildern,
oder doch mit Anfangs-, Zwischen-und Endstadium,
über die nach biblischen Termini ausgesagt wird.
Vieles davon setzt sich fort bis in die
Geschichtsphilosophien eines Vico und Fichte...

Drittens ritusgebundenes Sprechen. «Das Ganze

aus Sprache und Tätigkeit» (wie Wittgenstein sich

einmal ausdrückt) erläutert erst unser heutiges
Wissen um die Urkulturen und um die vorkulturelle
Existenzweise menschlicher Gesellschaften. Wichtiges

steuert die heute erstmalig erdumspannende
Erfassung der noch existenten Primitivgesellschaften

bei (in den «Human Relations Area Files» der
Yale Universität). Wirkungs-, Ausdrucks- und
Darstellungsfunktion der Sprache sind im archaischen
Denken tiefgreifend modifiziert, verschmolzen,
überformt. Als Philosoph hat sich wohl Ernst Gas-

sirer erstmalig auf den Weg nach diesem Phänomen

gemacht: in seiner «Philosophie der symbolischen
Formen», II. Band «Das mythische Denken».
Angesichts der großen Ausstrahlung von Cassirers

Werk von der amerikanischen Endstation seiner

Emigration, der Yale Universität, aus ist es betrüblich,

wie wenig seiner in Deutschland gedacht wird.
Bei den «Davoser Hochschulwochen» war er
bekanntlich einst der Kontrahent des jungen Heidegger

gewesen. In dem für «positivistisch» geltenden
Amerika wurde der neukantische Idealist ernst

genommen, — vor allem sein «Essay on Man». —
Sprache ist zwar auch in anfänglichen

Kulturzuständen immer schon Verständigungsmittel
zwischen den Gesellschaftspartnern. Denn ohne ein

solches kann gesellschaftliche Existenz menschlicher

Art (die nämlich nicht mstinktgesichert ist!)
nicht funktionieren imd sich erhalten. Menschliche

Sprache geht aber am allerwenigsten in solchen

Urzuständen in der Utilitätsfunktion des Informierens

auf. Vielmehr scheint dort zu dominieren:

153



Sprechen als Beschwören und Verkünden — im
Ritual, im Gebet, nirgendswo offenbar getrennt und
trennbar von Gesang, von Gestik und Tanz und von
anderen, ganz spezifischen sozialen Vorgängen.
Hier erscheint Sprache als in der Tat untrennbar
von Spielen. Aber «Spiel» gewinnt hier
kulturgeschichtlich einen gänzlich anderen Sinn als in
Wittgensteins spätzeitlicher Reduktion der Sprache auf
« Sprachspiele».

Die tagelangen sogenannten « sings» der Navaho-
indianer spielen mythische Dramen nach, — die
Taten ihrer sagenhaften Stammesbegründer, die
Gesetz und Ordnung und damit Harmonie und Heil
stifteten. Auf diese Weise werden Störungen des

Stammeslebens im ritusgebundenen Sprechen, oder
besser: Nachsprechen, praktisch geheilt.

Aus sakralem Spiel entstand die antike Tragödie.
Aus ursprünglich kultischen Spielen sind vielleicht
kollektive Arbeits- und Bearbeitungsformen insgesamt

hervorgewachsen. In den Primitivgesellschaften
funktionieren sie noch heute nur begleitet von

Sing-Sang und rhythmischem Zuruf. Fischfang,
Weben, Feldbestellung, Großwildjagd, Kampf sind
an diese pragmatischen Sprachfunktionen gebunden.

Dies sind keine philosophischen Hypothesen.
Es sind ethnologische Erfahrungssätze. Aber sie

führen hinaus auf weitergespannte Hypothesen.
Zum Beispiel auf die folgende: Aus dem kultischen
Kampf mit dem Stier dürfte die Zähmung und
schließlich die Verwendung zum Nutztier entsprungen

sein — in vorhellenischer, minoischer
Mittelmeerkultur, deren Spuren noch vorfindbar sind.
Zweifellos nun waren Kampfspiele und ähnliches

von charakteristischen lautlichen Gemeinschaftsbetätigungen

mitgetragen, wie sie das noch heute sind.
Hier ist Sprache nicht «Verständigung (Information)»,

sondern der Atem der gemeinschaftlichen
Aktion. Sie ist kein Verständigungs-Spiel («lan-

guage-game»), sondern vielmehr gleich demjenigen
Spiel, das Leben und Tod bedeutet. —

Sprachen sind Faktoren in der jeweiligen Welt-
Verarbeitung durch geschichtlich konkrete menschliche

Gesellschaften in einem bestimmten
Kulturzustand. Die skizzierten Phasen sind Phasen des je
besonderen Sicheinrichtens menschlicher Gruppen
in der Welt, das immer im geschichtlichen Fluß ist
und das eben damit dem Begriff «Kultur-Geschichte»

historische Realität unterlegt.
Der Gedanke an «die Sprache», an Sprache

schlechtweg, als «Information» — wie an etwas
frei Flottierendes, ohne an etwas je geschichtlich
Verbesondertes denken zu müssen — ist ein
überhaupt nur in unserer eigentümlichen geschichtlichen

Phase der one-world-Zivilisation möglich
gewordener Gedanke.

Es dreht sich bei dem Kontrast des heutigen
Sprachzustandes zu dem der früheren Zeiten um
grundlegend verschiedene Einstellungen des
Menschen zu seiner Sprache. Die Folge dieser Einstellungen

in der uns überblickbaren Geschichte sieht
nicht nach einer Höherentwicklung aus. Doch läßt
sich wohl auch das Gegenteil —- eine absteigende
Linie — nicht ohne unfundierte Hypothesen und
vorgefaßte Wertungen proklamieren. Es sieht aus

nach einer Abnahme des Ernstes des Sprachspiels.
Jedes echte Spiel ist ja in irgendeinem Grade ein
ernstes Spiel. Es sieht heute aus nach einem
zunehmenden Einrücken der Sprache in die Gebrauchsgüter

bzw. Leistungswerte. Das heißt, es sieht aus

nach einer stufenweisen Abnahme der Verbindlichkeit

des Sprache Gewordenen für die sprechenden
Individuen: Heilender Ritus, Weltbild, Prestigestufen

Diese Entwicklung kulminiert heute in
den Werkzeugtheorien der Sprache und in der

Theorie der meßbaren Verständigungsleistung.
(Fortsetzung folgt)

Kino und Unterricht
Ingo F. W. Hochbaum

Jeder Erzieher in einem Internat wird die Erfahrung

gemacht haben, daß unsere Jungen und Mädchen

besonders gern ins Kino gehen, ja, daß man
geradezu von einer Leidenschaft für den Film sprechen

kann. Das wechselnde Bild auf der Leinwand
scheint eine magische Anziehungskraft zu besitzen;
es ist, als ob es unseren Jungen und Mädchen etwas
vermittelt, wozu Elternhaus und Schule nicht mehr
in der Lage zu sein scheinen. Es wäre falsch, dieser

Tatsache nicht ins Auge blicken zu wollen. Das

Kino ist, wie das Fernsehen, die Dutzendblätter und

der Jazz, eine Macht von einem Einfluß auf die

Seele der Jugendlichen geworden, die man nicht
einfach durch drakonische Verbote ausschalten

kann, sondern die man in vernünftiger Weise der

Erziehimg nutzbar machen und zur Persönlichkeitsbildung

in den Unterricht einbauen muß. Andernfalls

verfällt man als Erzieher in den oft gemachten

154


	Sprachphilosophie als Philosophie unserer Zeit : Gedanken zum humanen Kern der Sprachen

