
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 33 (1960-1961)

Heft: 7

Artikel: Mythos, Sage, Märchen

Autor: Bächtold-Ammann, Silvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hier einige Wegleitungen:

a) schriftlich:
1. Vor allem drücke dich in kurzen Sätzen aus

und hänge nicht unmögliche Gedankengänge
aneinander!

2. Gebrauche nicht, vor allem unbekannte, Fremdwörter,

wenn, du dasselbe mit einem ebenso
guten deutschen Ausdruck sagen kannst!

3. Wühle in der Wörterkiste wie auf dem Ausver-
kaufstisch eines Warenhauses, bis du das am
besten passende Wort gefunden hast, und denke
bei Wiederholungen stets daran, daß man
dasselbe auf sehr mannigfache Art wiedersagen
kann!

4. Sei einfach und wahr! Hüte dich vor Super¬
lativen!

5. Bereichere fortwährend deine Ausdrucksmög¬

lichkeit in fleißigem Lesen unserer anerkannt
guten Dichter!

b) mündlich:
1. Sprich vielmehr deutlich und frisch als laut!
2. Vergiß nicht, daß man unterscheidet zwischen

offenen und geschlossenen Vokalen!
3. Den Konsonanten kannst du nie zu viel Beach¬

tung schenken!
4. Betone statt jedes Wort vielmehr das Neue, das

jeder Satz enthält!
5. Senke den Ton erst am Schluß eines Satzes;

mache sinngemäße Haltepunkte, statt den Satz

in «unverdauliches Kurzfutter» zu zerstückeln!

Wenn diese Ausführungen dazu beitragen,
unsere schöne deutsche Schriftsprache aus ihrem
Aschenbrödeldasein ein kleinwenig zu erlösen, ist
ihr Zweck erfüllt. H. Brütsch

Mythos, Sage, Märchen

Silvia Bächtold-Ammann
(Aus der Welt des Kindes, Heft 3)

Der echte Märchendichter
ist ein Lehrer der Zukunft.

Novalis

In den vorangehenden Ausführungen wurde der
Versuch gemacht, eine Vorstellung zu gewinnen
über die Stellung, die das Märchen im heutigen
Bildungsleben einnimmt: es findet Gegner und
Befürworter. Die Frage wurde aufgeworfen: weshalb
wird das Märchen angefeindet? Und die Antwort
erteilt: weil sich die Menschen und die Menschheit
verändert haben — und zwar im Bewußtsein. Dieses

war in Vorzeiten ein träumendes und ist erst im
Laufe des 19. Jahrhunderts ein voll erwachtes
geworden. Darüber geben sich die Menschen keine
Rechenschaft. Sie stehen als Erwachsene naiv im
Bewußtsein der Gegenwart darinnen. Und haben

Mühe, sich in die Bilderwelt des Märchens zu
versetzen. Das Kind dagegen steht auf der Stufe einer
früheren Menschheit und kann daher im Märchen
leben.

Man darf nicht den einen Zustand als richtig und
den andern als falsch bezeichnen, man muß
vielmehr erkennen, daß es sich um zwei verschiedene,
einander ablösende, zum Teil auch nebeneinander
bestehende Zustände innerhalb des Menschen und
der Menschheit handelt, davon jeder zu seiner Zeit
und an seinem Ort voll berechtigt ist.

Mit dieser Einsicht ist ein wichtiger Schritt getan
auf dem Wege zum MärchenVerständnis. Es soll

nun ein Bild dieser Bewußtseinswandlungen
skizziert werden.

Man unterscheidet im Leben zwischen:

Wachen und Schlafen,
dazwischen liegt der Traum.

Der Mensch ist im Wachzustand am stärksten in
der äußeren sichtbaren Welt. Im Schlaf ist er in
einem ganz anderen Zustand; man könnte auch

sagen, in einer ganz anderen, unbekannten Welt.
Einen Menschen, der auch am Tage nicht merkt,
was um ihn herum geschieht, nennen wir einen
verschlafenen Menschen. (Einen, der den
Schlafzustand ins Tagesleben hereinträgt.) Umgekehrt
gibt es Menschen, die so wach sind, daß sie nicht
mehr richtig schlafen können. Nicht nur leiblichen,
auch seelischen Schaden wird ein solcher Mensch
auf die Dauer haben. Zwischen hellem Wachen
und tiefem Schlaf liegt mitten drin der Traum. Er
verbindet die beiden Gegensätze. Im Traum wirken
die Welten des Schlafens und Wachens zusammen.
Man ist teils in der Welt der Schlafes, teils in der
Welt des Tages. Ein Mensch, der nie ganz da ist, der
mehr in sich lebt als in der Außenwelt, einen
solchen Menschen nennt man einen Träumer. Er sieht
die Dinge, nimmt sie aber nicht nur, wie sie ihm
erscheinen. — Er sinnt weiter er kann sich in
seinem phantasievollen Sinnen verlieren. Er kann
auch ein begabter Künstler werden.

130



Wenn man sich ein neugeborenes Kind in seinem
Schlafzustand vorstellt, so kann man in ihm sehen
den Schlafzustand der Menschheit. Wie der Embryo
die verschiedenen biologischen Stufen durchläuft
bis zum fertigen Mensohenleib, so treten an dem
Kinde alle Entwicklungen der Menschheit in
Erscheinung, natürlich auch alle Bewußtseinswandlungen.

Und alle Pädagogik wird nur dann
wirklichen Erfolg haben, wenn sie dieser Tatsache Rechnung

trägt. Später mehr darüber; jetzt sei nur
festgehalten, daß wir an dem Neugeborenen früheste
Menschheitszustände ablesen können. Dieses
Neugeborene steht ja dem Erwachsenen in vielem nach.
Es kann sich nicht selber helfen, es ist der Pflege,
der Fürsorge bedürftig. Sein Bewußtsein schläft.
Was es lernt, kommt anders zustande. Man hat den
Eindruck: es ist eingebettet in ein Kräftewirken, es

ist noch nicht dem äußeren Leben so ausgesetzt.
Die ganzen ersten drei Jahre hindurch kann man
diesen «Zauber» empfinden. Es ist zugleich aber
auch die Zeit, an die sich der Mensch später nicht
zurückerinnert. Wenn man sich analog eine
Menschheit vorstellt, die in vorgeschichtlichen Zeiten

lebte, so waren die Menschen da eingebettet in
das Kräftespiel der Natur. Aber die Menschen
erlebten es als Götterwirken. Es war die Zeit, da die
Götter noch auf Erden wandelten, in die Erde hin-
einwirkten. Wohl sind die einzelnen Mythologien
verschieden, je nach den Gegenden, aus denen sie

stammen. Der Mythos der Germanen ist ein andrer
als der der Griechen oder der Ägypter. Doch überall

ist dasselbe Grundmotiv: die Götter, die auf
Erden wandeln. Dies ja auch in der biblischen
Schöpfungsgeschichte: die Elohim schufen Himmel und
Erde. In der Edda begegnen uns die Göttergestalten
der Germanen, sie beherrschen die Erde, nicht die
Menschen. Ob es die griechischen Götter auf dem

Olymp sind, ob man an Isis und Osiris der Ägypter
denkt, überall sind es die Götter, die im Mittelpunkt
stehen.

Um das Jahr 800 herum, etwa mit der Gründung
der Stadt Rom, beginnen die genaueren geschichtlichen

Daten. Aus dieser Zeit stammen nicht mehr
Erzählungen von Göttern, sondern von Halbgöttern.

Es sind dies die Heldenlieder, die Sagen der
verschiedenen Völker. Ist der Mythos eine
menschheitliche Angelegenheit, in der die Götter handelten,
wo sie die noch schlafende Menschheit führten, so

sind die Sagen eine Vö/Äerangelegenheit, in der
Götter und Menschen sich treffen im Halbgott, im
Volkshelden.

Halbgötter sind in Griechenland zum Beispiel
Herakles, Prometheus, Odysseus, Orpheus, Hermes. Im

Germanentum können wir nennen: Siegfrid, Walther,

Dietrich usw. In Babylon Gilgamesch.
Die Helden lenkten die Schicksale der Völker.

Ihr eigenes Schicksal ist bestimmend für das Schicksal

ihres Volkes. Sie sind die mit Götterkräften
verbundenen Vertreter der Völker. Die Masse der
Menschen steht ihnen als Heer zur Verfügung, als
ihr Gefolge. Nimmt man einmal die blutigen
Schlachten nicht wörtlich, sondern stellt sich vor,
daß die Völker einen Reifeprozeß durchmachen
mußten, eine Entwicklung, so schritten die
Heldengestalten als Vertreter ihres Volkes auf diesem

Wege voran. Der Mensch war als Einzelner noch
keine Individualität, erst die Heroen erreichten
diese Stufe. Die Wandlung vom Mythos zur Sage
ist der Schritt vom Schlafbewußtsein zum
Traumbewußtsein. So wie das Kind nach dem 3. Jahr
durch die Sprache, durch die Denkanfänge eine

neue Beziehung zur Welt bekommt, vor allem aber
sich stärker mit ihr verbindet, so beginnt hier in der
Menschheitsentwicklung die entsprechende Phase.

Es sei eine kurze Probe gegeben aus der Dichtung,

wo die beiden Stmmungen recht anschaulich
wiedergegeben sind in der Behandlung desselben

Vorgangs.
Die Feuerprobe

In der Edda

Der Brand raste
der Boden wankte

hohe Lohe
zum Himmel stieg

keiner wagte
von des Königs Recken

hindurchzureiten
drüberzusetzen.

Sigurd Grani
mit Gram spornte

die Rüstung blinkte
die Regin schlug
das Feuer erlosch

dem Fürstensohn
die Lohe wich

dem Wagefrohen

Im Nibelungenlied

Da schoß mit großen Kräften und starkem Arm die Maid
Den Ger nach einem Schilde, der war gewaltig breit
Den trug an seiner Hand wohl das Siegelindenkind
Das Feuer stob vom Stahle, als wehte es ein starker Wind.
Des starken Speeres Schneide so durch den Schildrand drang —
Man sah wie Feuerlohe hell aus den Ringen sprang
Es strauchelten vom Schusse die Helden auserkorn
Sie hatte so betäubt sie, sie waren beide fast verloren.

Nach den Helden traten Menschheitsführer auf
wie Pythagoras, Laotse, Konfutse usw. Das sind

nicht nur geschichtlich nachweisbare Zeiten,
sondern auch Persönlichkeiten, die wirklich als
Menschen auf der Erde gelebt haben. Diese
Menschheitslehrer mußten, bevor sie Lehrer sein konnten,
durch verschiedene Prüfungen hindurchgehen
(Feuerprobe, Luftprobe, Wasserprobe). Aus

solchen Proben bestand die Einweihung. Eine solche

Einweihung wird z. B. in der Zauberflöte dargestellt.

Immer wieder im Laufe der Jahrhunderte

131



sind Menschen dagewesen, die einen Schulungsweg

gingen, und denen dann die Aufgabe zufiel,
Menschheitslehrer zu werden. Es waren nicht mehr
die Götter der mythologischen Zeit, welche die
Menschheit als Ganzes nach ihrem Willen führten,
es waren nicht mehr die Halbgötter, die sagenhaften

Heldengestalten, welche die Völker durch
Reifeprozesse leiteten. Jetzt begann die Erziehimg des

einzelnen Menschen, die Führung der Seelen. Die
Menschheitslehrer, die in ihrer Entwicklung den
andern Menschen voraus sind, führten die träumenden

Menschenseelen, die wie die heutigen Kinder-
seelen zwischen 3 und 7 Jahren in einer Bilderwelt
lebten. Was diese Seelenführer nun an Weisheiten
und Wahrheiten den Menschen zu überbringen
hatten, das ließen sie in anschaulichen Bildern vor
den Seelen der Schüler erstehen. Sie waren Seher,
die tiefe Lebensgeheimnisse in Märchenbildern vor
die Menschen stellten. Solche Bilder wurden erfühlt
von den damaligen Menschen, nicht etwa im heutigen

Sinn verstanden. Man weiß, daß z. B. die Druiden

sich in dieser Weise der Menschen annahmen.
Auch die Märchen sind in den verschiedenen

Völkern verschieden, sie spiegeln die Seelenart eines
Volkes auch wieder. Doch sprechen die Märchenbilder

überall zu den Einzelpersönlichkeiten, nicht
zu den Menschengruppen. Vergleicht man die
Bilder, z. B. das schon genannte aus Edda und Nibelungen

mit einem Märchenbild: Sigurd resp. Siegfrid
gelangt durch die Flammenlohe zu Brünhild. Hier
hat man zwar das Bild der Prüfung, der Umstand
aber, daß nicht Gurmar, Gunter selbst sie bestehen

muß (eine ähnliche Situation haben wir beim Skir-
nirlied) zeigt doch auch an, daß es sich um Götter
bzw. Halbgötter handelt. Das Feuer muß zwar
besiegt sein, es kann es aber auch ein Freund, sogar
ein Diener tun. Das ist ein Grund-Unterschied zu
den Märchen. Nimmt man Dornröschen: Es ist
gleich der Brünhild eingeschlossen, niemand kann
zu ihm gelangen. Die Feuerlohe, ins Märchenbild
übertragen, könnte die Rosenhecke sein. Rote Rosen

mit brennenden Dornen sind dasselbe Hindernis
wie die Feuerlohe. Es ist dasselbe Motiv wie bei der

Feuerprobe. BeimMärchen vomTrommler ist es wieder

die Feuerlohe. Doch im Märchen muß der Prinz
oder Märchenheld die Probe selber bestehen; kein
Freund oder Diener hilft ihm oder tut es für ihn.
Was ihm hilft ist das Schicksal: es waren grad 100

Jahre verflossen. Deshalb muß er sich aber auch
nicht durch die Hecke durchkämpfen, die Zweige
öffnen sich ihm. Er kam im richtigen Moment mit
den richtigen Voraussetzungen, der guten Gesinnung

und Seelenhaltung, mit der nötigen Entschlossenheit.

Die Beispiele wurden mit Absicht aus der
Germanischen Mythologie gewählt, denn da sind noch
die unverbrauchteren, auch ungestümeren Kräfte
als bei den romanischen Völkern, welche ihre
Gärungszeit schon hinter sich haben. In den deutschen
und besonders auch in den slavischen Märchen
zeigen sich diese Jugendkräfte, sie sind ursprünglich
und märchenhaft, frei von allem Intellekt, während
zum Beispiel die französischen Überlieferungen
schon sehr viel mehr Gedankenelemente aufweisen.

Die Märchen lebten auch dann, wenn ihre Dichter,

die Lehrer der Menschen, gestorben waren,
weiter in den Seelen der Menschen. Sie wirkten da

lebendig fort. Sie wurden von Mund zu Ohr erzählt,
und es gab eigentliche Märchenerzähler, die auf
öffentlichen Plätzen Märchen erzählten. Man denke

nur an die orientalischen Märchen aus 1000 und
eine Nacht, welche im 9. Jahrhundert unter Harun
al Raschid in großer Blüte waren.

Später wurden die Märchen mehr im Familienkreis

erzählt, das Amt von den erfahrensten und
ältesten Familiengliedern, den Großmüttern
übernommen. Eine solche Großmutter besaß Selma

Lagerlöf. Sie schreibt darüber in dem Vorwort zu
den Christuslegenden: «Als ich 5 Jahre alt war,
hatte ich einen großen Kummer. Ich weiß nicht,
ob ich seither einen größeren gehabt habe. Das war
als meine Großmutter starb. Bis dahin hatte sie
jeden Tag auf dem Ecksofa gesessen und Märchen
erzählt. Ich weiß es nicht anders, als daß Großmutter
da saß und erzählte, vom Morgen bis zum Abend,
und wir Kinder saßen still neben ihr und hörten zu.
Das war ein herrliches Leben. Es gab keine Kinder,
denen es so gut ging wie uns. Ich erinnere mich
nicht an sehr viel von meiner Großmutter. Ich
erinnere mich, daß sie schönes, kreideweißes Haar
hatte, und daß sie sehr gebückt ging, und daß sie

immer dasaß und an einem Strumpfe strickte. Dann
erinnere ich mich auch, daß sie, wenn sie ein Märchen

erzählt hatte, ihre Hand auf meinen Kopf zu

legen pflegte, und dann sagte sie: «und das alles ist
so wahr, wie daß ich dich sehe und du mich siehst.»

Das ist ein später Nachklang, denn sonst waren
um diese Zeit die Märchen schon am Verschwinden

und lebten nicht mehr in den Seelen der
Menschen. Die Menschen hatten sich der
Märchenbildersprache entfremdet. Im 18., 19. Jahrhundert,
als die Gebrüder Grimm lebten, drohten die Märchen

in Vergessenheit zu geraten, denn die
Menschen begannen rationalistisch zu denken. Es

schwand das Traumbewußtsein immer mehr und
machte dem nüchternen Tagesbewußtsein Platz.
Die Menschen eroberten sich immer mehr die Erde,

allerdings um den Preis des Seelenreichtums. Die

132



Gebrüder Grimm erkannten die Gefahr, in der die
Märchen waren. Sie wollten sie aber den späteren
Menschen erhalten. Sie begannen die Märchen zu
sammeln. Überall wo sie hörten, daß jemand noch
Märchen erzählen könne, gingen sie hin und ließen
sich erzählen. In verschiedensten Gegenden fanden
sie Märchen, die noch im Volke lebten, darum
Volksmärchen. So gibt es auch plattdeutsche,
schweizerdeutsche und solche in andern Dialekten.

Die Gebrüder Grimm verstanden es, die Märchen
in eine schöne sprachliche Form zu prägen. Von
allen Sammlungen atmet die Grimmsche am meisten
Märchengeist. Und doch haben die Brüder Grimm,
indem sie die Märchen drucken ließen, sie, um im
Märchenbilde zu sprechen, gleichsam eingesargt.
Wie das Schneewittchen im Glassarg, so sind die
Märchen im Buch: Schön anzusehn, aber tot,
beweint und bewacht von den Zwergen und Tieren
bis der Königssohn kam und es zum Leben brachte.
Die Gebrüder Grimm wußten noch selber sehr gut,
was Märchen sind. So heißt es bei Wilhelm Grimm:
«Gemeinsam allen Märchen sind die Überreste
eines in die älteste Zeit hinauf reichenden Glaubens,
der sich in bildlicher Auffassung übersinnlicher
Dinge ausspricht. Dies Mythische gleicht kleinen
Stückchen eines zersprungenen Edelsteins, die auf
dem von Gras und Blumen überwachsenen Boden

zerstreut liegen und nur von dem schärfer bückenden

Auge entdeckt werden. Die Bedeutung davon ist
längst verloren, aber sie wird noch empfunden und

gibt dem Märchen seinen Gehalt, während es

zugleich die natürliche Lust an dem Wunderbaren be-

briedigt. Niemals sind sie bloßes Farbenspiel gehaltloser

Phantasie. Das Mythische dehnt sich aus, je
weiter wir zurückgehen, ja es scheint den einzigen
Inhalt der ältesten Dichtung ausgemacht zu haben.»

Möge das Einfühlungsvermögen und Verständnis so

wachsen, daß unsere Kinder wieder lebendig
erzählte Märchen zu hören bekommen. Dann weiß

man auch, was von den modernen Versuchen, die
Märchen durch Film, Tonband, Radio zu pflegen,
zu halten ist.

Fassen wir das Bisherige zusammen:
Die Menschheit hat sich vom Schlaf zum Traum,

vom Traum zum Tagesbewußtsein entwickelt. Der
heutige Mensch ist der Märchenwelt entwachsen.

Das Kind, das die Stufen der Menschheitsentwicklung

wiederholt, lebt in der Märchensphäre. Der
moderne Erwachsene, der dieses Kind zu erziehen

hat, ist dieser Erlebnisart entfremdet. Was kann der
Erzieher tun?

Er kann erstens versuchen, das Märchen als
veraltet abzulehnen und wird damit dem Kind eine

wichtige Seelennahrung vorenthalten; denn so wie

ein Kind, das nicht spielen darf, sich alles nachher,
wenn es längst weiter sein sollte, beschafft, so wird
sich das Kind die Märchenwelt beschaffen.

Er kann zweitens das Alte nur restaurieren wollen

und das Kind von der modernen Entwicklung
fernzuhalten versuchen. Das wird ihm nicht gelingen,

auch die technische Welt beeindruckt
unvermeidbar das Kind.

Er kann drittens sich so einstellen, daß er sich
nicht vor der heutigen Entwicklung verschließt, daß

er aber erkennt, daß die Weisheiten der früheren
Zeiten, die die Menschen damals träumend
aufnahmen, heute mit einem anderen, wachen Bewußtsein

aufgenommen werden müssen. Wenn die Märchen

nicht mehr so wie einst aufgenommen werden,

so muß man versuchen, ein neues Verhältnis
zu ihnen zu bekommen, sie sorgfältig zu studieren
und kennen zu lernen. Das ist ein Weg, den der

heutige Erzieher durchaus auch als modemer
Mensch beschreiten kann.

Wenn die heutigen Erzieher, die Eltern vor
allem, wieder dazu kommen werden, dem Kinde Märchen

zu erzählen und sie nach solchen suchen, so

kommen sie auch an andere als von den Brüdern
Grimm gesammelte Märchen, ja sie lernen unter
dem Namen Märchen Geschichten kennen, die
nicht für Kinder sind.

Eine Auswahl an Märchen aus der Grimmschen Sammlung,
die sich gut für kleine Rinder eignen

Die sieben Geißlein
Rotkäppchen
Der süße Brei
Dornröschen
Schneewittchen
Rumpelstilzchen
Die sieben Raben
Die sechs Schwäne
Das Waldhaus
Frau Holle
Aschenputtel
Hans im Glück
Rapunzel
Bremer Stadtmusikanten
Das Lumpengesindel
Das tapfere Schneiderlein
Tischlein deck dich
Der Froschkönig
Brüderlein und Schwesterlein
Schneeweißchen und Rosenrot
Die Goldkinder

Die Sterntaler
Marienkind
Die drei Männlein im Walde
Hansel und Gretel
Däumelings Wanderschaft
Die Wichtelmännchen
Katze und Maus in Gesellschaft
Der Hase und der Igel
König Drosselbart
Das Eselein
Die Gänsehirtin am Brunnen
Die goldene Gans
Der Vogel Gryf
Spindel, Weberschiffchen

und Nadel
Der Arme und der Reiche
Die Kornähre
Die zertanzten Schuhe
Der arme Müllerbursch

und das Kätzchen

GÎ•rmmi
Papeterie

c Neugasse 52 QJ

Ringbücher
mit Einlagen

Schnellhefter

P. GIMMI & CO. AG ST.GALLEN

133


	Mythos, Sage, Märchen

