
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 33 (1960-1961)

Heft: 3

Artikel: Leben, Wissenschaft, Erziehung und Bildung in unserer Zeit

Autor: Weniger, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 3, Seite 45—64 JUNI 1960

Leben, Wissenschaft, Erziehung und Bildung in unserer Zeit*
Professor Dr. Erich Weniger

Das Thema wurde mir gestellt. Es könnte dazu

verleiten, über alles, was man gerade auf dem Herzen

hat, zu sprechen. Denn genau genommen, gibt
es nichts, was nicht irgendwie, positiv oder negativ,
in diesen Zusammenhang gehört. Eben deshalb und
um hier nicht ins Uferlose zu geraten, habe ich
mir vorgenommen, nicht oder doch möglichst wenig
von dem zu reden, was heute in aller Munde ist,
also nicht von industrieller Massengesellschaft und
zweiter oder dritter industrieller Revolution, nicht
von Perfektion oder Dämonie der Technik, nicht
von deutschem Bedarf an Technikern und Ingenieuren

und nicht vom zweiten Bildungsweg. Auf der
anderen Seite aber auch nicht von Akzeleration
und Reizüberflutung, von Freizeitgestaltung, von
polytechnischer oder humanistischer Bildung.
Vielmehr möchte ich von dem sprechen, was die
Universitätsgesellschaft bewogen hat, das Thema zu
stellen. Es ist die Sorge, daß imsere Gegenwart kein
gemeinsames Leitbild mehr kenne, daß aber
andererseits das krampfhafte Festhalten an überholten
Leitbildern uns nicht weiterhelfe.

So wird die Frage aufgeworfen, was in unserer
gegenwärtigen Lage Bildung heißt und was eine neu
bestimmte Bildung leisten könne. Dabei wird
besonders nach den «erziehlichen Kräften des Wissens
und der Wissenschaft» gefragt, also nach dem
Verhältnis von Wissenschaft und Bildung oder — was
dasselbe ist — nach der Bedeutung der Wissenschaft

innerhalb der Bildung. Wenn darüber nicht
die Lebensmächte, nicht Kirche und Staat, nicht
Wissenschaft und Gesellschaft, und auch nicht die

Träger der Bildungsarbeit selber und das Objekt
ihrer Bemühungen, die Jugend, in diesen Stunden

befragt werden, sondern Vertreter der Wissenschaft,

so wird hier eine eigentümliche Paradoxie
sichtbar.

Man ist offenbar der Meinung, daß die Wissenschaft

selber imstande sei, über ihre Bedeutung für
das Leben und für die Bildung, für Lebensverständ-
nis und Lebensbewältigung also, verbindliche, d. h.

wahre Aussagen zu machen. Das schließt anderer-

* Vortrag vor der Duisburger Universitätsgesellschaft

seits ein das Zutrauen, daß die Wissenschaft auch
bereit sein müsse, diese ihre Bedeutung für Leben
und Bildung kritisch zu beurteilen und gegebenenfalls

in Frage zu stellen. Dies Zutrauen ist ein
Zeichen eines in der Tat sehr bemerkenswerten Wandels

in der Stellung der Wissenschaft. Hinter uns
liegt die Zeit einer kulturkritischen, irrationalistischen

Lebensphilosophie, die in Jugendbewegung
und pädagogischer Bewegung auch in den Bereich
der Erziehung eindrang und die Vorherrschaft der
Wissenschaft in der Bildung ebenso wie ihre
Zuständigkeit für die eigentlichen Lebensfragen mit
Leidenschaft bestritt. Von Nietzsche, von Lagarde
und dem Rembrandtdeutschen, von Klages, aber
auch von einem mißverstandenen Dilthey, schließlich

noch von den literarischen Vertretern der
Existenzphilosophie nahm man die Argumente. Fragt
man nach dem geschichtlichen Recht dieser Revolte

gegen die Wissenschaft, so wird man zweierlei
zugeben müssen: das Recht zur Auflehnung gegen
das Eindringen der Methoden einer positivistischen
Wissenschaft in den Bereich, in dem der Mensch
in seiner Freiheit und Verantwortung angesprochen
ist, und das Recht zur Auflehnung gegen die
Antwort des Historismus auf die Frage nach der
Entscheidung des Menschen heute und hier.

Aber drei Entwicklungen haben nun diese

kulturkritische, antiscientifisohe Bewegung widerlegt
oder doch in ihrer Bedeutung erheblich
eingeschränkt. Einmal unsere Erfahrung mit der
Radikalisierung des irrationalen Ansatzes der
Lebensphilosophie durch den Nationalsozialismus —
neben gleichzeitiger bedenkenloser Ausnutzung
naturwissenschaftlicher Erkenntnisse und positivistischer
Methoden —, darüber ist kein Wort zu verlieren.

Zweitens die nicht mehr zu leugnende
weitgehende Rationalisierung und Organisierung der

Lebensbezüge selbst, die es schlechterdings nicht
mehr erlaubt, aus romantisch irrationalistischem
Ressentiment die Hilfe der Wissenschaft abzulehnen.

Der Mensch im gegenwärtigen Zeitalter kann
nicht mehr bestehen, wenn er nicht Vernunft und
Wissenschaft zur Lebensbewältigung und
Daseinsordnung einsetzt. Hier wäre nun von all den Begrif-

45



fen zu handeln, von denen ich eigentlich nicht
sprechen wollte, und ich darf nur auf sie hinweisen.
Freilich -— Theodor Litt hat jüngstens nachdrücklich

darauf aufmerksam gemacht — die Radikalisierung

dieser rationalen Lebensstrukturen im
dialektischen Materialismus und in gewissen neuen
polytechnischen Neigungen auch des Westens hat
cms die Grenzen rationaler Lebensgestaltung und
damit das Unverlierbare im Ansatz der Kulturkritik

bewußt gemacht.
Die entscheidende Wendung aber vollzog sich in

den Wissenschaften selber, auch wenn sie nicht
überall den Vertretern der Wissenschaft einsichtig
geworden ist. Sie enthält drei Momente.

Erstens hat die Naturwissenschaft, zugleich mit
hohem Gefühl für die Verantwortung in den ihr
zugeordneten Bereichen, ein deutliches Bewußtsein
ihrer Grenzen gezeigt.

Zweitens haben die Geisteswissenschaften ihre
Fragestellung so erweitert, ihre Methoden so

verfeinert, daß sie nun auch die irrationalen
Lehensbereiche in ihrer Eigenart zu verstehen und so in
wissenschaftlicher Bemühimg zugleich die Zuständigkeit

und die Grenzen wissenschaftlicher Einwirkung

zu bestimmen vermögen. Die Entwicklungen
innerhalb der Anthropologie, der Soziologie, der

Psychologie und Pädagogik geben Zeugnis von
diesem Wandel, der übrigens auf früheren Stufen in
der deutschen klassischen Philosophie wie bei Dil-
they schon angelegt war.

Drittens ist aber in beiden wissenschaftlichen
Bereichen das Wissen um die Mitverantwortung für
das gesamte öffentliche Leben in Gesellschaft,
Wirtschaft und Staat, aber auch für das Selbstverständnis

des Menschen als eines Einzelnen gewachsen.
Für den politischen Bereich darf ich an die

Göttinger Empfehlungen der Westdeutschen
Rektorenkonferenz vom 6. Januar 1954 erinnern, in denen

es heißt: «Die Rektorenkonferenz war sich einig in
der Überzeugung, daß die Universitäten und
Hochschulen als autonome Körperschaften öffentlichen
Rechts jede für sich und zu gesamter Hand eine

Mitverantwortung für die Gesundheit des politischen

Daseins und für eine rechtliche und freiheitliche

Ordnung des öffentlichen Lebens tragen. Diese

Verantwortung zeigt sich vor allem in der beispielhaften

Gestaltung der eignen Angelegenheiten und
in der Wahrung der akademischen Freiheit in
Forschung und Lehre, darüber hinaus auch in der Sorge

dafür, daß die Wahrheit in unserem öffentlichen
Lehen zur Geltung kommt, und daß die
wissenschaftlichen Erkenntnisse in Gesellschaft und Staat
wirksam werden. Eine Stellungnahme zu den po¬

litischen Tagesfragen gehört nicht zu den Aufgaben
der wissenschaftlichen Hochschulen, wohl aber
werden sie ihre Stimme erheben müssen, wo die
Grundlagen des politischen Handelns in Wahrheit
uind Recht verletzt werden.»

Theodor Litt ist in seinen letzten Veröffentlichungen,

vor allem in der nicht genug zu preisenden,

erst kürzlich erschienenen Schrift über
«Wissenschaft und Menschenbildung im Lichte des

West-Ost-Gegensatzes» nicht müde geworden, auf
diese Verantwortung der Wissenschaft vor der Welt
hinzuweisen. Litt ist der Meinung, ich darf zitieren
(a. a. 0. S. 115 «daß die Funktion, die der Wissenschaft

im Zusammenhang des Gesamtlebens auszuüben

obliegt, sich im Laufe des letzten Menschenalters

in einer tief einschneidenden Weise abgewandelt

hat. Die Wandlung hat nicht bloß darin
ihren Grund, daß die Erhaltung und Gestaltung
unseres Lebens in einem rapid anwachsenden Maße
auf die Erleuchtungen angewiesen ist, die nun
einmal nur eine allseitig ausgebaute und methodisch

disziplinierte Wissenschaft herzugehen vermag. Es

geht nicht nur um die quantitative Zunahme dessen,

was das allgemeine Leben von der Wissenschaft

an Aufschlüssen erwartet entscheidend
ist vielmehr dieses, daß diejenigen Fragen, mit
denen heute die Allgemeinheit an die Wissenschaft
herantritt, in einer solchen Tiefe wurzeln, eine so

allumfassende Bedeutung haben und zugleich mit
der Existenz des gerade lebenden Geschlechts so

unlösbar verbunden sind, daß sie sträflich mißachtet,

ja völlig verkannt würden, wollte man in ihnen
nicht mehr als «von außen» an die Wissenschaft
herangebrachte Forderungen erblicken, die

sozusagen beiläufig und im Nebenamt erledigt werden
könnten. In ihnen stellt das Zeitalter sich selbst die
fundamentalen Fragen, die zwar nicht durch die
Wissenschaft allein gelöst, aber nicht ohne ihre
Beihilfe angemessen formuliert, geschweige denn
beantwortet werden können. Eine Wissenschaft, die
diesen Fragen ausweichen wollte, würde ihrem Zeitalter

gerade das Entscheidende schuldig bleiben».
Und so formuliert Litt die Aufgabe der Wissenschaft

heute, «in dieser weltgeschichtlichen Stunde»:

(S. 117) «Sie hat den Menschen dazu fähig zu
machen, daß er das Geflecht der in ihm sich
kreuzenden Lebenszusammenhänge durchschaue, daß

er auf Grund dieser Einsicht einen festen Stand im
Gewoge der ihn hierhin und dorthin drängenden
Strömungen gewinne und fähig werde, innerhalb
eines solchermaßen erschlossenen und geklärten
Lebenshorizontes Entschlüsse zu fassen, die ihm
selbst und dem Ganzen zum Heile sind. Darin
besteht die Lebenshilfe, die das an sich selbst so furoht-

46



bar irre gewordene Zeitalter von der Wissenschaft
erwarten und fordern darf».

Soweit Litt. Unter Litts vielfältigen eignen
Beiträgen hebe ich vor allem zwei heraus. Einmal
nimmt er mit Entschiedenheit Stellung gegen eine
romantische Abwertung der Technik und hinter
ihr der Naturwissenschaften, so auch etwa gegen
jeden Versuch der Einschränkung ihrer Möglichkeiten

und Aufgaben. Jeder Ungehorsam gegen die
Sache «Natur» in deren Bemeisterung die Ratio
ihre größten Triumphe feierte, räche sich; die
Wirkung beruhe auf der Unnachsichtigkeit, mit der
jeder der an diesem Prozeß der zunehmenden
Beherrschimg der Natur theoretisch oder praktisch
Beteiligten sich an den jeweiligen Stand der «Sache»

zu halten genötigt sei. Ich zitiere wörtlich: (S. 23)
«Jeder Ungehorsam gegen die Sache (wie ich
erläutern darf, d. h. dann eben auch: jeder Verzicht
auf mögliche Erkenntnis und mögliche
Beherrschung) bestraft sich durch den glatten Mißerfolg
des, sei es theoretischen, sei es praktischen Bemühens».

Aber ebenso nachdrücklich bekämpft Litt
jede Übertragung des Gesetzes der Sache auf die
zwischenmenschlichen Beziehungen in Familie,
Staat, Gesellschaft und weist nach, daß das ethische
Problem der Verwendimg der Naturwissenschaft
in den Bereich der Wissenschaften vom Menschen
gehört und nicht in die Wissenschaften von der Natur

und von den in ihr hegenden Anwendungsmöglichkeiten.

An anderen wissenschaftlichen
Bemühungen ähnlicher Art um Hilfe zum Lebensverständnis

des Menschen in unserer Zeit nenne ich
etwa Alexander Rüstows umfangreiches Werk
«Ortsbestimmung der Gegenwart», Ergebnisse der
Lebensarbeit eines bedeutenden Forschers, und
Hans Freyers «Theorie des gegenwärtigen
Zeitalters».

Was hier am Beispiel dieser drei Forscher
exemplifiziert wurde, ist schon seit einiger Zeit in den
Geistes- und Sozialwissenschaften festzustellen. Auf
solche Veränderungen in der Stellung der Wissenschaft

hat man freilich bisher noch wenig geachtet.
Man spricht immer noch gern von «Forschung und
Lehre» als alleinigen Aufgaben der
Universitätswissenschaften, wobei man unter Lehre die
Lehrtätigkeit intra muros, in den Mauern der
Hochschulen versteht. Man übersieht dabei, daß heute
wieder eine Funktion der Universitäten und
wissenschaftlichen Hochschulen stärker hervorgetreten
ist, die im 18. Jahrhundert, jedenfalls in Theologie
und Jurisprudenz, die herrschende war; nämlich die
gutachtliche Äußerung zu den Angelegenheiten des

öffentlichen Lebens. Gerade die Erziehungswissenschaft,

die sich an die Erziehungspraxis als Be¬

reich ihrer Verantwortung gebunden weiß, wird
heute immer wieder um eine konkrete Hilfe der
Theorie für die Lösung drängender Probleme der
Bildungsorganisation, des Erziehungswesens, der
Bildimgspolitik ersucht und hat seit Friedrich Paulsens

Vorgang wiederholt wertvolle, gelegentlich
entscheidende Beiträge zur Gestaltung der Praxis
leisten dürfen.

Noch Wilhelm Dilthey hat solche Lebenshilfe für
das praktische Handeln zwar wiederholt geplant,
beispielsweise in den Entwürfen zur Schulgesetzdebatte

der neunziger Jahre, konnte sich dann aber
in der Regel nicht zu einer öffentlichen Stellungnahme

entschließen, obwohl er seine pädagogische
Theorie, wie überhaupt seine Philosophie, vor allem
unter dem Gesichtspunkt des «Praktischwerdens»
sah. Eduard Spranger, Theodor Litt, Herman Nohl,
Wilhelm Flitner haben in der Folge wiederholt in
der Weise in die öffentliche Diskussion, in die Kultur-

und Bildungspolitik und darüber hinaus in die
«Pädagogische Bewegung» eingegriffen, die ich als
«Gutachten» im weitesten Sinne des Wortes
bezeichnen möchte, wobei die äußere Form von der
Denkschrift über den Zeitschriftenaufsatz und den
öffentlichen Vortrag bis zu einer Festrede wechseln

kann. Herman Nohl ist sich dieser neuen Funktion

der Theorie, soweit ich sehe, als erster
ausdrücklich bewußt geworden. So heißt es im Vorwort
zu seinem Buche «Jugendwohlfahrt» 1927: «Diese

Vorträge sind mir gewissermaßen von dieser (der
Pädagogischen) Bewegung abgefordert worden.
Auch die Themen wurden mir meist gestellt —
bisweilen sehr gegen meinen Willen, wenn ich das

sagen darf, denn als Universitätslehrer zwischen
seinen Büchern kommt man sich dieser Arbeit draußen

mit all ihren Erfahrungen oft wenig gewachsen

vor.» Nohl ist sich dabei also des Primates des

Lebens durchaus bewußt, dessen Anerkennung eben

Ergebnis geisteswissenschaftlicher Besinnung ist,
die den Gegensatz von Leben und Vernunft in sich

aufgehoben hat.
Litt hat aus dieser Wendung in dem jüngst

erschienenen, schon zitierten Buch gefolgert, daß die

Arbeit der Hochschulen extra muros nach dem
englischen Vorbild der university extension nicht ein

Hobby einzelner Universitätslehrer sein dürfe,
sondern zur vollen Verantwortung der Universität
gehöre. Die Vortragsreihen Ihrer Universitätsgesellschaft

zeigen, daß auch Sie solche Verantwortung
der Wissenschaft extra muros voraussetzen.

Eine andere Form ist das wissenschaftliche
Gutachten vor kultur- und bildungspolitischen
Entscheidungen. So arbeiten etwa im Deutschen
Ausschuß für das Erziehungs- und Bildungswesen seit

47



einigen Jahren in diesem Sinne Fachwissenschaftler
der Pädagogik und im öffentlichen Leben stehende
Männer und Frauen zusammen, um zu einem
Entwurf für die Neuordnung des deutschen Bildungswesens

zu kommen. Ein «Rahmenplan zur
Neugestaltung und Vereinheitlichung des allgemeinbildenden

öffentlichen Schulwesens» ist in jüngster
Zeit den verantwortlichen Kultusministern und
Ministerpräsidenten der Länder und dem Bund vorgelegt

worden.
Entscheidend an dieser neuen und doch alten

Form wissenschaftlicher Arbeit ist ein Doppeltes.
Einmal wird der Ertrag der gesamten wissenschaftlichen

Forschungsarbeit und der systematischen
Lehre bei der Bewältigung der konkreten Probleme
der Gegenwart eingesetzt, andrerseits werden die

geisteswissenschaftlichen Methoden der Forschung
und die Kategorien, der Erziehungswissenschaft in
unserem Falle, auch gegenüber den drängenden
Tagesfragen angewandt, um zu ihrer Lösung beizutragen.

Der Theoretiker wird sich freilich bewußt halten

müssen, daß die Entscheidungen selber sich
gewöhnlich auf andern Ebenen als denen der Wissenschaft

vollziehen. Doch hat gerade der Wirrwarr
unseres heutigen geistigen und gesellschaftlichen
Lebens hier deutlich gemacht, wie heilsam und wie
unentbehrlich eine solche Vorklärung sein kann,
wenn sie im Bewußtsein der Verantwortung ohne

gelehrten Hochmut, wenn sie vor allem in der
inneren Form des Gespräches dargeboten wird.

Für die Pädagogik, die Erziehungswissenschaft,
gilt, daß der Natur der Sache nach der Konflikt
zwischen wissenschaftlicher und humaner Verantwortung

dabei eigentlich nicht auftreten kann, hier so

wenig als in den meisten Geisteswissenschaften, als

den Wissenschaften vom Menschen und seiner
Geschichte, zuim mindesten nicht in der Schärfe wie
etwa in dem Ringen um die Atomphysik und ihre
Folgen. Denn in der Pädagogik ist schon um der
bloßen Erkenntnis willen die menschliche, die ethische

Verantwortimg ein notwendiger Bestandteil
der wissenschaftlichen Verantwortung. So muß
infolgedessen auch die wissenschaftliche Methode von
vornherein so gestaltet sein und so angewandt werden,

daß sie die menschliche Verantwortung — um
es ganz nüchtern zu sagen — in Rechnung stellt.
Gewiß gibt es in der Pädagogik wie in allen Geistes-,

vor allem in den Sozialwissenschaften, Teilaspekte,
unter denen dieser unmittelbare Bezug zum
Menschen vorübergehend außer acht gelassen werden
darf, zu Gunsten etwa einer statistischen oder
historischen Tatsachenfeststellung, in der Beschreibung
äußerer Erscheinungen und Vorgänge. Gewiß
haben sich diese Gesichtspunkte auch zeitweise als

die angeblich allein wissenschaftlichen vorgedrängt,
wir sprechen dann von positivistischen oder histori-
stischen Epochen der Wissenschaft, vermögen aber
nicht zu leugnen, daß es auch in unserer Wissenschaft

heute noch einen solchen Positivismus oder
Historismus hier und da gibt. Aber auf die Dauer
macht sich der umfassende Blick auf den Menschen
als Folge der Verantwortung vor dem Menschen
immer wieder geltend und zwingt den jeweiligen
Teilertrag in das Gesamtbild vom Menschen einzuordnen

und auf seine unmittelbare Verantwortung zu
beziehen.

Lassen Sie mich das an der Pädagogik noch ein
wenig deutlicher machen, damit wir dann auch die
Folgerungen in der Frage des Leitbildes der Erziehung

ziehen können.
Vorgegeben ist der Erziehungswissenschaft ein

Bereich, den man als «Erziehungswirklichkeit»
verhältnismäßig gesondert methodischer Besinnung
unterwerfen kann, auch wenn er im übrigen mit
vielen anderen Bereichen, die von anderen
Wissenschaften her in den Blick genommen werden, aufs

engste verflochten erscheint. Dieser Bereich ist u. a.

auch dadurch gekennzeichnet, daß es in dieser
Wirklichkeit bestimmte erzieherische Ämter, oder

allgemeiner gesprochen, bestimmte pädagogische
Vorhaben und Aufträge gibt. Diese Wirklichkeit
bann, da sie ja gegeben und in ihrem Werden durchaus

erfaßbar ist, gewiß auch nach den allgemeinen
Methoden der historischen Disziplinen in ihrer
Entwicklung geschichtlich und in ihrem gegenwärtigen
Zustand gleichsam statistisch erfaßt werden. So

kann es auch eine Art Kultur- oder Geistes- oder
auch Sozialgeschichte der Erziehung und Bildung
geben und andrerseits eine deskriptive Pädagogik,
eine Beschreibimg ihrer gegenwärtigen faktischen
Gegebenheiten. Aber damit ist weder für das
Verständnis der Besonderheit des Erzieherischen, noch
für eine Entscheidimg über das für die Erziehung
Mögliche und Notwendige eben viel gewonnen. Das

eigentlich Fundierende in der Erziehungswirklichkeit,
das die Eigenart und Selbständigkeit des

erzieherischen Handelns ermöglicht, schließt sich der
Theorie erst auf, wenn sie selber die erzieherische

Verantwortung der Praxis teilt, von dieser
Verantwortung aus denkt und von ihr aus Tatsachen und
Anforderungen sieht. Von dieser Teilhabe an der
Verantwortung der erzieherischen Praxis, von dieser

Befangenheit an die erzieherische Aufgabe ist
eigenartigerweise auch die Methode des Denkens
und Forschens bestimmt. Dieser Befangenheit der
pädagogischen Theorie an die Praxis, die paradoxer
Weise erst objektiv gültige Einsichten über Erziehung

ermöglicht, entspricht auf der Seite der Praxis

48



nun die Tatsache, daß in allem verantwortlichen
praktischen erzieherischen Handeln immer schon

mehr oder weniger bewußt, manchmal auch
unbewußt, Theorie enthalten ist, theoretisches
Vorverständnis für Situation und Aufgabe, ja geradezu
wissenschaftliche Vorentscheidung. Die pädagogische

Wissenschaft vermag diese aufzuklären und zu
verstehen und kritisch geordnet der Praxis dann
wieder zur Verfügung zu stellen. Ein solches Denken

inmitten der Praxis mag intuitiv sein, es mag
sich auch oft einer unzulänglichen Begriffsbildung
bedienen, und so bedarf es, besonders wenn geistige
Erfahrungen der Praxis, ihrer Versuche und
Erprobungen in einer Lehre an nachwachsende
Erziehergenerationen weitergegeben werden sollen,
der Hilfe der Theorie. Jedenfalls aber besteht kein
grundsätzlicher Unterschied zwischen Theorie und
Praxis, keine getrennte Verantwortung.

Es ist mm freilich gerade wegen der engen
Bindung der wissenschaftlichen Theorie an die
erzieherische Praxis nicht einfach, demjenigen, welcher
außerhalb solcher Bindungen steht, aufzuzeigen,
worin denn nun das Eigentümliche dessen besteht,
was in solcher gemeinsamen Verantwortung als das

Erzieherische aufgeht und wirksam wird. Man hat
es ganz verschieden zu beschreiben versucht, etwa
als eine eigentümliche Form der Parteinahme für
das Kind und den jugendlichen Menschen, oder als

eine besondere Form der Partnerschaft zwischen
Erzieher und Zögling, so Martin Buber in seiner
mit Recht berühmt gewordenen «Rede über das
Erzieherische» oder in ähnlicher Weise Herman Nohl
mit seiner Theorie des pädagogischen Bezuges. In
der Eigenständigkeit des erzieherischen Handelns
wird eine Erzieher und Zögling umfassende Eigenwelt

gestiftet, die anders ist, als eine kindliche Welt
ohne Erzieher, anders aber auch als die Welt der
Erwachsenen. Diese Eigenwelt ist nicht einfach, wie
es in der sogenannten Kulturpädagogik manchmal
aussieht, gleichsam der Raum, in dem die Erzieher
einen Auftrag ihrer Generation an die kommende
Generation, etwa den Auftrag zur Weitergabe der

geistigen Überlieferung, einfach ausführen. Sie ist
auch nicht einfach der Raum, in dem das Kind
seinen Anlagen und Interessen gemäß sich entfalten,
in dem es von selbst wachsen kann. Diese
Erziehungswirklichkeit hat ihre eigenen Normen, ihre
eigene Zielsetzungen, eigene Bedingungen der
Möglichkeit zur Verwirklichung des erzieherischen
Auftrags in der Haltung des Erziehers, der Gestaltung
des Bildungsgutes. Eine solche Haltung kann von
Theorie und Praxis natürlich verfehlt werden und
ist dann Gegenstand der Kritik.

Die wissenschaftliche Methode der Pädagogik ist
durch ein solches Grundverhältnis bestimmt, und
sie muß also ihrem Ansatz nach schon auf ein
Praktischwerden drängen, wie Dilthey es für alle
Philosophie gefordert hat. In dem zirkulären Verhältnis
von Theorie und Praxis ist es angelegt, daß die Rede

von der Pädagogik als einer nur angewandten
Wissenschaft einigermaßen gegenstandslos ist, denn
hier wird nichts vorher irgendwie und irgendwo
Gewonnenes angewandt, sondern es wird ein
Grundverhältnis menschlichen Daseins, in das der
Theoretiker selber einbezogen ist, aufgesucht und
geklärt u. a. auch dadurch, daß es in seine geschichtlichen

Zusammenhänge und in seine Ursprünge
zurückverfolgt wird.

II

Von hier aus ist nun die Frage nach den Leitbildern

der Erziehung und Bildung in dieser unserer
Zeit und vor den uns gestellten Aufgaben zu
beantworten.

Vorher aber mag es erlaubt sein, eine Folgerung
zu ziehen, die sich fast unmerklich in Bezug auf das

Verhältnis von Wissenschaft und Bildung ergeben
hat.

Wenn imsere Gedankengänge über die Stellung
der Wissenschaften in der modernen Welt richtig
sind, so folgt daraus notwendig, daß die Wissenschaft,

daß sowohl die Natur- wie die Geisteswissenschaft

ihre überlieferte Stellung in der Bildimg
nicht nur nicht aufgeben, sondern vielmehr verstärken

muß. Es kann keine Rede davon sein, auf
jegliche wissenschaftliche Erkenntnis für die Bildung
zu verzichten, und es ist sinnlos, über
Verwissenschaftlichung der Bildung zu klagen. Im Gegenteil
— was hier im einzelnen zu entwickeln zu weit führen

würde: dieser wissenschaftliche Geist muß auch

etwa in die Volksschule eindringen. Der Zwang zu
rationaler Beherrschung der Arbeitsvorgänge
veranlaßt uns dazu, auch die künftigen Facharbeiter
und etwa die Kleinbauern in einer zur Hauptschule
ausgebauten Volksschule mit einem hohen Maß an
rationaler Einsicht zu versehen, wie sie die Wissenschaft

bereitstellt. Freilich ist es eine verwandelte
Wissenschaft, die hier berechtigte Ansprüche an die

Bildung stellen darf; und zu diesem Wandel gehört
eben auch, daß sie selber darauf drängen muß, daß

außerwissenschaftliche Bereiche in der Bildimg mit
gleichem Recht und Rang zur Geltung komen, der
religiöse Bereich, das Reich der Dichtung und
bildenden Kunst, die Musik, der Sport. Die Wissenschaft

hat nicht zuletzt das ihre getan, um falscher
Verwissenschaftlichung inskünftig zu begegnen.

49



Hier ist nun zu bemerken, daß in diesem Willen
der Wissenschaft, die ihr zukommende Stellung
innerhalb der Bildung neu zu bestimmen, bereits so

etwas wie ein Leitbild gegeben ist, das den Zweifel
an der Gültigkeit von Leitbildern doch in etwa
aufhebt. Denn es ist wirklich nichts Geringes, wenn
der Wille zur Wahrheit samt der subjektiven
Entsprechimg in der Wahrhaftigkeit auch in der
Bildung der Jugend wirksam wird, wenn die
individuellen und kollektiven Täuschungen entlarvt werden,

wenn die Wachsamkeit der Jugend gegen Ideo¬

logien imd Selbstmißverständnisse aufgerufen ist,
wenn zugleich ein Bewußtsein von den Grenzen der
Vernunft und von der irrationalen Tiefe des
Daseins erzeugt wird. Das ist doch schon ein gemeinsames

Leitbild, das für alle Erziehung verbindlich
sein sollte. Theodor Litt hat ganz recht, wenn er
hier den Ansatz zu einer freudigen Selbstbesinnung
gegenüber der falschen, mit Ideologien verkoppelten
polytechnischen Wissenschaftlichkeit des Bolschewismus

sieht.

(Fortsetzung folgt)

Die sprechenden Tänze der Bienen
Karl von Frisch

Die «Sprache» der Bienen ist keine Lautsprache,
sie richtet sich an den Tast- und Geruchsinn. Ihre
«Worte» sind rhythmische Bewegungen und Düfte.
Sie ist auch wegen der völlig verschiedenen geistigen

Grundlagen etwas anderes als die Sprache des

Menschen. Aber sie ist auch etwas anderes als die

wechselseitige Verständigung bei den übrigen Tieren.

Die Warnrufe eines Vogels, seine Locktöne
oder sein Balzgesang bringen Stimmungen zum
Ausdruck und können sie auf Artgenossen übertragen.

Die «Sprache» der Bienen vermittelt dagegen
die Kenntnis inhaltsreicher Tatbestände.

Bienen sammeln an Blumen den süßen,
zuckerreichen Nektar als Nahrung für das Volk und seine
Brut. Stellen wir in der Nähe eines Bienenstockes
der Einfachheit halber ein Schälehen Zuckerwasser
auf, sozusagen als künstliche Blume, so kann es

Stunden oder Tage dauern, bis es von einer Biene

gefunden wird. Dann aber kommen sie, bald nach
der ersten Entdeckerin, im Handumdrehen zu
Dutzenden. Sie stammen meist alle aus demselben
Stock wie die erste, die offenkundig zu Hause etwas
erzählt hat. Um zu erkennen, was da vorgeht, muß
man einen Beobachtungsstock mit Glasfenstern
haben. Es ist ferner notwendig, die Versuchsbienen
individuell zu zeichnen, damit man im Gewühle der
Stockgenossen jede persönlich wiedererkennt. Wir
benützen ein System verschieden farbiger Tupfen,
die man nach kurzer Übung so sicher wie geschriebene

Ziffern abliest.
Auf solche Weise gekennzeichnete Bienen, die

von einem nahe vom Stock gelegenen Futterschäl-
chen heimkehren, sieht man auf den Waben Rundtänze

machen. Sie laufen in engen Kreisen, wechselnd

rechts herum und links herum, wodurch ihre
Nachbarschaft in helle Aufregung versetzt wird.
Beschäftigungslos umhersitzende Kameraden folgen

ihren Bundläufen, lösen sich dann von der Tänzerin
los, verlassen den Stock und suchen seine Umgebimg

rundum nach der Futterquelle ab, deren
Vorhandensein der Tanz angezeigt hat.

Sie haben von der Tänzerin nicht nur erfahren,
daß es draußen Futter gibt, sondern auch -— unter
natürlichen Bedingungen — die Blumensorte, an
der es zu holen ist. Jede Art von Blumen hat einen

nur ihr eigenen Duft. Er ist noch am Haarkleid der
heimgekehrten Sammlerin bemerkbar, er haftet
auch dem Nektar an, der von der Blüte abgesondert
wurde, und der nun, in Tanzpausen, in kleinen
Kostproben an die umgebenden Bienen verfüttert
wird, um sie über Geschmack und Geruch des

Sammelgutes zu informieren. Es läßt sich leicht beweisen,

daß die verständigten Kameraden, die nun als

Neulinge nach der Futterquelle ausfliegen, von
vornherein darüber unterrichtet sind, wie es dort
riechen soll, und zielsicher nach diesem Duft
suchen. Ein Beispiel: Wir füttern einige numerierte
Bienen an Phloxblüten, auf die wir kleine Tröpfchen

Zuckerwasser gesetzt haben. Der Nektar in
den tiefen Blütenröhren des Phlox ist nur für lang-
rüsselige Schmetterlinge erreichbar. Darum sieht

man unter normalen Umständen niemals Bienen
am Phlox. Aber bald nach Beginn unseres Experimentes

werden alle umliegenden Phloxbeete eifrig,
wenn auch vergeblich, von Bienen abgesucht. Es ist
blitzschnell im Stock bekannt geworden, daß heute
bei Phloxduft etwas Köstliches ausgeschenkt wird.

Der Tanz sagt aber noch mehr. Er verkündet
durch den Grad seiner Lebhaftigkeit auch die
Rentabilität der entdeckten Nahrungsquelle. Wenn Bienen

tanzen, so gibt es alle Abstufungen von einem

matten, kaum erkennbaren Ansatz zu einer Bunde
bis zu den stürmischen, minutenlang fortgesetzten

50


	Leben, Wissenschaft, Erziehung und Bildung in unserer Zeit

