
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 32 (1959-1960)

Heft: 2

Artikel: Die neuen Horizonte

Autor: Heisenberg, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fassenden Wesens) geschaffen und ist dem einzelnen

Menschen persönlich verbunden. Daraus resultiert

die auf den Willen Gottes ausgerichtete Ethik
und das mit ihr aufs engste verknüpfte Totengericht.

Wenn auch noch in Feinheiten unentwickelt,
so ist doch schon in der Pyramidenzeit die Konzeption

lapidar ausgesprochen, nach der der Große
Gott als Vorsitzender des Hohen Götterkollegiums
die Taten des Verstorbenen prüft. Mit dieser
Geburtsstunde des zeitbewußten Menschen beginnt
demnach auch der Lebenslauf des verantwortungsbewußten

Menschen.
Daß dies, was wir als zeitbewußt herauszustellen

versuchten, nichts zu tun hat mit Geschichtsbewußtsein,

dürfen wir zum Schluß noch erwähnen.
Geschichte ist der Entwicklungsvorgang von Natur
und Geist und deren Erforschung und Darstellung.
Auch wenn wir dem Geschehen nicht Gesetze und
Bedingungen unterlegen, wie das unserer Denk-

und Forschungsart entspricht, so bleibt die sachliche

Darstellung eines Entwicklungsvorganges
dennoch Geschichtswissenschaft, und zumindest diese

Art annalistischer Aufzeichnung gibt es in Ägypten
hinlänglich. Es gibt Geschichtswissenschaft dort
ebensogut, wie diese Kultur alle übrigen Denkdisziplinen

herausgeformt hat. Aber Geschichtsbewußtsein

ist nicht das Kriterium der neuen Ära,
vielmehr eine der zahlreichen Folgen des fundamental
neuen, und zwar religiös fundierten Begriffes von
der Zeit.

Als äußeres Kennzeichen für die «geschichtsbe-
wußten» Völker gilt die Schrift. Freilich ist
Geschichte nicht ohne Schrift denkbar, aber was
Schrift eigentlich wollte, war: der Zerstörung durch
die Zeit entgegenzuwirken. Die Erkenntnis der Zeit
ist daher der entscheidende Schöpfungsakt in jener
Sternstunde, und die entsprechenden Hochleistungen

der neuen Ära sind Kinder jenes Impulses.

Die neuen Horizonte

Wir benützten in meiner Jugend ein sonst recht

gutes Physikbuch, in dem aber begreiflicherweise
die modernste Physik noch etwas stiefmütterlich
behandelt war. Trotzdem war in dem Buch auf den
letzten Seiten auch einiges über die Atome zu lesen,
und ich erinnere mich deutlich an ein Bild, auf dem
eine größere Anzahl von Atomen zu sehen war. Das
Bild sollte offenbar den Zustand eines Gases im
Kiemen wiedergeben. Einige Atome hingen jeweils
in Gruppen zusammen, und zwar waren sie durch
Haken und Ösen, die wahrscheinlich die chemische

Bindung darstellen sollten, miteinander verknüpft.
Außerdem war im Text zu lesen, daß die Atome
nach Ansicht der griechischen Philosophen die
kleinsten unteilbaren Bausteine der Materie seien.

Dieses Bild hat mich immer zu heftigem Widerspruch

gereizt, und ich war empört darüber, daß so

etwas Dummes in einem Physiklehrbuch stehen
konnte. Denn ich dachte: Wenn die Atome so grob
anschauliche Gebilde sind, wie das Buch uns glauben

machen wollte, wenn sie eine so komplizierte
Gestalt haben, daß sie sogar Haken und Ösen besitzen,

dann können sie unmöglich die kleinsten,
unteilbaren Bausteine der Materie sein.

Immerhin blieb mir der Wunsch übrig, die
eigentlichen Gründe für die Atomphysik näher
kennenzulernen, und da kam ein anderer Zufall zu
Hilfe. Wir hatten um diese Zeit eben mit der Lektüre

eines platonischen Dialogs begonnen. Aber der
Schulunterricht war unregelmäßig. Ich habe schon

erzählt, daß wir als junge Burschen einmal eine

Zeitlang in den Münchener Revolutionskämpfen
bei einer Truppe Dienst taten, die gegenüber der
Universität im Priesterseminar stationiert war. Dort
hatten wir keine strenge Arbeit; es war im Gegenteil

die Gefahr des Herumlungerns sehr viel größer
als die der Überanstrengung.

Es war damals, im Juli 1919, ein warmer Sommer,

und besonders am frühen Morgen gab es so

gut wie keinen Dienst. So kam es, daß ich mich
häufig kurz nach Sonnenaufgang auf das Dach des

Priesterseminars zurückzog und mit irgendeinem
Buch in die Dachrinne legte, um mich von der
Sonne wärmen zu lassen, oder mich auf den Rand
der Dachrinne setzte, um dem beginnenden Leben
auf der Ludwigstraße zuzusehen.

Bei einer solchen Gelegenheit kam ich auch
einmal auf den Gedanken, mir einen Band Plato mit
auf die Dachrinne zu nehmen, und ich geriet bei
dem Wunsch, etwas anderes zu lesen als das, was
im Schulunterricht drankam, mit meinen relativ
bescheidenen griechischen Kenntnissen an den Dialog

Timaios', in dem ich zum erstenmal wirklich
etwas aus erster Quelle von der griechischen
Atomphilosophie erfuhr. Aus dieser Lektüre wurden mir
die Grundgedanken der Atomlehre viel klarer als

früher.
Ich glaubte wenigstens so halb die Gründe zu

verstehen, die die griechischen Philosophen veranlaßt

hatten, an kleinste, unteilbare Bausteine der
Materie zu denken. Die These, die Plato im Timaios
vertritt, daß die Atome reguläre Körper seien, wollte

27



mir zwar auch noch nicht recht einleuchten, aber
es befriedigte mich immerhin, daß sie wenigstens
keine Haken und Ösen hatten. Jedenfalls entstand
schon damals in mir die Überzeugung, daß man
kaum Atomphysik treiben könne, ohne die
griechische Naturphilosophie zu kennen. So war ich,
wieder ohne recht zu wissen wie, mit einem großen
Gedanken der griechischen Naturphilosophie
bekannt geworden, der die Brücke vom Altertum zur
Neuzeit schlägt und der seine große Kraft erst seit
der Zeit der Renaissance entfaltet hat. Man pflegt
diese Richtung der griechischen Philosophie, die
Atomlehre des Leukipp und Demokrat, als Materialismus

zu bezeichnen. Das ist eine zwar historisch
richtige Bezeichnung, aber sie kann heute doch
leicht mißverstanden werden, weil das Wort
Materialismus durch das neunzehnte Jahrhundert eine
sehr einseitige Färbung erhalten hat, die auf die

Entwicklung der griechischen Naturphilosophie
keineswegs paßt. Man kann diese falsche Deutung
der alten Atomlehre vermeiden, wenn man sich
daran erinnert, daß der erste Forscher der Neuzeit,
der die Atomlehre wieder aufgenommen hat, im
17. Jahrhundert der Theologe und Philosoph
Gassendi gewesen ist, der damit sicher nicht die Lyhren
der christlichen Religion bekämpfen wollte, und
daß für Demokrit die Atome die Buchstaben waren,
mit denen das Geschehen der Welt aufgezeichnet
wird, aber nicht ihr Inhalt.

Am Anfang der abendländischen Kultur steht die

enge Verbindung von prinzipieller Fragestellung
und praktischem Handeln, die von den Griechen
geleistet worden ist. Auf dieser Verbindung beruht die

ganze Kraft unserer Kultur auch heute noch. Fast
alle Fortschritte leiten sich noch heute aus ihr her,
und in diesem Sinne ist ein Bekenntnis zur humanistischen

Bildung auch einfach ein Bekenntnis zum
Abendland und seiner kulturbildenden Kraft. Aber:
haben wir dazu noch das Recht, nachdem in den
letzten Jahrzehnten das Abendland an Macht und
Ansehen so entsetzlich verloren hat?

Dazu ist zunächst zu sagen, daß es sich gar nicht
um Recht oder dergleichen handelt, sondern darum,
was wir wollen. Die ganze Aktivität des Abendlandes

rührt ja nicht von einer theoretischen
Einsicht her, auf Grund deren unsere Vorfahren sich

berechtigt gefühlt hätten zu handeln, sondern es

war ganz anders. Am Anfang stand und steht in
solchen Fällen immer der Glaube. Ich meine damit
nicht nur den christlichen Glauben an den von Gott
gegebenen sinnvollen Zusammenhang der Welt,
sondern auch einfach den Glauben an unsere Aufgabe

in dieser Welt. Glauben heißt dabei natürlich
nicht, dies oder jenes für wahr halten, sondern glau¬

ben heißt immer: Dazu entschließe ich mich, darauf
stelle ich meine Existenz! Als Kolumbus zu seiner
ersten Reise nach dem Westen aufbrach, glaubte er,
daß die Erde rund sei und klein genug, sie zu
umfahren. Dies hielt er nicht nur theoretisch für richtig,

sondern darauf stellte er seine Existenz. In der
Weltgeschichte Europas, wie sie Freyer jüngst
dargestellt hat und in der er von diesen Dingen spricht,
ist mit Recht auch hierauf die alte Formel angewendet

worden: «Credo, ut intellegam — ich glaube, um
einzusehen», und Freyer hat sie bei dieser Anwendimg

auf die Entdeckungsfahrten erweitert, indem
er ein Zwischenglied einfügte: «Credo, ut agam;
ago, ut intellegam — ich glaube, um zu handeln;
ich handle, um einzusehen.»

Diese Formel paßt auch auf die ganze Naturwissenschaft

des Abendlandes, wohl auf die ganze
Sendung des Abendlandes. Sie umgreift humanistische
Bildimg und Naturwissenschaft.

Und an anderer Stelle wollen wir nicht allzu
bescheiden sein: Die eine Hälfte der heutigen Welt,
der Westen, hat unvergleichliche Macht gewonnen,
indem er einen Gedanken des Abendlandes, die
Beherrschung und Ausnutzung der Naturkräfte durch
Wissenschaft, in einer bisher nicht gekannten
Weise in die Tat umgesetzt hat. Die andere Hälfte
der Welt, der Osten, wird zusammengehalten durch
das Vertrauen auf die wissenschaftlichen Thesen
eines europäischen Philosophen und Nationalökonomen.

Niemand weiß, was die Zukunft bringen
wird und von welchen geistigen Mächten die Welt
regiert werden wird, aber wir können nur damit
anfangen, daß wir etwas glauben und etwas wollen.

Wir wollen, daß hier wieder geistiges Leben
blüht, daß hier in Europa auch weiterhin die
Gedanken wachsen, die das Gesicht der Welt bestimmen.

Wir stellen unsere Existenz darauf, daß im
gleichen Maße, in dem wir uns auf unseren
Ursprung besinnen und wieder den Weg zu einem
harmonischen Zusammenspiel der Kräfte unseres Erdteils

finden, auch die äußeren Bedingungen des

europäischen Lebens glücklicher sein werden als in
den letzten fünfzig Jahren. Wir wollen, daß unsere
Jugend aller äußeren Wirrnis zum Trotz in der
geistigen Luft des Abendlandes aufwächst, um an die

Kraftquellen zu gelangen, von denen unser Erdteil
durch über zwei Jahrtausende gelebt hat. Wie das

im einzelnen geschieht, sei erst in zweiter Linie
unsere Sorge! Ob wir uns nun zum humanistischen
Gymnasium bekennen oder einer anderen Schulart,
das ist nicht das Entscheidende. Aber zum Abendland

wollen wir uns auf jeden Fall und vor allem
anderen bekennen! Werner Heisenberg

28


	Die neuen Horizonte

