
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 32 (1959-1960)

Heft: 2

Artikel: Die Geburtsstunde des zeitbewussten Menschen in Altägypten

Autor: Brunner-Traut, Emma

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 2, Seite21-^tO MAI 1959

Die Geburtsstimde des zeitbewußten Menschen in Altägypten
Emma Brunner-Traut, Universitas

Im Ablauf der Menschheitsgeschichte gibt es nur
wenige Sternstunden. Je tiefer die Forschung dringt,
um so sicherer erkennt sie, daß die Wende vom 4.

zum 3. Jahrtausend v. Chr. sich unter einer
Konstellation vollzog, die niemals wieder ebenso günstig
gewesen ist. An dieser Wende macht die Menschheit

in ihrer Entwicklung einen Sprung, der innerhalb

der Geistesgeschichte nur mit einer Mutation
verglichen werden kann. Mit eruptiver Mächtigkeit

und einer seitdem nie wiederholten Dichte
schuf sich der Mensch eine neue Welt. Der Mensch

— wir betrachten die Vorgänge am Beispiel des
alten Ägypten — erkennt Gott. Auf ihn ausgerichtet,
organisierte er einen Staat mit hierarchischer
Sozialordnung, er baute zum ersten Mal mit Steinen,
erfand die Schrift, entdeckte den Kalender, er schuf
einen Kunstkanon, begründete überhaupt alle Arten

von Kirnst wie auch von Wissenschaft, und er
stellte erstmals Weisheitsregeln zur Erziehung des

Menschen auf.
Bevor wir diese neue Welt betrachten, sei

vergegenwärtigt, was «schaffen» heißt. Wir wählen zur
Erklärung des Begriffes den Schöpfungsbericht aus
der Bibel, der bekanntlich auf babylonische
Vorbilder zurückgeht. Dort lesen wir: «Da schied Gott
das Licht von der Finsternis und nannte das Licht
Tag und die Finsternis Nacht.» «Und Gott sprach:
Es werde eine Feste zwischen den Wassern, und die
sei ein Unterschied zwischen den Wassern. Da
machte Gott die Feste und schied das Wasser unter
der Feste von dem Wasser über der Feste.» Die
«Lichter an der Feste des Himmels scheiden Tag
und Nacht». Gott ließ Gras und Kräuter aufgehen
«ein jegliches nach seiner Art-», und Bäume, einen
jeglichen nach seiner Art», er schuf große
Walfische und allerlei Getier, «ein jegliches nach seiner
Art», und allerlei gefiedertes Gevögel, «ein jegliches

nach seiner Art», Vieh, Gewürm und Tiere auf
Erden, «ein jegliches nach seiner Art; und Gott
schuf den Menschen, einen Mann und ein Weib,
und sprach zu ihnen: Machet euch die Erde Untertan

und herrschet über die Fische im Meer und
über die Vögel im Himmel und über alles Getier,

das auf Erden kriecht». Und ebenso setzt er ihn
zum Herrn über allerlei Kraut und Bäume (Moses
1 Die Schöpfimg des alttestamentlichen Gottes ist
Scheiden, d. h. ein Auseinanderlegen in Seinsgestalten

aus einem ungetrennten Ur-sein. Mit ihrer Art
setzen sich die Geschöpfe gegeneinander ab.

Zugleich mit der Schöpfung setzt er eine hierarchische
Ordnung ein mit dem Menschen an der Spitze der
von Gott geschaffenen Kreatur.

So die mythische Aussage von der Schöpfung der
Welt. Schöpfung ist Hervorbringen von gestaltetem
Sein aus dem Tohuwabohu, wie die Bibel das
ungeordnete und unbegrenzte Ur-sein der Unzahl von
Möglichkeiten nennt.

Nicht anders ist — 2000 Jahre zuvor — Schöpfung

von den Ägyptern verstanden worden. Auch
nach ihren Mythen ist Schöpfimg das Gestalten aus
formloser Urbildungsmasse. Der träge, fruchtbare
Weltstoff, repräsentiert durch die «Urgötter»,
existiert vor der Schöpfimg und überdauert sie. Freilich

existiert er auch neben der Schöpfung und
wirkt ständig auf sie ein, sie bedrohend und
nährend zugleich. Die Schöpfergottheiten bilden die
Gestalten aus diesem Urstoff, einer Art
Nährschlamm, zu festbegrenzten und von anderen
Gebilden geschiedenen Arten. Mit ihrem Schaffen stiften

sie eine Ordnung, und damit setzen sie Werte
fest. Aber, wie gesagt, die Schöpfung ist ebenso
bedroht von dem Ursein, wie sie darauf angewiesen
ist, Schöpfung und Urzustand stehen der Idee nach
immerwährend miteinander im Kampf. Dem
«gierigen Meer», wie ein mythisches Bild den bedrohlichen

Urstoff nennt, kann nur durch unentwegtes
Herausformen von Gestalten wie Begriffen begegnet

werden.
Von der nebelhaft-dumpfen Ur-welt, die

beherrscht war von einem Gott, dessen Name ebenso

«Alles» wie «Nichts» bedeutet, sagt der in vielen
Versionen gefaßte ägyptische Mythos aus, daß
damals «der Himmel noch nicht entstanden war, die
Erde noch nicht entstanden war, die Menschen noch
nicht entstanden waren» und auch «das Sterben
noch nicht entstanden war», daß aber auch «der

21



Lärm, der Streit und die Störung noch nicht
entstanden waren», denn damals «waren noch nicht
zwei Dinge entstanden». Die Zeit vor der Schöpfung

ist die Zeit des Noch-nicht-Seins, des Ur-zu-
standes, wobei «Ur» nicht allein zeitliche Bedeutung

hat, sondern, wie eben dargelegt, ebenso
genetische (vgl. Ursprung, Urheber, Ursache).

In diesem Ur-zustand gab es kein Sterben, nicht
einmal Streit und Hader, denn die (Ent-)Zweiung
ist noch nicht geschaffen. Mit diesem dumpfen Ur-
sein ist kein paradiesischer Friede gemeint, in dem
Gegensätze versöhnt wären, sondern ein Zustand,
in dem sie überhaupt noch nicht herausgebildet
sind. Streit und Hader gehören also der geordneten
Welt an, denn ihre Voraussetzung sind gegeneinander

abgegrenzte Wesen. Grenzesetzen, Scheiden,
Gestalten aus formlosem Eins-und-nichts-Sein, das
ist Schöpfung (und in den Androhungen der
Weltvernichtung werden entsprechend die Dinge wieder
«ineinandergeschoben»).

Eine solche Schöpfimg ist dem alten Ägypter, besser:

dem Menschen der werdenden Hochkulturen
um 3000 v. Chr., unvergleichlich beschieden gewesen.

Wollen wir sie richtig würdigen, so können wir
nicht umhin, uns das Dasein der Menschen vor
jener folgenschweren geistigen Wende zu verdeutlichen,

d. h. den Menschen vor der sogenannten ge-
schichtsbewußten Zeit, also den Menschen der
Vorgeschichte. Schon im 4. und 5. Jahrtausend lebten
Leute am Nil, haben Matten und Körbe geflochten,
Tonkrüge mit der Hand geformt, Steinwerkzeuge
hergestellt und Boote gebaut; sie haben gefischt und
gejagt, Vieh gezüchtet und ihre Äcker bestellt. Ihr
Leben spielte sich ab in einfachen, niederen Hütten
aus Schilfrohr, ihre Toten bestatteten sie — teils
beim Haus, teils auf Friedhöfen — in Erdgruben.
Meist in Hockerstellung gebracht, lagerten die
Leichen unausgerichtet und regellos in ihren Gräbern.
Gegen Ende der prähistorischen Zeit werden die
Toten nach Himmelsrichtungen orientiert,
gelegentlich auch in Ton- und Holzsärgen beigesetzt,
die Grabkammern mit luftgetrockneten
Nilschlammziegeln verkleidet; Kupfer und Fayence
treffen wir als Material für Schmuck, knöcherne
Gerätegriffe und Schieferplatten sind mit Reliefs
verziert. Aber noch sitzen die Figuren ohne

Ordnung und Plan auf der Bildfläche.
Auf Grund späterer Texte mit altem

Überlieferungsgut sowie nach Analogie jener Völker, die in
geographischer Nähe Ägyptens im vorgeschichtlichen

Zustand verharrt sind, dürfen wir die
geistige Haltung des vorgeschichtlichen Menschen als

magisch und märchengebunden verstehen. Danach

gibt es keine scharfen Grenzen zwischen den Seins¬

bereichen der Mächte. Alle Wesen sind miteinander
verwandt und ineinander verwandelbar. Noch in
unseren Märchen glänzt jene aus altem Glaubensgut

abgesunkene Welt nach, in der Baum, Stein,
Wind und Wolken, Mensch und Tier wesenseins
sind. Es gibt numinose Mächte und Fetische als
deren Träger, aber keine Götter. Der Tod hat keine
endgültige Macht, er kann vielmehr durch Magie
überwunden werden, so daß sich das Leben nach
dem Tode ähnlich fortsetzt wie in der irdischen
Daseinsebene. Dies der prähistorische Mensch.

Plötzlich tun 3000 v. Chr. wird der Mensch vom
Geist ergriffen, und den Titanen gleich baut er eine
neue Welt im Sinne des biblischen Schöpfungsberichtes.

Die fundamentale Leistung der neuen Zeit
ist die Erfindung der Schrift. Durch sie ist es möglich,

Gedanken zu fixieren, Ereignisse durch den

Gang der Zeiten zu überliefern und auch über die
Weite des Raumes hinweg Nachrichten zu
übermitteln. Es ist ein abstrahierendes Ordnungsdenken
ersten Ranges, aus der Fülle der gesprochenen Laute
19 abzugrenzen und sie durch Zeichen wiederzugeben

(die Vokale werden im Ägyptischen nicht
bezeichnet, wie beispielsweise auch beim Hebräischen).

Wer Hieroglyphen aus der Anschauung
kennt, weiß, daß diese ersten Schriftzeichen Bilder
sind. Aber sie sind es nur ihrer Form nach. Nicht
etwa ist die Hieroglyphenschrift eine Bilderschrift,
die einen Gedanken nur dem etwaigen Sinne nach
festzuhalten imstande wäre, die also beispielsweise
durch das Aufzeichnen eines Jägers gegenüber
einem Löwen nur substantiell ausdrücken könnte,
daß zwischen beiden Figuren ein irgendwie geartetes

Verhältnis besteht. Vielmehr ist die altägyptische

Hieroglyphenschrift eine Lautschrift wie die

unsere, kann also alle Wörter und ihre
Flexionsendungen ihrem Lautwert nach uneingeschränkt
wiedergeben; ob der Jäger den Löwen erlegt hat,
ihn erlegen will oder unter bestimmten Umständen
erlegen würde oder sich auch nur wünscht, ihn
erlegen zu können usw. Kurz: Lautwert und Bildwert
der Hieroglyphen sind nicht identisch.

Das im ganzen hier nicht darstellbare vielfältige
Schriftsystem ist nicht das Ergebnis einer Entwicklung,

in dem frühere Schriftstufen, etwa eine
Bilderschrift, weiterleben, sondern die schöpferische
Tat eines geschichtlichen Augenblicks, vermutlich
eines einzigen Mannes. Mit der Schrift läßt der
Historiker die Geschichte eines Volkes heginnen, und
die Erfindung der Schrift tun das Jahr 3000 v. Chr.
steht somit am Anfang der ägyptischen Geschichte.

Kaum später erfolgt die Entdeckung des Kalenders.

Lebten die Menschen bisher in den Tag hinein,
jahraus, jahrein, so wird jetzt in gewaltiger Gedan-

22



kenarbeit der Zeit ihr Maß abgerungen. Das Jahr
von 365 Tagen ist in drei Jahreszeiten —
Überschwemmung, Aussaat, Ernte — zu je vier Monaten
mit je 30 Tagen eingeteilt, die fünf zusätzlichen
Tage gelten als Geburtstage bestimmter Götter.
Die mit großer Regelmäßigkeit eintretende
Nilüberschwemmung, die mit dem Frühaufgang des Sirius
zusammenfällt, schenkt das landwirtschaftlich
bestimmte Jahr, der wechselnde Mond den Monat.
Die irrationale Größe des um 1f4 Tag zu knapp
berechneten wahren Sonnenjahres wird am
Siriusaufgang korrigiert. Für den praktischen Gebrauch
hat erst die Gregorianische Kalenderreform aus dem
Jahre 1582 eine Verbesserung gegenüber der
altägyptischen Zeitrechnung gebracht. Was dem pha-
raonischen Kalender fehlte, ist ein absoluter
Beziehungspunkt, die Jahre wurden vielmehr mit jeder
neuen Königsherrschaft neu gezählt. Zum
Charakteristikum eines jeden Jahres gehört der Wasserstand

des Nils, entscheidet er doch, ob das Jahr
«fett» oder «mager» wird.

Wie der Nilstrom seinen Anteil hat an der
Gliederung der Zeit, so hat er auch den Raum in
Ordnung gebracht. Jährlich überflutet er seine Ufer bis

weit ins Land hinein, die Regen des Abessinischen
Hochlandes und die von den Sturzbächen
mitgerissenen Lößteilchen spenden dem Niltal zwar
Fruchtbarkeit, aber mit der Überschwemmung spült
er auch alle Besitzgrenzen des Vorjahres hinweg
und schafft Ur-zustände. Die Lage ruft nach einem
Landvermesser und Organisator. Er vermißt die
Felder, steckt ihre Grenzen ab, teilt sie zu und regelt
auch, was für eine soziale Ordnung ebenso
unerläßlich ist, den Anteil am Nilwasser. Das Land wird
schachbrettartig mit Kanälen und Dämmen durchzogen

und die Erlaubnis, das in den Rinnsalen
aufgespeicherte Wasser auf die Felder abzuleiten, den
Bauern planmäßig erteilt. Weder also muß das

Land von seinen Besitzern neu erkämpft werden,
noch kann der Bauer am Oberlauf des Flusses dem
Tieflandbewohner das Wasser abschöpfen.
Ordnung, Plan und Maß, Kinder des neuen Geistes,
überwinden somit die Tohuwabohu-Verhältnisse, in
denen das Recht des Stärkeren gilt. Die Erfindung
des Nilstandsmessers geht in den Beginn der
ägyptischen Geschichte zurück. Nach der Höhe des

Nilstandes wurden auch die Steuern festgelegt.
Durch diese Organisation entlang dem Strom

ersteht Zug um Zug der erste Staat der Welt. Die
soziale Ordnung innerhalb dieses Staates ist eine
Hierarchie vor Gott. War bisher der Mensch den
Fischen und Vögeln verwandt, so hebt er sich nun,
sozial abgestuft, gemäß dem Willen Gottes über die
anderen Lebewesen heraus. Pharao, der Gottkönig,

steht an der Spitze des Staates. In welcher Weise
im Verlauf der ägyptischen Geschichte auch das

Königtum immer verwirklicht worden ist und welche

Krisen es erlebt hat, ausgerichtet wurde es stets

an dem Dogma vom Gottkönigtum als der einzig
legitimen Verfassimg. So ist aus allen Tohuwabohu-
Zuständen, mit anderen Worten: den Ur-zuständen,
immer neu die am göttlichen Königtum gemessene
Verwaltungs- und Rechtsform sowie die soziale

Ordnung des Staates herausgeformt worden.
Der Gottkönig wird nach seinem Tode in den

noch heute als Wahrzeichen des Landes geltenden
Pyramiden bestattet. Diese bautechnischen Wunder
sind dem alten Menschen fast ohne Vorstufen
gelungen. Lagen die Toten des ausgehenden 4.
Jahrtausends noch in einfachen Erdgruben, so türmt ein
Geistesriese nach ein paar vorausgegangenen
Grabkammern, die mit Steinmonolithen ausgekleidet

waren, mit dem Grabmal für König Djoser (2800 v.

Chr.) die gewaltige Stufenpyramide von Sakkära
auf, den ersten Steinbau der Welt. Der noch bei den
Griechen als Weiser verehrte Imhotep, den wir unten

noch einmal nennen werden, konzipierte das

architektonische Werk. Auf ebenem Wüstenplateau
ragt der sechsstufige Bau 60 m hoch. In der folgenden

Dynastie (2700) erhebt sich die große Pyra-

jmm,

Turn-
Sport- und
Spielgerätefabrik

âdIdersEisenhuLc KQsnadit-Zdi.
Ebnat-KappelTel. 051/90 09 05

Ringhefter (Schnellhefter m. d. beliebten Ringmechanik)
fabriziert in eigener Werkstätte, ebenso gelochte Ersatz-Blätter in
allen gangbaren Formaten und Lineaturen.

Für Handelsklassen : Besonders prakt. amerikanisches Journal-Heft,
Format A 4, 18 Konti, lästige grosse Journal-Bogen Uberflüssig.
Verlangen Sie OfferteI

ERWIN BISCHOFF, z. Ekkehard, Wil SG. Fachgeschäft für Schulbedarf

rs «»a
E. KAUFMANN & CO. A6.

®
-

£ Hi
I

5 -i
ST. QALt-EN

23



mide von Gîse mit knapp 150 m. Die zur Stufen-
pyramide gehörigen Bauten des umliegenden Hofes
sind außer den nötigen Tempelgebäuden die in
beständiges Material umgesetzten Residenzgebäude
des großen Staatsstifters, mit anderen Worten die
auf immer monumentalisierten neuen
Ordnungsprinzipien.

Die Bauwerke sind — ohne Mörtel oder anderes
Bindemittel — so wunderbar gefügt, daß kein Haar
zwischen die Steinblöcke geschoben werden kann,
und ihre Oberfläche — auch wo sie aus Granit und
anderem Hartgestein besteht -— ist wie Spiegel glatt
poliert, all dies ohne Eisen- oder Bronzewerkzeuge,
nur mit Diorithämmern und Poliersteinen aus

Quarzit, kupfernen Sägen und Handbeilen. Die
Orientierung der Bauten weicht nur um Minuten
aus dem idealen Winkelmaß, die 230 X 230 m große
Grundfläche der Cheopspyramide noch nicht 1 cm
aus ihrer Ebene. Die bis zu 5001 schweren Quadern,
teils 800 km südlich bei Assuan gebrochen, sind
befördert ohne Rad, gehoben ohne Flaschenzug.

Nicht Sklaven, wie nach Herodot noch veraltete
Schulbücher lehren, sondern die durch die
Überschwemmung von der Landarbeit ledigen Bauern
haben die königlichen Grahmäler in einer Art
Arbeitsdienst errichtet. Dieser Dienst war sinnvoll,
denn von der rituell richtigen Bestattung des Pharao

hing der Segen des Landes ab. Die Pyramide
gewährleistet dem toten Gottkönig das Gottsein über
seinen Tod hinaus, so daß er auch aus dem Jenseits
weiter die kosmischen Kräfte lenken konnte, den
Nil steigen und fallen ließ, die Sonne ihren richtigen

Lauf nehmen, die Erde fruchtbar sein und auch
die Frauen gehären machte. Solch kraftvoller Glaube

vermochte die unfaßlichen Kulturschöpfungen
am Nil zu vollbringen, die am Anfang des 3.
Jahrtausends stehen.

Nicht nur die Pharaonen sind in dieser grandiosen

Weise beigesetzt worden, auch die Untertanen
ruhen, entsprechend ihrem Rang, in reichen,
künstlerisch ausgestatteten Grabbauten. Über der
unterirdischen Sargkammer liegt der oberirdische Bau
mit Opferstätte und Beigaben-Magazinen. Im Massiv

des rechteckigen, mit Stein verkleideten
Grabhügels sind ganze Appartements — zu Beginn der
Geschichte mit Bad und Klosetts — ausgespart. Wo
es das Gelände verlangt, vor allem in Oberägypten,
ist die Anlage aus dem Felsen herausgehöhlt. Aber
so verschiedenartig die baulichen Lösungen je nach
Ort und im Verlauf der Geschichte auch aussehen,
immer stellen sie im Prinzip die für die Dauer
bestimmte und daher aus beständigem Material
gebaute Nachbildung eines Wohnhauses dar. Die
spezifischen Elemente des Grabes bilden die Sargkam¬

mer, den Raum für die Statuen, die den Verstorbenen

repräsentieren, sowie eine Tür, die aus dem
Reich der Toten ins Grabinnere zu der Stätte führt,
an der dem Toten geopfert wird.

Zur Ausstattung eines solchen Grabes gehört alle
materielle Kultur, die auch den Lebenden inngibt,
wie Möbel, Geräte, Kleider, Waffen, Schmuck und
Nahrungsmittel. Ursprünglich original beigegeben,
werden diese Dinge früh schon modellhaft nachgebildet

oder auch auf die Wände der Grabkammern
gemalt, denn durch ihre bildhafte Existenz waren sie
nicht weniger wirksam. Im Zusammenhang mit
dem Grabbau entwickeln sich alle Künste: Architektur,

Plastik, Relief wie Malerei, auch Kunstgewerbe
jeder Art und auch alle Techniken, deren wir hier
nicht einzeln gedenken können. Ist, formal gesehen,
jede Kunst subtilste Ordnung, so heben wir für
unsere Betrachtung insbesondere heraus, daß die
Ägypter auch einen Kunstkanon geschaffen, die

Ordnung also bewußt festgelegt haben.
Zu diesem Kanon gehören z. B. die Proportionen

des menschlichen Körpers und der übrigen
Bildgegenstände, dazu gehört der sogenannte
Bedeutungsmaßstab, der die Größe der Dinge nicht nach
der Wirklichkeit, sondern nach der Bedeutung
festlegt, die ihnen jeweils zukommt, nach ihrem Werte
also. So wird derselbe Mensch in verschiedenen
Situationen verschieden groß dargestellt, je nachdem,
ob er als Diener fungiert oder als Herr, als Priester
gegenüber dem Menschen oder angesichts seines

Gottes, ob seine Stelle als Vater gezeigt wird oder
aber seine Rolle als Kind; denn der Ägypter schafft
primär nicht aus der Anschauung, sondern aus der
Vorstellung vom Wesen eines Dinges. Der Kanon
fordert die Verteilung der Szenen auf Bildstreifen,
die Gruppierung auf Beziehungspunkte und setzt
unzählige differenzierte Regeln, die hier nicht im
einzelnen dargelegt werden können. Bei allem
Reichtum an Spannungen und Wandlungen ist die
ägyptische Kunst immer dem Kanon verpflichtet.

Diese Art kanonischen Ordnungsdenkens führt
uns an das der ägyptischen Wissenschaft zugrunde
liegende systematisierende und normative Denken
heran, das die Vielheit von Erfahrungen, Begriffen
und Urteilen ordnend scheidet. Wenn dieser
Wissenschaft auch die abstrakte Formulierimg
allgemeiner Gültigkeit, im ganzen gesehen, fremd ist,
so stößt sie doch vor bis zur paradigmatischen
Formulierung. So wichtig das vielverzweigte Gebiet
wissenschaftlicher Hochleistung ist, so müssen wir
uns auch hier versagen, den altägyptischen
Bahnbrecher zu schildern.

Wir wollen jedoch noch darauf hinlenken, daß

der Ägypter ebenso wie er alle Bereiche des Lebens

24



in Ordnung gebracht, so auch an sich selbst geformt
hat. Seine ethischen Ideale spricht er in den schon

von dem oben genannten Weisen Imhotep begründeten

Weisheitsregeln, in den (Ideal-) Biographien
der Grabinschriften und in den Sprüchen vor dem
Totenrichter aus. Die Grundlage der Ethik ist der
Glaube, daß gut ist, was Gott gefällt, und böse, was
er haßt. Die unter Gott gestellten Gebote sind daher
keine bloße Diesseitsmoral, die unmittelbare Beziehung

vom rechten Verhalten und Gottes Willen
ist eigentliche Ethik.

Die Gebote sind nun wieder nicht als allgemeine
Lehrsätze formuliert, vielmehr dienen konkrete
Fälle als «Richtschnur». Wenn wir diesen Lehrbeispielen

aber die allgemeine Absicht ablesen, so

gewinnen wir als früheste Gebote etwa folgende:

1. seine Pflicht treu erfüllen («alles tun, was ei¬

nem aufgetragen ist»)
2. das Rechte reden und das Rechte üben («was

Gott liebt und was die Menschen loben»)
3. bescheiden sein, Gier und Habsucht meiden
4. Vater und Mutter lieben und ehren («sich

Hebens- und lobenswert gegen sie betragen»)
5. gegen die Geschwister und Nächsten liebenswert

sein
6. sich in seinem Amte der Schwächeren annehmen,

sein Amt nicht mißbrauchen
7. für die Armen sorgen («die Hungrigen speisen

und die Nackten kleiden ...»)
8. die Bedrückten beschützen («sich der Witwen

und Waisen annehmen»)
9. die Untergebenen vornehm behandeln

10. gegen niemanden bei den Vorgesetzten etwas
Nachteüiges sagen (nicht denunzieren)

11. keinem Menschen etwas zuleide tun («nieman¬
den weinend machen»)

12. den Menschen hilfreich sein («den Überfalle¬

nen aus dem Arm des Starken retten»)

Zu diesen aus der paradigmatisch formuherten
Weisheit abstrahierten Geboten tritt in dem (erst
aus späterer Zeit im Wortlaut bekannten) negativen

Sündenbekenntnis ein Schuldregister, das, von
den spezifisch israehtischen Forderungen abgesehen,

die Gebote unseres Katechismus zum Inhalt
hat. Unserem 5. Gebot entspricht nicht allein die

Versicherung eines ägyptischen Toten vor seinem
Richter im Jenseits: «Ich habe nicht getötet»,
sondern der Spruch wird ergänzt durch: «... imd habe

nicht zu töten befohlen und habe niemandem
Schmerz zugefügt». In ähnlicher Weise sind auch
die übrigen darin ausgesprochenen Gebote differenziert

und bezeugen ein umfassendes Gewissen.

Wenn sich — wie wir das aus Spuren schon für

die frühe Ethik erschheßen dürfen — der Tote in
dieser Weise dem Richter stellen muß und nach
Prüfung seiner Taten durch götttichen Richterspruch

erfährt, ob er den Seligen oder dem «Fresser»

(Bild der Hölle) zugeteilt wird, so setzt das

nicht nur eine von Gott gegebene ethische Norm
voraus, sondern den Glauben an das jenseitige
Leben.

Mit diesen beiden Begriffen: Gott und Jenseits
stoßen wir auf den Kern der geistigen Situation, zu
dem der Mensch der neuen Ära vorgedrungen ist.
Gott ist das höchste Sublimat an Ordnimg, das der
neue Mensch dem Tohuwabohu-Urstoff als
Erkenntnis abgerungen hat. Rê, der Gott der Sonne,
ist nicht allein der Hüter der Gerechtigkeit, der Vater

der Wahrheit, der alles sieht; durch seinen Lauf
durchmißt er die Zeiten und setzt selbst Ordnung
fest und Recht. Er, der Ordnungsstifter, stirbt
allabendlich und ersteht am Morgen jung und
sieghaft, nachdem er die Urwelt, in die er eingetaucht
war, überwunden hat. Denn die Ur-welt steht nicht
allein am Urbeginn aller Schöpfung, sie ist ihr auch
immanent: So als Unterwelt, Himmelsgewässer, als

die Erdscheibe umfließender Okeanos, als
überschwemmter Nil oder als Reich von Tod und Schlaf.
Zeitlos und jenseits des Raumes ist sie ebenso

allgegenwärtig in Raum wie Zeit1 -— unsterbhch und
daher ewig, aber immer eingedämmt von der
ordnenden Macht der Schöpfimg.

Wir dürfen nun versuchen, was wir als Phänomene

dargestellt haben, denkerisch zu unterbauen,
und zwar über den Grad hinaus, der dem Ägypter
bewußt gewesen ist. Zum Verstehen gehört immer
ein Wissen um objektiv-geistige Zusammenhänge,
das über den Standpunkt des unmittelbaren
Lebensbewußtseins hinausgeht. Erst wer von der
Gegenwartsbedingtheit der Geschichte abgerückt ist und
das Ganze eines Ablaufs mit seinem Anfang und
Ende überschaut, versteht Auftrag und Erfüllung
der Sinngesetze. So kann auch das Ergebnis unserer

historisch-philosophischen Betrachtung nur der
Einblick in die Sinngehalte der alten Hochkulturen
sein, während sich dem Ägypter selbst seine eigene
Grundkonzeption des ordnenden Gestaltens nur
zögernd enthüllte.

1 An schwebenden (zeitfremden) Ausdrücken und Sprachformen

dieser Art sind die vorderorientalischen Sprachen
reich; vgl. z. B. die semitischen Ausdrücke für «kommen»
(hebr. naga', qarab aramäisch meta), die sowohl «im

Kommen» als auch «da sein» bezeichnen, also die Spannung
zwischen dem eschatologischen «schon jetzt» und der Hoffnung
des «noch nicht» gekommenen richtenden Gottes wiedergeben.

Über solche Möglichkeiten verfügt unsere Sprache nicht,
d. h. mit anderen Worten, daß solche schwebenden Vorstellungen

mit dem Griechischen ihr Ende gefunden haben

25



Mehr als irgendeine andere Erkenntnis jener
Weltwende um 3000 v. Chr. bedeutet die
Entdeckung der Zeit, danach die des Raumes. Dabei ist
im alten Ägypten zwischen Zeit und Raum nicht
kategorial geschieden, der Urgott, der für diese
Phänomene steht, ist vielmehr der Gott der Endlosigkeit,

steht also sowohl für Zeit wie für Raum. Das

Unbegrenzte schlechthin, das ist die Eigenschaft des

Ur-seins, und zum geordneten Sein gehört die Grenze.

Das Schaffen ist somit Herausreißen von Zeit
aus ewigem Sein (wie entsprechend das Abgrenzen
von Raum aus einem endlosen Rezirk).

Sich der Zeit bewußt werden, heißt erkennen,
daß alles Sein bedroht ist von der Zerstörung durch
die Zeit. Alles, auch die eigene Person. Diesem Wissen

vom leiblichen Tod steht das Ahnen unseres
überzeitlichen Sinneszusammenhanges gegenüber,
des unzerstörbaren, des ewigen Geistes. Sich seiner

Einmaligkeit und Vergänglichkeit bewußt werden,
des Seins in der Zeit — das ist die erschreckendste

Erkenntnis des Menschen, und diese Erkenntnis
ist immer zugleich die fruchtbarste. Mit dieser
Erkenntnis erwacht das Kind zum vollbewußten
Menschen, und mit dieser Erkenntnis werden Völker zu
Kulturen. Das Wissen um die Zeit auf dem Hintergrunde

der Ewigkeit — das auch war die
folgenschwere geistige Errungenschaft des beginnenden
3. vorchristlichen Jahrtausends.

Die Erkenntnis von der Vergänglichkeit alles dessen,

was geschaffen ist, auch des eigenen Seins,
fordert den Menschen plötzlich heraus. In dem Restrehen,

der Ewigkeit ein Stück abzuringen, erwachsen
die ersten Kulturarten. Alles Remühen kreist um
die Sorge, dem flüchtigen Geschehen Dauer zu
verleihen, es möchte Errungenschaften verewigen und
Vergängliches festhalten.

Im Kampf zwischen dem Wissen um die eigene
zeitliche Begrenztheit und der Sehnsucht nach
Dauer ersteht Kultur. Aus diesem Kampf erklärt
sich mit innerer Notwendigkeit die Erfindung der
Schrift wie die Entdeckung des Kalenders, während
wir den Bau des Staates dem neuen Raumdenken
zuordnen müssen. Für seine zeitliche Ausrichtung
im Diesseits ist es für den Ägypter kennzeichnend,
daß die Vergangenheit für ihn «vorn» liegt, die
Zukunft aber «hinten». Er richtet sich aus nach den

von der Urzeit her gültigen Ordnungsprinzipien der
Götter. Sein voller Einsatz gilt dem Erhalten von
Zuständen, während er eine Neuerung nur gutheißen

kann, wenn sie das «Uranfängliche wiederholt».

Er wehrt sich gegen die Zerstörung, und als
solche gilt bereits das Neue, denn es setzt Herkömmliches

ah. Diese «konservative» Haltung ist Ringen
um Beständigkeit, ist Kampf des Ordnungswillens

gegen die immer wirksame zerstörerische Macht des

Tohuwabohu.
Der Totendienst mit all seinen Einrichtungen wie

Mumifizierung, steinernen Monumenten, Versorgung

der Toten mit Speise und Trank — was ist er
anderes als die Fürsorge, dem Verstorbenen über
den Tod hinaus Leben zu erhalten?

Wie wir erfahren haben, gehört aber das

Unbegrenzte dem Ur-sein an, so daß ewige Existenz in
unserem Sinne nicht dem Wunsche des alten Ägypters

entsprechen konnte. Zu seiner Vorstellung von
Dauer nach dem Tode gehört vielmehr die in
Zeitgrenzen eingeordnete «Ewigkeit», mit anderen
Worten: Nicht Ewigkeit, sondern ewige Zeit ist
das, was er in seinen Sehnsüchten mit den
Ausdrücken Djet und Neheh bezeichnet.

Mögen auch in die Totenbräuche der
Jahrtausendwende (3000 v. Chr.) nicht allein vorgeschichtliche

Formen — analog den an heidnische
angelehnten christlichen Formen — sondern auch
prähistorische Vorstellungen eingeflossen sein (letzten
Endes leben sie im Aberglauben über die christliche
Eroberung des Geistes bis heute fort), »so ist nach
Ausweis der ältesten Texte die Trennung von
todgeweihtem Leib und für ewige Zeit geläutertem
«verklärtem Geist» Bestandteil der neuen
Grundkonzeption, deren konsequente Entfaltung sich in
verschiedenen Formen vollzieht. Der Geist «leuchtet

als Stern am Himmel», der durch das Totengericht

als «wahr» Befundene geht ins Elysium ein,
oder er überwindet durch Angleichung an Osiris
den Tod, wie ihn dieser Gott durch seinen leiblichen
Tod auf Erden für alle Menschen vor-überwunden
hat.

Aus dem Gesagten gewinnen wir etwa folgendes
Ergebnis: Der neue Mensch um 3000 vollzog eine

grandiose Schöpfung, indem er die lückenlose
Mannigfaltigkeit der Erscheinungen von einer sprunghaft

(wie durch Mutation) erworbenen neuen Höhe
aus ordnete. Er setzte neue Wertgrenzen in Zeit
und Raum und schied die Phänomene der geistigen
Welt allumfassend in neue Arten. Dabei ist die
Erkenntnis von Zeit (und Raum) am fruchtbarsten
geworden, da sie mit dem Zerlegen des menschlichen

Seins in leibliches, todgeweihtes irdisches
Leben und jenseitige Existenz des verklärten Geistes

den Menschen am immittelbarsten herausforderte.

In innigstem Zusammenhang mit dieser
Erkenntnis steht die Vorstellung von Gott als eines

Schöpfers, Erhalters, Lenkers und Richters. Der
universale einzige große Gott hat durch sein Wort
auch die anderen (meist besser bekannten) Götter
des ägyptischen Pantheons (als Ausfluß seines um-

26



fassenden Wesens) geschaffen und ist dem einzelnen

Menschen persönlich verbunden. Daraus resultiert

die auf den Willen Gottes ausgerichtete Ethik
und das mit ihr aufs engste verknüpfte Totengericht.

Wenn auch noch in Feinheiten unentwickelt,
so ist doch schon in der Pyramidenzeit die Konzeption

lapidar ausgesprochen, nach der der Große
Gott als Vorsitzender des Hohen Götterkollegiums
die Taten des Verstorbenen prüft. Mit dieser
Geburtsstunde des zeitbewußten Menschen beginnt
demnach auch der Lebenslauf des verantwortungsbewußten

Menschen.
Daß dies, was wir als zeitbewußt herauszustellen

versuchten, nichts zu tun hat mit Geschichtsbewußtsein,

dürfen wir zum Schluß noch erwähnen.
Geschichte ist der Entwicklungsvorgang von Natur
und Geist und deren Erforschung und Darstellung.
Auch wenn wir dem Geschehen nicht Gesetze und
Bedingungen unterlegen, wie das unserer Denk-

und Forschungsart entspricht, so bleibt die sachliche

Darstellung eines Entwicklungsvorganges
dennoch Geschichtswissenschaft, und zumindest diese

Art annalistischer Aufzeichnung gibt es in Ägypten
hinlänglich. Es gibt Geschichtswissenschaft dort
ebensogut, wie diese Kultur alle übrigen Denkdisziplinen

herausgeformt hat. Aber Geschichtsbewußtsein

ist nicht das Kriterium der neuen Ära,
vielmehr eine der zahlreichen Folgen des fundamental
neuen, und zwar religiös fundierten Begriffes von
der Zeit.

Als äußeres Kennzeichen für die «geschichtsbe-
wußten» Völker gilt die Schrift. Freilich ist
Geschichte nicht ohne Schrift denkbar, aber was
Schrift eigentlich wollte, war: der Zerstörung durch
die Zeit entgegenzuwirken. Die Erkenntnis der Zeit
ist daher der entscheidende Schöpfungsakt in jener
Sternstunde, und die entsprechenden Hochleistungen

der neuen Ära sind Kinder jenes Impulses.

Die neuen Horizonte

Wir benützten in meiner Jugend ein sonst recht

gutes Physikbuch, in dem aber begreiflicherweise
die modernste Physik noch etwas stiefmütterlich
behandelt war. Trotzdem war in dem Buch auf den
letzten Seiten auch einiges über die Atome zu lesen,
und ich erinnere mich deutlich an ein Bild, auf dem
eine größere Anzahl von Atomen zu sehen war. Das
Bild sollte offenbar den Zustand eines Gases im
Kiemen wiedergeben. Einige Atome hingen jeweils
in Gruppen zusammen, und zwar waren sie durch
Haken und Ösen, die wahrscheinlich die chemische

Bindung darstellen sollten, miteinander verknüpft.
Außerdem war im Text zu lesen, daß die Atome
nach Ansicht der griechischen Philosophen die
kleinsten unteilbaren Bausteine der Materie seien.

Dieses Bild hat mich immer zu heftigem Widerspruch

gereizt, und ich war empört darüber, daß so

etwas Dummes in einem Physiklehrbuch stehen
konnte. Denn ich dachte: Wenn die Atome so grob
anschauliche Gebilde sind, wie das Buch uns glauben

machen wollte, wenn sie eine so komplizierte
Gestalt haben, daß sie sogar Haken und Ösen besitzen,

dann können sie unmöglich die kleinsten,
unteilbaren Bausteine der Materie sein.

Immerhin blieb mir der Wunsch übrig, die
eigentlichen Gründe für die Atomphysik näher
kennenzulernen, und da kam ein anderer Zufall zu
Hilfe. Wir hatten um diese Zeit eben mit der Lektüre

eines platonischen Dialogs begonnen. Aber der
Schulunterricht war unregelmäßig. Ich habe schon

erzählt, daß wir als junge Burschen einmal eine

Zeitlang in den Münchener Revolutionskämpfen
bei einer Truppe Dienst taten, die gegenüber der
Universität im Priesterseminar stationiert war. Dort
hatten wir keine strenge Arbeit; es war im Gegenteil

die Gefahr des Herumlungerns sehr viel größer
als die der Überanstrengung.

Es war damals, im Juli 1919, ein warmer Sommer,

und besonders am frühen Morgen gab es so

gut wie keinen Dienst. So kam es, daß ich mich
häufig kurz nach Sonnenaufgang auf das Dach des

Priesterseminars zurückzog und mit irgendeinem
Buch in die Dachrinne legte, um mich von der
Sonne wärmen zu lassen, oder mich auf den Rand
der Dachrinne setzte, um dem beginnenden Leben
auf der Ludwigstraße zuzusehen.

Bei einer solchen Gelegenheit kam ich auch
einmal auf den Gedanken, mir einen Band Plato mit
auf die Dachrinne zu nehmen, und ich geriet bei
dem Wunsch, etwas anderes zu lesen als das, was
im Schulunterricht drankam, mit meinen relativ
bescheidenen griechischen Kenntnissen an den Dialog

Timaios', in dem ich zum erstenmal wirklich
etwas aus erster Quelle von der griechischen
Atomphilosophie erfuhr. Aus dieser Lektüre wurden mir
die Grundgedanken der Atomlehre viel klarer als

früher.
Ich glaubte wenigstens so halb die Gründe zu

verstehen, die die griechischen Philosophen veranlaßt

hatten, an kleinste, unteilbare Bausteine der
Materie zu denken. Die These, die Plato im Timaios
vertritt, daß die Atome reguläre Körper seien, wollte

27


	Die Geburtsstunde des zeitbewussten Menschen in Altägypten

