
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 31 (1958-1959)

Heft: 11

Artikel: Fachstudium und allgemeine Bildung

Autor: Schmid, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


uns abzuhärten und unsere Wünsche sowie unsere
Reaktion auf unerwünschte Reize in planmäßigem
Training herabzusetzen.

Wie schön wäre eine Erziehungsgemeinschaft,
worin Erzieher und Zögling gemeinsam nach
diesem Ziele strebten! Wie sprunghaft würden die Noten

in einer schriftlichen Schularbeit steigen, wenn
die Schüler die unerwünschten Affekte, wie Angst
vor Mißerfolg, Ehrgeiz, Trotz, Selbstbedauern usw.
bewußt auszuschalten vermöchten, und wenn der
Lehrer dasselbe täte mit Autoritätswahn, Verletzlichkeit,

Pedanterie, Bequemlichkeit etc.

Der Leser hat längst erraten, daß die hier
aufgestellten Erziehungsziele weit umfassender sind als

allein die Erzielung der höheren Intelligenz, ja daß
sie allgemeine Gültigkeit haben. Die höchste Intel¬

ligenz ist der Zugang zur Intuition, welche ein Teilziel

der menschlichen Höherentwicklung darstellt.
«Nun sind wir aber noch sündige und

unvollkommene Menschen!», so höre ich das Gegenargument

des Lesers. Gewiß; aber wir brauchen es nicht
zu bleiben. Wir können den Anstieg in Angriff
nehmen, anstatt die Höhe des Berges als Ausrede
für unser Nichtstun zu brauchen. Es gibt Wege, es

gibt sogar Abkürzungen, die zur Vollkommenheit
führen. Aber man muß sie gehen. Und wenn nur
ein einziger Mensch diese Zeilen liest und aus
Schmerz über seinen Mangel an Intelligenz und
über die erschreckende tlilflosigkeit unserer jungen
Generation sich zu einem entschlossenen Schritt in
der Richtung auf die Vollkommenheit bewegen läßt,
so sind sie nicht vergebens geschrieben worden.

Fachstuditim und allgemeine Bildung
Festvortrag an der Universität München von Prof. Dr. K. Schmid

Rektor der Eidgenössischen Technischen Hochschule in Zürich

Die empirische Gestalt jeder einzelnen
Hochschule, wie ihr Grundgesetz und die Studien- und
Prüfungsordnungen sie bestimmen, ist abhängig
von ihrem Standort und seinen besonderen
Gegebenheiten politischer, wirtschaftlicher, religiöser
und weltanschaulicher Art. Die daher rührende
Verschiedenartigkeit der Hochschulsysteme und der
einzelnen Hochschulen vermag die Tatsache nicht
zu verdecken, daß es eine Reihe von Grundproblemen

gibt, denen sich alle Hochschulen in sehr
ähnlicher Weise gegenüberfinden. Ich nenne als

Beispiele
—• das Verhältnis der Hochschule zu Staat und Po¬

litik, die Frage also nach ihrer Autonomie und
ihrer Verpflichtung;

— das Verhältnis von Lehre und Forschung an ihr
und

— die Förderung des wissenschaftlichen
Nachwuchses.

Und zu ihnen gehört auch die Frage nach dem
Verhältnis von fachlicher Ausbildung zu allgemeiner
Bildung.

Zur Klarstellung sei gleich gesagt: Sie hat nichts
zu tun mit der Frage des Spezialistentums. Diese

Frage nach dem Verhältnis der Grundlagenwissenschaften

zu den Spezialvorlesungen, in concreto
meist die Frage: wie weit soll und darf der Student
schon während seines Studiums sich spezialisieren,
ist zunächst rein eine Frage der fachlichen
Ausbildung, bei deren Beantwortung praktische
Gesichtspunkte und Erfahrungen stark mitspielen.

Darum geht es also nicht, sondern um die
sogenannte allgemeine Bildung der Studierenden. Diese
ist offenbar ein vergleichsweise junges Anliegen
der Universitäten. Bis ins erste Viertel unseres
Jahrhunderts hinein zählt die allgemeine Bildung zu
den beschwiegenen Voraussetzungen des

Hochschulstudiums; erst seit dem ersten Weltkrieg, erst
seit wenigen Jahrzehnten also, rückt sie in die Reihe
der Aufgaben und Sorgen der Hochschule hinein.

Darin spiegeln sich europäische Wandlungen der
gesellschaftlichen Struktur und des allgemeinen
Unterrichtswesens. Noch bis zur Wende des 19.

Jahrhunderts ist die allgemeine Bildung insoweit
selbstverständliche Voraussetzung des Hochschulstudiums,

als der Besuch eines humanistischen
Gymnasiums und eine gewisse bürgerliche
Herkunft die allgemeine Regel bilden. Als zureichend
durfte diese Gymnasialbildung deswegen gelten,
weil die klassische Bildung, die Mittelschulbildung
auf dem Grunde des klassischen Altertums,
formale Universalität und Totalität anstrebte.

Das ändert sich erst in unserem Jahrhundert.
Von den sozialen Wandlungen, die zur Folge haben,
daß die jungen Studenten zum großen Teil nur
noch mit einer kümmerlichen Wegzehrung an
überkommener «bürgerlicher Kultur» antreten, sei nicht
die Rede. Wesentlicher ist wohl, daß die Mittelschulen

zu einem großen Teil die gymnasiale Tradition
aufgeben, unter welcher wir hier die Tradition der
humanistischen Bildung verstehen sollen; eine
beträchtliche Zahl der Abiturienten stammt nun aus

212



Schulen, deren pädagogisches Gesicht durch die
zweckhafte Ausrichtung auf objektiv-materiale
Ziele bestimmt ist und deren Hausgötter nicht mehr
die Gestalt eines Menschenbildes, sondern die Züge
von Berufsbildern besitzen.

Dem läuft parallel eine bedeutende Wandlung

auch des Charakters der Universitätsstudien.
Die Freiheit des Studierenden, seine athenische
Autonomie in der Einrichtung seines Studiums, wird
in erstaunlichem Maße abgebaut. Zwischenprüfungen

und strenge Vorschriften über die Bedingungen
der Zulassung zu gewissen Vorlesungen, Semi-
narien und den Examina machen seiner alten Freiheit

des Lernens — geschweige denn der Freiheit,
nicht zu lernen — den Garaus; er wird zu einem
sein Studienprogramm erfüllenden spartanischen
Heloten der Fakultät. Jene Freiheit aber, sein
Studium nach eigenem Bedürfnis zu gestalten — Jacob

Grimm gehörte zu ihren unermüdlichen Verteidigern

— umschloß hohe Möglichkeiten, die
akademische Ausbildung auch als einen Vorgang der
persönlichen Bildung zu begreifen. Den Gründen, die
diese Veränderungen bewirkten, Gründen
wirtschaftlich-praktischer, wissenschaftlicher und auch
technisch-bürokratischer Art, sei jetzt nicht
nachgegangen. Die heutige Fragestellung bringt es mit
sich, daß wir die Negativa dieser Entwicklung hier
stärker in den Vordergrund rücken müssen als die
Positiva und auf die teilweise ernsten Notwendigkeiten

nicht zu sprechen kommen, über die kein
Zweifel bestehen kann.

Es ist — die Dinge sind zu bekannt, als daß bei
ihnen verweilt werden müßte — bei den
Hochschulen eine Entwicklung vor sich gegangen, die

man als «Technisierung der akademischen Studien»
bezeichnen muß. «Technisierung» sagen wir, weil
wir das Utilitaristische und Organisierte, die Dominanz

der objektiven Zwecke und Ziele betonen wollen.

Deswegen, und vor allem deswegen besitzt die

Bildungsfrage heute die bekannte Aktualität; alles
andere ist sekundärer Natur. Der Zusammenbruch

von 1945 ist kein zureichender Grund für die
deutschen Studium generale-Diskussionen des vergangenen

Jahrzehnts; er hat lediglich katalysatorisch
ein Mißbehagen bewußt und zum Gegenstand von
Maßnahmen gemacht, dessen europäische Genealogie

ohne Mühe bis zu Nietzsche hinauf nachzuweisen

wäre und das in Ländern mit anderem
politischem Schicksal kaum geringer ist.

Technisierung der Universitätsstudien bedeutet
aber auch, daß sich das pädagogische Klima der
Universitäten demjenigen der technischen
Hochschulen angenähert hat, dem inneren Stile dieser

geschäftigen und kostspieligen Emporkömmlinge in¬

nerhalb der akademischen Gesellschaft. Beeinflußt
offenbar von der rationalen Zweckhaftigkeit ihrer
wissenschaftlichen Gegenstandswelt, beeinflußt
aber auch von der Struktur ihres europäischen
Vorbildes, der Ecole polytechnique in Paris, eines ge-
schichtslosen Revolutionskindes, hat an den
technischen Hochschulen diese Technisierung des

Unterrichtsbetriebes früher eingesetzt als an den
Universitäten und ist bedeutend weiter getrieben worden.

Logischerweise muß die Problematik der
allgemeinen Bildung also innerhalb der technischen
Hochschulen noch brennender sein als an den
Universitäten, logischerweise, insofern nämlich der
Studierende dort in einem Raum lebt, der durch höchsten

Ausbildungsdruck gekennzeichnet ist, und
insofern er sich überdies beruflich nicht mit dem
beschäftigt, was man die Humaniora nennt.

Das ist richtig, und ein schönes Teil des

Überlegenheitsgefühls, das man an den Universitäten
den technischen Hochschulen gegenüber besitzt,
schlägt in diesen Gründen willige Wurzeln. Aber es

ist ernstlich zu bedenken, ob solch humanistischer
Stolz der Universität uns, wo er in pharisäische
Bildungssicherheit umschlägt, nicht auch an notwendigen

Erkenntnissen verhindere.
Wenn es stimmt, daß sich die Universitätsstudien

an den meisten Fakultäten in der Art technisiert

haben, wie wir es andeuteten, so muß man sich

fragen, worin denn die wesentlichen Unterschiede
zwischen einer Universität und einer technischen
Hochschule heute bestehen. In den Gegenständen,
ja, aber nur teilweise. Mathematik, Physik, Biologie
und die anderen Naturwissenschaften werden ja
auch an den Universitäten betrieben. Die reine Idee
der alten Universität ist noch immer eine andere
als die reine Idee der technisch-naturwissenschaftlichen

Hochschule, aber die Realitäten haben sich
stark genähert. (Daß eine Reihe von antithetisch
gepaarten Begriffen, die einst unterirdisch
Universität und Polytechnikum auseinanderdrängten,
heute ihre harte Gegensätzlichkeit zu verlieren im
Begriffe sind, ist bekannt; wir nennen nur
Geisteswissenschaft und Naturwissenschaft oder Freiheit
und Notwendigkeit. Damit ist heute kein wesentlicher

dialektischer Staat mehr zu machen. Hier
beschäftigen uns aber nur die pädagogischen
Realitäten; nicht die Idee und Metaphysik, sondern das

Da- und Sosein der Hochschulen.)
Wenn also diese Annäherung der Universitätsstudien

an die pädagogische Struktur der technischen

Hochschulen Tatsache ist, Annäherung, die

durch ihr Gefälle auf zielbewußte Ausbildung hin
bestimmt wird und mithin automatisch auch der

213



Bildungsfreiheit, der Bildungsmuße der Studierenden

Abbruch tut, so erhebt sich die Frage, ob sich
denn das Bildungsproblem an den Universitäten
heute noch immer wesentlich anders stelle als an
den technischen Hochschulen.

Wenn diejenigen, die das bestreiten — und ich
zähle mich zu ihnen —, recht haben sollten, so

dürfte es nicht ohne Interesse sein, die Aufmerksamkeit

kurz auf die technischen Hochschulen zu
lenken und nachzusehen, wie man dort, wo sich die
Dominanz des Fachstudiums viel früher schon
auswirkte, die Frage der allgemeinen Bildung der
Studierenden zu lösen versucht hat.

Ein Blick auf die technischen Hochschulen
Westdeutschlands zeigt nun, daß sie alle einen Unterrichts-

oder Bildungssektor kennen, der über ihr
«eigentliches» Gebiet hinausgeht und zu den

sogenannten Geisteswissenschaften zu rechnen ist.
Die Anzahl der hierfür bestimmten Lehrstühle
schwankt und desgleichen die Namengebung:
Abteilung für Geisteswissenschaften, Humanistische
Fakultät, Fakultät für Kultur- und Staatswissenschaften

usf. Zum Teil bieten diese sogen.
Geisteswissenschaftlichen Abteilungen freilich offenbar
mehr nur die Möglichkeit, eine Reihe aus
praktischen Gründen wünschbarer Hilfswissenschaften
organisatorisch zuammenzufassen; die Subsumierung

staatswissenschaftlicher, betriebspsychologischer

und ähnlicher Vorlesungen unter den Begriff
des Humanistischen ist daher eher nur äußerlicher
Art. In unserem Zusammenhang interessieren uns
jene technischen Hochschulen mehr, in deren
Grundriß von Anfang an die Idee der Allgemeinbildung

eingebaut wurde. So heißt es von der 1825

gegründeten Technischen Hochschule Karlsruhe,
der ältesten Hochschule technischer Art in Deutschland:

«Die Pflege der allgemeinbildenden Fächer
gehörte zu den Gründungsaufgaben der jungen
Polytechnischen Hochschule» (Festschrift 1950,
Seite 10). Die Fridericiana ist ihr bis heute treu
geblieben; sie besitzt eine umfängliche «Abteilung für
Geisteswissenschaften». Eindrücklich ist ferner, daß

die jüngste in der Pieihe der deutschen technischen
Hochschulen, die nicht zufällig so benannte
Technische Universität Berlin, eine ausgebaute
«Humanistische Fakultät» aufweist und — ein Unicum
und bedeutendes Novum •—dem Studierenden nach
dem zweiten Semester ein humanistisches
Kolloquirun und vor der Diplom-Hauptprüfung die

Ablegung eines humanistischen und Fremdsprachenexamens

auferlegt.
Gestatten Sie, daß ich einen Augenblick länger

verweile bei einer weiteren technischen
Hochschule, für welche die Ecole polytechnique in Paris

und die Technische Hochschule Karlsruhe als
wesentliche Vorbilder dienten, bei der Eidgenössischen
Technischen Hochschule (ETH) in Zürich, deren
Verhältnisse ich genauer kenne. Schon im Augenblick

der Gründung, 1855, wurden eine Reihe von
Lehrstühlen errichtet und in einer Philosophischen
und staatswirtschaftlichen Abteilung zusammengefaßt,

nämlich Lehrstühle für deutsche, französische,

italienische und englische Literatur, für
Geschichte und Kunstgeschichte, Volkswirtschaftslehre

und Staatsrecht. Erweitert durch einen Lehrstuhl

für Philosophie, ist der Bau dieser Abteilung,
einer geisteswissenschaftlichen Fakultät in nuce,
bis heute ungefähr gleich geblieben. Von den Männern,

die an ihr wirkten, nenne ich nur Francesco
de Sanctis, Jacob Burckhardt, Friedrich Theodor
Vischer und aus der neuesten Zeit Carl Gustav
Jung. Das uns hier Interessierende ist in der
Vorschrift zu sehen, daß grundsätzlich von allen Fakultäten

jeden Tag die Zeit von 17—19 Uhr für diese

Vorlesungen der Allgemeinen Abteilung für
Freifächer, wie sie heute heißt, freigehalten werden
muß, und daß jeder Student in jedem Semester
mindestens eine Vorlesung aus dieser Abteilung zu
belegen habe.

Wesentlich und, wenn man an andere ähnliche
Einrichtungen denkt, auffallend, sind offenbar die
drei folgenden Umstände:
1. Man empfindet an dieser Hochschule früh und

ununterbrochen die Notwendigkeit, dem Studenten

über das Fachstudium hinaus die Möglichkeit
zur Begegnung mit anderen Wissenschafts- und
Kulturbereichen zu geben. (Ohne daß aber im
mindesten von der grundsätzlichen Auffassung,
wonach die Mittelschule die Grundlagen für die

allgemeine Bildung zu schaffen habe, abgegangen

würde.)
2. Die Kurse dieser humanistischen Abteilung in¬

nerhalb der technischen Hochschule werden
infolgedessen nicht propädeutisch vor das
Fachstudium gelegt, wie gewisse Studium generale-
Vorschläge es neuerdings anstrebten, sondern
sollen kompensatorisch das Fachstudium in
seiner ganzen Dauer begleiten.

3. Man verzichtet praktisch auf jeden Zwang zum
Besuch dieser Vorlesungen, auf jede Normierung
der Vorlesungsstoffe und selbstverständlich auch
auf alle Prüfungen. Die Atmosphäre, in der dieser

Bildungsteil der akademischen Tätigkeit sich

vollzieht, soll — und das gilt für den Studenten
wie für den Lehrer -— ganz durch Freiheit und
Freiwilligkeit geprägt bleiben.

So viel als fragmentarische Antwort auf die

Frage: Wie tragen die technischen Hochschulen der

214



Tatsache Rechnung, daß ihre Studierenden von
allem Anfang an aufs stärkste nur noch in einer Richtung

geschult werden und sich also während dieser
vier oder fünf Studienjahre in einer intellektuellen
Klausur befinden, die sich vom offenen Bildungs-
gefild des Gymnasiums einerseits, von der sozialen
und menschlichen Vielfalt und Vielschichtigkeit der
späteren Rerufswelt anderseits aufs einschneidendste

— und aufs gefährlichste unterscheidet.
Verglichen mit gewissen geistvollen Konzeptionen, wie
sie im Zusammenhang mit den Studium generale-
Diskussionen des verflossenen Jahrzehntes entwik-
kelt wurden, sind es bescheidene Absichten und
Einrichtungen, denen wir bei den technischen
Hochschulen begegnen. Es liegen ihnen kaum imposante

metaphysische Bildungstheorien zugrunde;
ganz realistische, praktisch-psychologische Bedürfnisse

nach einem Korrektiv gegenüber der
wissenschaftlichen Vereinzelung und der fachlich-intellektuellen

Hypertrophie waren da ausschlaggebend.
Doch sind es Lösungsversuche, die immerhin eine

gewisse Bewährung in der Zeit für sich haben.

Aber, wird man einwerfen, was will das für eine
Universität besagen? Daß man für die technischen
Böotier solche Bildungsmöglichkeiten einrichtet, ist

gut und schön und zeugt, wenn sie diese benützen,
von einem gewissen Schamgefühl derselben — fehlte

noch, daß sie es nicht besäßen! Aber an der
Universität, an ihren geisteswissenschaftlichen Fakultäten,

liegen die Dinge doch von Grund auf ganz
anders

Liegen sie so ganz anders? Das ist doch wohl eine

ernstliche Frage. Gibt es tatsächlich bei den Universitäten

diese intellektuelle Klausur nicht und ihren
brüsken Widerspruch zur gymnasialen Universalität

und der Gottesvielfalt der offenen Welt? Ist es

nicht am Ende so, daß unser Universitätsglaube an
den immanenten Bildungsnährwert der sogenannten

Geisteswissenschaften ein Aberglaube ist, der an
sich toten Gegenständen magische Emanationen
zuspricht? Ist es so ganz sicher, daß die Befassung mit
dem bürgerlichen Gesetzbuch oder mit dem Sprachatlas

Italiens und der Südschweiz oder seihst mit
Schillers Quellen zur «Maria Stuart» ipso facto den
Studierenden «bildet» und mehr bildet als diejenigen

mit Welketoxinen, Strömungslehre oder
theoretischer Physik? Ist nicht vielleicht die Tatsache,
daß die wissenschaftlichen Arbeitsgebiete der
technischen Hochschule die Patina des sogenannten
Humanismus nicht tragen und daß man ihnen keine
automatischen Bildungskräfte zuspricht, auch ein

günstiges Vorzeichen? Könnte es nicht auch sein,
daß der Eros, der nach Ergänzimg strebt, dort eher

geboren wird, wo das Bewußtsein des Fragmentari¬

schen und der Bedürftigkeit stark ist? In Piatons
«Gastmahl» heißt es: «Eros hat der Mutter Art, und
die Armut läßt nicht von ihm.» Solches Gefühl der
Armut im Reichtum dürfte ein echtes Zeichen
unseres Jahrhunderts sein und ein starkes Movens
immerdar, wo dieses Jahrhundert sein Alexandri-
nisches und Aristotelisches zu überwinden trachtet
in Richtung aufs Platonische hin

Doch zurück zur bescheidenen Realität. Will
heißen: zurück zur psychologischen Lage der technischen

Hochschule und der Universität. Wir meinen
also, daß gerade an den technischen Hochschulen
subjektiv eine starke dialektische Spannung gefühlt
werde zwischen dem fachlichen Bereich einerseits
und dem idealen Bilde der ausgebildeten Persönlichkeit

anderseits. Und wir meinen offenbar zweitens,

daß diese Spannung nicht ungünstigere,
sondern ebenso günstige Voraussetzungen für die
wahre Bildung des Menschen schaffe als der
tägliche und selbsverständliche berufliche Umgang mit
den geschichtlichen Dokumenten der objektiven
geistigen Kultirr.

Das ist ketzerisch. Wenigstens solange, als wir die
allgemeine Bildung in üblicher Art stark materiell
und gegenstandgebunden verstehen. Solange wir
das tun und also die Aufgabe der allgemeinen
Bildung einigermaßen in dem erblicken, daß das heutige

Subjekt der Idee nach die Phänomene der
objektiven Geisteskultur, wie sie die Menschheit in
ihrer Geschichte hervorgebracht hat, «aufzunehmen»

habe — so lange freilich bleibt das Privileg
der sich mit den Geisteswissenschaften Befassenden

gegenüber den «Technikern» und- Naturwissenschaftern

bestehen. Aber die Frage ist uns von der
Geschichte gestellt, und die Universitäten lassen sie

laut widerhallen: oh es nicht brennend an der Zeit
sei, daß wir uns von dem Mythologem dieser de

facto materiell bestimmten «Allgemeinen Bildung»
befreien und die Sache einmahpsychologisch betrachten,

wonach denn die angestrebte Bildung eine

jeweilig-subjektive wäre und dieser subjektive
seelische Sachverhalt mit den objektiven Gegenständen
des Wissens und der Betätigung in keinem
obligatorischen Verhältnis stünde.

Stark zugespitzt würden wir uns also zu bedenken

geben, ob nicht das dringlich bewußtgewordene
Bedürfnis nach einem bildenden Gegengewicht
gegen die Dominanz der fachlichen Studien, wie wir
es an technischen Hochschulen feststellen können,
sich vorteilhaft unterscheide von jenem alten Glauben,

daß es wissenschaftliche Gegenstände gebe,

deren Studium an sich bildend sei und kompensatorische

Akte überflüssig mache. Wir würden damit

215



die Idee der Bildung gänzlich von den VorStellungen
lösen, wonach sie so etwas wie ein Besitzturn sei —
Vorstellungen, von denen sie im 19. Jahrhundert
dicht überwachsen wurde. Unsere neueren
geschichtlichen Erfahrungen haben unseren Glauben
auch an diese Art von Besitztümern zutiefst erschüttert.

Wenn wir Bildung ganz als psychologische
Aufgabe verstehen, so ist umgekehrt das Bewußtsein

der Armut in der Sonderung, das Bewußtsein
der Hälftigkeit das Entscheidende und der fruchtbare

Keimpunkt.
Diese Sonderung nun — sie ist nicht nur eine von

Seiten der Wissensgegenstände her, sondern wesentlich

auch als Dominanz einer und nur einer der
möglichen Verhaltensweisen des Menschen zu
verstehen — in Hinsicht auf diese Sonderung gibt es

zwischen den verschiedenen Hochschultypen und
Fakultäten wohl kaum mehr Unterschiede von
großem Belang. Im Prinzip stellt sich die Frage nach
der Bildung innerhalb der Ausbildung oder über die

Ausbildung hinaus immer und überall etwa gleich.
Das ist in den Studium generale-Diskussionen der

jüngsten Nachkriegszeit mehrfach zu Recht festgestellt

worden. Ebenso, daß man den Studenten in
die Lage versetzen müsse, in «dialogischer Integration»

(W. Rüegg) diesen Ort seiner Sonderung zu
bestimmen und sie damit in der Idee aufzuheben.
Aber die nämlichen Studium generale-Diskussionen
zeigen auch die überdauernde Mächtigkeit des

materiellen Begriffes der allgemeinen Bildung.
Zumeist dominiert doch die Vorstellung, es handle sich

darum, dem Adepten der naturwissenschaftlichen
und technischen Disziplinen die Humaniora
beizubringen, eine einseitige Vorstellung also, von der
wir eben glauben, daß sie dem tatsächlichen
psychologischen Sachverhalt, vor allem auch auf der Seite
der Universität, nicht gerecht werde. Wenn schon
die formale Tatsache der intellektuellen Sonderung
überall etwa in gleichem Maße festzustellen ist, so

kann das Rezept doch offenbar nicht in jedem Falle
das gleiche sein und nicht in jedem Falle in einem
generellen Studium generale sogenannt humanistischen

Zuschnittes bestehen.

Worum geht es denn eigentlich? Die einen werden

immer sagen: es geht um die Sicherung eines

minimalen Bildimgsniveaus bei den Studierenden.
Gut — dann ist es angezeigt, Vorschriften zu erlassen

über den Besuch zusätzlicher Vorlesungen und
Prüfungen einzuführen. Die anderen werden sagen:
es geht um die Bildung der Persönlichkeit der
Studierenden. Oder, wenn man dieses anspruchsvolle
Wort bescheidentlich vermeiden und im Bereiche
der seelischen Bemühung bleiben will: es geht um
die Bildung der Person und des Selbst des Studie¬

renden. Es geht darum, daß er nicht in seiner
fachlichen Sonderung seelisch verkrüpple bis zu jenem
Punkte, wo er ebensosehr wie durch seine Kompetenz

auf einem Spezialgebiet dadurch gekennzeichnet

ist, daß alle anderen möglichen Einstellungsund
Verhaltensweisen der Welt und den Mitmenschen

gegenüber unentwickelt und undifferenziert
sind. Wer es so versteht, wird die Bildung des

Akademikers ganz aus dem Konnex der
bürgerlich-gesellschaftlichen Ansprüche herauslösen wollen.
Nicht im Salon hat sie sich zu bewähren, sondern
als Freiheit gegenüber der Masse, als Charakter
gegenüber der Macht. Das sind die aktuellen
Maßstäbe; auf sie hin ist zu denken.

Fassen wir die Sache so auf, psychologisch also —
und nur von dieser Konzeption soll im folgenden die
Rede sein —, so ergeben sich sogleich einige
wesentliche Konsequenzen. Einmal ist dann von
Anfang an jede Hoffnung auf einen Bildungskanon
aufzugeben. Die studia humanitatis, wenn wir von
ihnen erwarten, daß sie die unerhellten und
unbebauten Seiten unserer Seele erhellen und erfassen,
sind nicht zu normieren. Der Jurist bedürfte eines
anderen solchen kompensatorischen Studiums als
der Ingenieur, der Biologe eines anderen als der
Mathematiker. Ja, wir müssen noch weiter gehen. Der
Jurist, der Ingenieur: das sind vorschnelle
Generalisierungen. Generell kann aber nur unser Versuch
sein, den jungen Menschen in die Begegnung mit
dem Anderen (im weitesten Sinne), dem für ihn
Ungewöhnlichen zu leiten, in der Hoffnung, daß

gerade die Begegnung mit dem Fremden ihn zur
Begegnung mit sich selber führe. Worin aber für
den Jeweiligen dieses Andere bestehe und von
welchem Sternbild die ergänzende Strahlung ausgehe,
das läßt sich in allgemeiner Weise nicht sagen. Die
Mächtigkeit der Gesetze, nach denen wir angetreten,

wird auch durch die Fakultäten, die wir später

wählen, nicht gebrochen, und so sind auch die

Zeichen, unter die wir uns zur Rundung und
Ergänzung unseres Ichs zu stellen haben, jeweils
verschiedene. Wesentlich ist offenbar nur, daß die
Studierenden nicht durch die Bleiplatten ihrer
fachlichen Zweckrichtung und eines falsch verstandenen

ehrgeizigen Fleißes gegenüber all diesen
Strahlungen abgeschirmt bleiben, an denen auch unsere
Zeit wie jede andere geschichtliche Epoche reich ist.
Nicht daß er «unbehaust» ist, gefährdet den jungen
Menschen heute, aber daß er seine Wohnung in
Häusern sucht, die auf die Dauer der Seele keine
Behausung bieten. Nicht «Gottlosigkeit» (die es im
psychologischen Sinne vielleicht gar nicht gibt) ist
das Fürchterliche; die surrogierten Tempelbereiche
sind es, als welche auch die Wissenschaften erschei-

216



nen können. Nicht daß er nichts weiß von anderen
Wissenschaften, von anderen Nationen, von
Philosophie und Geschichte, ist das Beunruhigende,
sondern daß er dies Unbekannte mit seinen
unbeherrschten Affekten belegt. Nicht daß der eine die

Tätigkeit des anderen nicht kennt, braucht uns zu
behelligen und stellt die Gesellschaft in Frage. Aber
wenn der Ingenieurstudent sein Unpräzis-Intuitives
auf den stud. phil. überträgt oder der Kandidat der
Kunstwissenschaft seine materiellen und machtmäßigen

Triebe auf den Techniker projiziert, der eine
wie der andere, um so auf dem schnellsten und
angenehmsten Wege damit fertig zu werden, sich um
die Wahrnehmung zu drücken und in seiner
Sonderung sich zu erhöhen: dann haben wir jene
gefährlichen Erkrankungen vor uns, die als Fakultätsdünkel

die Gesellschaft der Universität so zerreißen
wie als nationaler Chauvinismus die Gesellschaft
der Völker. Und hiegegen durch dialogische Be-

wußtmachung, durch integrierende Erweiterung
des Ichs, durch Erhöhung des Dumpf-Affektiven in
antwortende Begegnung anzukämpfen: darin liegt
unseres Erachtens der Kern dessen, was die
Hochschule für die allgemeine Bildung tun kann und tun
muß. Und von dieser Bildungsaufgabe läßt sich
auch nicht sagen, daß sie eigentlich Sache der
Mittelschule wäre. Sie stellt sich erst, wenn sich die
Dominanz des gewählten Berufes, des gewählten
Studiums auszuwirken, und erst, wenn die Persönlichkeit

sich zu verfestigen und zu versteinern beginnt.
(Schluss folgt)

Wer ist ein Gentleman?

er sei einer, auf den Verlaß sei. Von dem man
wisse, wie er sich in bestimmten Situationen benehmen

werde. Und zwar werde er darauf bedacht sein,
daß die Dinge sich vernünftig und freundlich
fügen, damit das soviel bedrängte und behinderte
Leben weiter gehen könne.

er sei einer, der Ehre im Leibe habe. Nicht
nur äußerliche, auf die Schätzung der andern hin,
sondern innere. Eine Ehre, die aus dem
unwillkürlichen Sinn für Becht und Unrecht komme;
mit Selbstverständlichkeit zwischen Sauber und
Schmutzig, Anständig und Gemein unterscheide.
Ein Gefühl und Urteil für Ehre, das aber nicht
phantastisch, sondern auf das wirkliche Leben
bezogen ist, und daher imstande, die täglichen
Situationen richtig zu meistern.

er sei einer, in dessen Händen die zarten Dinge
gut aufgehoben seien.

er sei einer, der die Verletzlichkeit des andern
fühle und sich bemühe, ihm keinen Schmerz
zuzufügen.

er sei einer, der die Kostbarkeit der Stille fühlt.
Der um die von allen Seiten angetobte Menschlichkeit

Sorge trägt und sich bemüht, ihr, soviel an ihm
liegt, ein bißchen Raum zu erhalten. Dem Dämon
«Lärm» widersteht, der in alles Leben eindrängt,
äußeres und inneres, bis in das der Frömmigkeit.
Und so einen Kampf führt, der oft hoffnungslos
scheint, von dem aber doch so viel abhängt.

Ein Gentleman ist jener, der keinen Lärm macht.

Romano Guardini

Aus R. Guardini und Ed. Spranger: Vom stilleren Leben.
Im Werkbund-Verlag, Würzburg 1956, S. 51 ff.

SCHWEIZER UMSCHAU

Das Werkseminar der Kunstgewerbeschule
Zürich

Das Werkseminar ist eine neue Abteilung der
Schule. Von der Kunstgewerbeschule in Verbindung

mit der Schule für Beschäftigungstherapie
und dem Freizeitdienst Pro Juventute wurde diese

Klasse geschaffen, die an Lehrer, Heilpädagogen,
Kindergärtnerinnen, Hortnerinnen, Heim- und
Anstaltspersonal, Spielplatz- u. Freizeitwerkstattleiter,
Jugendhausmitarbeiter, wie auch an die zukünftigen

Beschäftigungstherapeutinnen eine handwerkliche

Ausbildung vermittelt. Aber nicht allein
handwerkliche Schulung, d. h. Einführung in verschiedene

Techniken, sondern auch die Entwicklung
schöpferischer Kräfte, die Erziehung zum Schönen
und entsprechende methodische Kenntnisse, sind

unser Ziel.
Programm durch: Kunstgewerbeschule der Stadt

Zürich, Amperestraße 4, Telefon 051/42 98 00.

Gepflegte Reise —

zu niedrigem Preise!

Reisebureau St. Gallen, Hauptbahnhof,
Tel. 071 /22 81 73 weitere Filialen in Basel, Biel,
Brig, Chiasso, Genf, Lugano, Schaffhausen, Zürich.

217


	Fachstudium und allgemeine Bildung

