
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 31 (1958-1959)

Heft: 11

Artikel: Erziehung zur Intelligenz

Autor: Preiswerk, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 11, Seite 209—228 FEBRUAR 1959

Erziehung zur Intelligenz
von Felix Preiswerk, Bad Ragaz

Daß unsere Zeit die Intelligenz scheinbar so über-
schwänglich hochschätzt und dabei doch nicht
anzugeben vermag, was sie eigentlich sei, kommt wohl
daher, daß sie in Tat und Wahrheit nur die Ergebnisse

der Intelligenz schätzt, und auch unter diesen

nur diejenigen, die für ihre materiellen Zwecke
brauchbar sind.

In der Tat wissen wir nicht, was Intelligenz ist.
Ein maßgeblicher Forscher auf diesem Gebiet stellt
die überraschende Frage:

Kann man überhaupt eine wirkliche Erklärung

der Intelligenz erhoffen, oder bildet dieselbe

eine nicht weiter zurückführbar ursprüngliche
Tatsache, Wiederspiegelung einer jeder Erfahrung

vorausgehenden Wirklichkeit...? (Jean
Piaget: Psychologie der Intelligenz, S. 30)

Dieselbe verblüffende Behauptung, daß nämlich
die Erkenntnisse höchster Intelligenz aus einer «jeder

Erfahrung vorausgehenden Wirklichkeit» stammen,

finden wir wieder im Ausspruch eines
Größeren:

Meine psychologische Erfahrung hat mir
immer wieder gezeigt, daß gewisse Inhalte (der
Erfahrung) von einer Psyche herstammen, die
vollständiger ist als das Bewußtsein. Sie enthalten oft
eine überlegene Analyse oder Einsicht oder ein
Wissen, welche das jeweilige Bewußtsein nicht
hervorzubringen vermöchte. (C. G. Jung: Psychologie

und Religion, S. 76)

In klassischer Schönheit und Prägnanz lautet
dieselbe Einsicht:

Erkennen heißt im Himmel: schauen, auf
Erden: sich wiedererinnern. (Piaton: Phaidon St.

72e und 75e)

Und so wollen wir es den Weisen, die sich über
die Jahrhunderte hinweg die Hand reichen, glauben,

daß die Intelligenz aus dem Himmel stammt.
Wenn aber die Inhalte der Intelligenz sich in
unserer Psyche vorfinden, wenn wir uns daran
«erinnern» können, wieso hat dann der eine mehr, der
andere weniger Intelligenz? Und wie kommt es, daß
niemand von sich selber glaubt, er habe davon we¬

niger erhalten als die andern, ja daß uns das seelische

Gleichgewicht dessen, der so etwas im Ernst
von sich behauptet, gestört erscheint?

Es gibt — so glauben wir — nur eine befriedigende

Erklärung, daß nämlich zwischen das Licht
des Wissens und unseren Verstand eine Barriere
geschoben ist, die bei jedem Individuum eine
spezifische Dichte aufweist. Und diese verschieden dichte
Sperre wird gebildet durch die sogenannten Affekte
oder Gemütserregungen. Die einzige Bestätigung
für diese Behauptung, die ich in der mir
augenblicklich zugänglichen Literatur gefunden habe,
bezieht sich nicht eigentlich auf die Intelligenz,
sondern auf das Denken und nicht auf das Individuum,

sondern auf die Masse. Sie steht bei C. G.

Jung: Gegenwart und Zukunft, S. 6, und lautet:

Vernünftige Argumentierung ist nur möglich
und aussichtsreich, solange die Emotionalität (d.
h. die Geladenheit mit Affekten, F. P.) einer
gegebenen Situation einen gewissen kritischen Grad
nicht überschreitet. Übersteigt aber die affektive
Temperatur dieses Niveau, dann hört die
Wirkungsmöglichkeit der Vernunft auf, und an ihre
Stelle treten chimärische Wunschgebilde.

Ist es nicht allgemein bekannt, daß unsere Schüler

keine genügenden Intelligenzleistungen erbringen,

wenn sie durch Gemütserregungen wie
Vorfreude, Angst, übermäßigen Ehrgeiz, Trotz usw.
gestört werden?

Die Affekte sind die Kanäle, durch die sich die
seelische Energie (die «Libido» C. G. Jungs) ergießt.
Gewöhnlich benutzt unser Ich dabei solche Leistungen,

die abwärts führen, d. h. nach dem materiellen
Wohlbefinden oder nach der Befriedigung der
Wünsche unseres «kleinen Ichs» (Dürckheim). Wir
können aber auch diejenigen Kanäle mit Leben
erfüllen, die auf eine höhere, auf die geistige Lebensebene

führen. Dies nennen wir die Sublimation
der Triebe. Es ist also ungenau zu sagen, daß «die

Affekte» die Intelligenz stören. Erstens sind es nur
die materiell gerichteten Affekte, und zweitens diese

nur, soweit sie unharmonisch, d. h. übertrieben
oder «untertrieben» (M. Lüscher) sind. Denn die

209



Abwesenheit aller Affekte würde den Tod bedeuten.
Die Harmonisierung der Triebe ist die Vorbedingung

der Konzentration und kann auf drei
verschiedene Weisen erreicht werden:

Erstens durch den sogenannten «Dominations-
affekt», der mit der Faust auf den Tisch haut und
den andern Affekten Ruhe gebietet. Als Domina-
tionsaffekte eignen sich am besten Angst und
Ehrgeiz, wie wir Lehrer sie häufig in unsern Dienst
stellen. Sie sind selber Affekte, und daher stündlich
in Gefahr, von einem übermächtigen Bruder plötzlich

entthront zu werden.
Andere Affekte kommen zur Erzielung der

Konzentration kaum in Betracht: Die Lust nach einem
in Aussicht gestellten Belohnungszückerlein ist
meist zu schwach; ehrfurchtsvolle Liebe wäre geeignet,

ist aber für uns Lehrer kaum je erreichbar.
Zweitens kann der bewußte Wille des Schülers

die Affekte zum Schweigen bringen. Die Methoden
dazu sind diejenigen der muskulären und seelischen

Entspannung. Es hat sich in der Praxis hundertfältig

erwiesen, daß momentan erregten Schülern
durch dieses Mittel zu besseren Leistungen
verhelfen werden kann. Menschen, die nicht momentan,

sondern immer wieder aus demselben Grunde

erregt werden, leiden an einer «Affektbereitschaft»,
d. h. an einer charakterlichen Schwierigkeit. Wir
helfen ihnen, indem wir die Art des Mangels durch
einen geeigneten Charaktertest (z. B. den Lüscher-
schen Farbtest) feststellen. Daran schließt sich eine

eigentliche Charakterhilfe, wobei die erste Stufe des

Autogenen Trainings nach J. H. Schultz selbst für
den Fall der Erregung anläßlich einer Prüfung
sichtbare Erfolge ermöglicht. Die pädagogischen
Maßnahmen dienen aber — parallel mit der körperlichen

Entspannung — nicht der Erhöhung des

«Fleißes» oder der «Anstrengung», sondern im
Gegenteil der Preisgabe der hinderlichen Affekte, dem
Verzicht auf die seelischen Überansprüche.

Es zeigt sich bei dieser Erziehungsarbeit, daß die

Ruhe, die wir erstreben, nichts anderes ist als die

von oben, von einer höheren Lebensebene aus wirksame

Kraft. Und man entdeckt, daß auf diesem
geistigen Niveau die Kraft in Form von Ruhe eine um
ein Vielfaches höhere Wirkung besitzt als die
muskuläre und die seelische Wunsch- und Affektivkraft.

Der Weise bleibt auf seinem Teppich sitzen
und verändert doch die Welt. (Kung Fu Tse)

So ihr Glauben habt wie ein Senfkorn, werdet
ihr Berge versetzen. (Matth. 17,20)

Wenige können dies fühlen oder gar erreichen.
Es gelingt uns in seltenen, begnadeten Augenblik-

lten, einen blitzartigen Blick in dieses Reich der oberen,

intuitiven Ebene zu tun, nicht selten im Traum.
Der Herr gibts den Seinen im Schlaf (Psalm

127, 2)

Dies wäre die dritte Art der Herrschaft über die
Affekte, daß wir in der Sehnsucht nach diesem
Reich alle andern Wünsche (und das heißt:
Affekte) erlöschen lassen und zu «Bettlern vor dem
Geist» werden. Dies ist die wörtlich genaue und
richtige Übersetzung der oft mißverstandenen Worte

von den «Armen im Geiste, welche Gott schauen
werden» (Matth. 5, 3). Diesen Zustand, den wir
«Intuition» nennen, meint C. G. Jung an der oben
zitierten Stelle und fährt daher fort:

Aber sie (die Leute) ziehen nie in Betracht,
daß man eine Intuition nicht macht; im Gegenteil:

sie kommt immer von selbst. Man hat einen
Einfall, der von selbst entstanden ist, und man
kann ihn nur erwischen, wenn man schnell
genug bei der Hand ist.

Anders ausgedrückt:
Der Geist wehet, wo er will. (Joh. 3, 8)

Diese sehr skizzenhafte Darstellung muß in
Anbetracht des zur Verfügung stehenden Raumes
genügen, wenn wir der Hauptfrage, der Erziehung
zur Intelligenz, gerecht werden wollen.

Wir können nicht erziehen, wenn wir nicht an
einen göttlichen Willenskern im Menschen glauben,

dem auch der Trieb zur Konzentration eigen
ist, ja, unbewußt auch derjenige zur Intuition. Es

ist hier nicht der Ort, sich mit den zahlreichen Theorien

über das Selbst, das Ich, das Es und das Überich

auseinanderzusetzen. Uns scheint es aber, daß
die Libido oder seelische Energie im weitesten Sinne

zwar die Möglichkeit hat, sich in die verschiedensten

«Kanäle» und Richtungen zu ergießen, und
je nach der «Veranlagung» des Individuums
besteht auch eine bestimmte momentane Notwendigkeit,

einen gegebenen derartigen Kanal zu wählen.
Wir können diese Notwendigkeit «Schicksal» nennen.

Aber der seelischen Energie wohnt auch eine
individuell differenzierte Bestimmung inne, auf
immer höhere Daseinsebenen zu gelangen, d. h. die
Affekte zu sublimieren. Diese Bestimmung nennen
wir den Ich-Kern oder Willenskern. Dann vermögen

wir den Mangel an Intelligenz zu definieren als

Beeinträchtigung des Ich-Kerns durch anders
gerichtete Affekte. Ziel der Erziehung zur Intelligenz
muß es also sein, die Richtung des Ich-Kerns
unseres Zöglings eben diesem Zögling ins Bewußtsein

treten zu lassen, und ihm dann zu helfen, die klei-

210



nen Ziele seiner Seele den großen zu opfern. Wir
Erzieher machen nur fast immer den Fehler, den
schon vorhandenen Widerstreit der Affekte noch
zu komplizieren durch eine dritte, nämlich unsere
eigene Willensrichtung, die wir allzu oft für die an
sich gottgegebene halten.

Dies alles ist leichter gesagt als getan! Die
Entwicklung des Willenskerns aus dem Heer der
aufgeregten Wünsche ist ja eine Aufgabe, die weit
mehr als ein Leben erfordert. Was wir tun können,
ist, zunächst mit der Beruhigung und schließlichen
Überwindung der kleinen Wünsche zu beginnen,
wie es der weise und natürlich vergessene Carl Spitteier

darstellt an einer Stelle, wo die selbstgewählte
Göttin oder Seele, die dem Helden erschienen ist,
vor ihrem Abschied spricht:

Ich weiß, zwei Tiere wohnen dir in deinem
Haus und viele Kleine, und jene Tiere kennen
nicht mein Angesicht, und jene Kleinen wollen
dich verführen. Und drum, wenn du von hinnen
bist gekommen in das heimatliche Tal, so sollst
du schlachten jene Kleinen mir zu Gruß, und
über dem so werden ohne Mühe selbst die älteren
verderben. Und also sollst du tun, und also tuend,
sollst du preisen meinen Namen. (Spitteier:
Prometheus und Epimetheus, S. 29)

Aber wie sollen wir unsern Nachkommen von
Wunschlosigkeit reden, wo ja jede Inseratenseite -—

von den Magazinen und Horoskopen gar nicht zu
reden! — uns anschreit: «Glück ist Wunscherfüllung!»?

Solange wir die Wünsche unserer Kinder und
Schüler nur deswegen beschneiden, weil jene Wünsche

uns unbequem sind, sind wir «ein tönendes

Erz und eine klingende Schelle».Unsere Pflicht ist

es, den Kindern durch unser Beispiel zu zeigen,
welcher Göttin die Tiere geschlachtet werden, und an
dieser Stelle ist es, wo die Erziehung in die
Selbsterziehung übergeht.

Regeln und Prinzipien sind dabei nützlich als

Richtschnur, aber sie vermögen nie, den Wirbel der
Wünsche zu beruhigen. Ob wir hierbei mehr mit
dem Verstand oder mehr mit Gefühl und Instinkt
vorgehen, ist dem Naturell des Erziehers und des

Zöglings anzupassen. Jeder Fall muß als Sonderfall

betrachtet werden, in dem sich der Ich-Kern
und dessen Projektionen im kleinen Ich fast unlösbar

vermengen.
Ein Kind weigert sich, in einem unmodernen

Kleid zur Schule zu gehen. Zunächst hat es recht,
sich nicht auslachen zu lassen. Dies nicht wegen
der Blamage —- eine solche muß man gegebenen

Falles auf sich nehmen können — sondern weil der
Wunsch nach Hochachtung eine Art des Strebens
nach der eigenen Vollkommenheit ist. Aus diesem
Streben fließt die Kraft in den Motor der eigenen
Weiterentwicklung, es wäre also falsch, es zu
beeinträchtigen. Ein Irrtum ist es aber, die Schätzung der
eigenen Person mit derjenigen unserer Kleider zu
verwechseln. Doch welcher Erzieher wäre von
diesem Irrtum wirklich frei? Ein weiterer Irrtum ist
es zu glauben, wir würden von andern stets aus den
Gründen hochgeschätzt, aus denen auch wir selbst

uns hochschätzen wollen und müssen. Wer von uns
Erziehern steht aber selbst schon auf diesem Gipfel
unabhängiger Einsamkeit? Je mehr wir in uns selbst

fühlen, was und wieviel uns noch fehlt, oder wie unser

eigenes Ideal aussieht, um so deutlicher und
verständlicher können wir dem Kinde seinen Weg
erhellen.

Auch dort, wo praktisch-organisatorische Gründe
oder einfach die eigene Bequemlichkeit uns
veranlassen, dem Kinde einen Wunsch zu versagen, kann
die Erregimg vermieden werden, wenn der wirklich

bestimmende Grund ehrlich eingestanden wird.
Allerdings muß eine solche Begründung sich in den
Rahmen der Idealforderung des Erziehers eingliedern

lassen, und das erzieherische Gewissen muß
dabei völlig rein bleiben.

Man wende nicht ein, daß nur der Erwachsene

fähig sei, seinen Ich-Kern zu erkennen. Wenn wir
es vermöchten, die Anweisungen, die wir dem Zögling

geben, von Anfang an frei von unseren kleinen
Wünschen zu halten, so würden wir gerade in den

Kindern eine Fähigkeit zu völliger Hingabe
entdecken, die wir heute nur in den Momenten
glücklichen Spielens zu beobachten Gelegenheit haben.

Wir könnten erzogene Kinder gebären, wenn
die Eltern erzogen wären. (Goethe)

So ihr nicht werdet wie die Kinder, so kommet
ihr nicht ins Reich der Himmel. Matth. 18, 3)

Man höre aber auch baldmöglichst mit dem
Gejammere auf, der Konzentrationsmangel unserer
Kinder komme von der Hetze und Reizüberflutung
unserer Tage! Eben so gut könnte die korpulente
Dame für ihren Taillenumfang das Schaufenster
des Konditors verantwortlich machen. Selbstverständlich

kann man sich in der Ruhe besser

konzentrieren als im Lärm. Aber wer nötigt denn

unsere Jugend und vor allem uns Erwachsene, all diesen

Rummel zu produzieren, zu entfesseln, zu
genießen und zu bezahlen, wenn wir nicht. wollen?
Es ist weder möglich noch wünschenswert, der Welt
um uns her zu entfliehen; förderlich wäre vielmehr,

211



uns abzuhärten und unsere Wünsche sowie unsere
Reaktion auf unerwünschte Reize in planmäßigem
Training herabzusetzen.

Wie schön wäre eine Erziehungsgemeinschaft,
worin Erzieher und Zögling gemeinsam nach
diesem Ziele strebten! Wie sprunghaft würden die Noten

in einer schriftlichen Schularbeit steigen, wenn
die Schüler die unerwünschten Affekte, wie Angst
vor Mißerfolg, Ehrgeiz, Trotz, Selbstbedauern usw.
bewußt auszuschalten vermöchten, und wenn der
Lehrer dasselbe täte mit Autoritätswahn, Verletzlichkeit,

Pedanterie, Bequemlichkeit etc.

Der Leser hat längst erraten, daß die hier
aufgestellten Erziehungsziele weit umfassender sind als

allein die Erzielung der höheren Intelligenz, ja daß
sie allgemeine Gültigkeit haben. Die höchste Intel¬

ligenz ist der Zugang zur Intuition, welche ein Teilziel

der menschlichen Höherentwicklung darstellt.
«Nun sind wir aber noch sündige und

unvollkommene Menschen!», so höre ich das Gegenargument

des Lesers. Gewiß; aber wir brauchen es nicht
zu bleiben. Wir können den Anstieg in Angriff
nehmen, anstatt die Höhe des Berges als Ausrede
für unser Nichtstun zu brauchen. Es gibt Wege, es

gibt sogar Abkürzungen, die zur Vollkommenheit
führen. Aber man muß sie gehen. Und wenn nur
ein einziger Mensch diese Zeilen liest und aus
Schmerz über seinen Mangel an Intelligenz und
über die erschreckende tlilflosigkeit unserer jungen
Generation sich zu einem entschlossenen Schritt in
der Richtung auf die Vollkommenheit bewegen läßt,
so sind sie nicht vergebens geschrieben worden.

Fachstuditim und allgemeine Bildung
Festvortrag an der Universität München von Prof. Dr. K. Schmid

Rektor der Eidgenössischen Technischen Hochschule in Zürich

Die empirische Gestalt jeder einzelnen
Hochschule, wie ihr Grundgesetz und die Studien- und
Prüfungsordnungen sie bestimmen, ist abhängig
von ihrem Standort und seinen besonderen
Gegebenheiten politischer, wirtschaftlicher, religiöser
und weltanschaulicher Art. Die daher rührende
Verschiedenartigkeit der Hochschulsysteme und der
einzelnen Hochschulen vermag die Tatsache nicht
zu verdecken, daß es eine Reihe von Grundproblemen

gibt, denen sich alle Hochschulen in sehr
ähnlicher Weise gegenüberfinden. Ich nenne als

Beispiele
—• das Verhältnis der Hochschule zu Staat und Po¬

litik, die Frage also nach ihrer Autonomie und
ihrer Verpflichtung;

— das Verhältnis von Lehre und Forschung an ihr
und

— die Förderung des wissenschaftlichen
Nachwuchses.

Und zu ihnen gehört auch die Frage nach dem
Verhältnis von fachlicher Ausbildung zu allgemeiner
Bildung.

Zur Klarstellung sei gleich gesagt: Sie hat nichts
zu tun mit der Frage des Spezialistentums. Diese

Frage nach dem Verhältnis der Grundlagenwissenschaften

zu den Spezialvorlesungen, in concreto
meist die Frage: wie weit soll und darf der Student
schon während seines Studiums sich spezialisieren,
ist zunächst rein eine Frage der fachlichen
Ausbildung, bei deren Beantwortung praktische
Gesichtspunkte und Erfahrungen stark mitspielen.

Darum geht es also nicht, sondern um die
sogenannte allgemeine Bildung der Studierenden. Diese
ist offenbar ein vergleichsweise junges Anliegen
der Universitäten. Bis ins erste Viertel unseres
Jahrhunderts hinein zählt die allgemeine Bildung zu
den beschwiegenen Voraussetzungen des

Hochschulstudiums; erst seit dem ersten Weltkrieg, erst
seit wenigen Jahrzehnten also, rückt sie in die Reihe
der Aufgaben und Sorgen der Hochschule hinein.

Darin spiegeln sich europäische Wandlungen der
gesellschaftlichen Struktur und des allgemeinen
Unterrichtswesens. Noch bis zur Wende des 19.

Jahrhunderts ist die allgemeine Bildung insoweit
selbstverständliche Voraussetzung des Hochschulstudiums,

als der Besuch eines humanistischen
Gymnasiums und eine gewisse bürgerliche
Herkunft die allgemeine Regel bilden. Als zureichend
durfte diese Gymnasialbildung deswegen gelten,
weil die klassische Bildung, die Mittelschulbildung
auf dem Grunde des klassischen Altertums,
formale Universalität und Totalität anstrebte.

Das ändert sich erst in unserem Jahrhundert.
Von den sozialen Wandlungen, die zur Folge haben,
daß die jungen Studenten zum großen Teil nur
noch mit einer kümmerlichen Wegzehrung an
überkommener «bürgerlicher Kultur» antreten, sei nicht
die Rede. Wesentlicher ist wohl, daß die Mittelschulen

zu einem großen Teil die gymnasiale Tradition
aufgeben, unter welcher wir hier die Tradition der
humanistischen Bildung verstehen sollen; eine
beträchtliche Zahl der Abiturienten stammt nun aus

212


	Erziehung zur Intelligenz

