
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 30 (1957-1958)

Heft: 11

Artikel: Education et société

Autor: Pire, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Education et société

Lorsqu'on parcourt une étude descriptive des différents

types d'éducation qui se sont imposés depuis
les temps les plus anciens jusqu'à nos jours, on
constate, sans en être surpris, qu'ils sont très divers,
mais on est frappé par l'incohérence (1) avec
laquelle ils se succèdent. N'est-il pas étrange qu'à des

époques voisines triomphent des systèmes pédagogiques

radicalement opposés, tandis qu'on retrouve,
à des siècles d'intervalle, des modes d'éducation
identiques? N'est-il pas étonnant que des théories
pédagogiques ne trouvent aucun écho dans leur temps,
mais soient tirées de l'oubli et mises en application,
des dizaines et même des centaines d'années plus
tard (2)? Cela signifie-t-il que l'éducation évolue
selon une ligne discontinue et capricieuse et qu'elle
n'obéisse à aucune loi? Pour répondre à cette question,

il convient d'étudier les faits pédagogiques
dans leur mouvement et non dans leurs moments.
En d'autres termes, il faut s'efforcer de déterminer
les origines des différents types d'éducation et
d'expliquer leur processus d'évolution, et non plus se

contenter de les décrire. Cette méthode aboutit à la
constatation intéressante qu'un système pédagogique

a généralement des affinités étroites avec la
civilisation entière et plus spécialement avec la
structure économique, sociale et politique de la
société qui l'a engendré.

Ces relations ne sont cependant pas toujours
d'évidence immédiate, car le domaine de l'éducation
accuse ordinairement un certain retard sur les autres

activités humaines. La situation la plus
commune est la suivante: le système éducatif parvient
à son plein épanouissement au moment où la société

qui l'a vu s'édifier lentement est en proie à des

remaniements profonds et gagne déjà une étape
nouvelle. Un fossé de plus en plus large se creuse entre
les deux réalités; l'éducation finit par être sans objet
et détachée de la vie réelle. Alors s'érige un autre
type d'éducation, très différent de celui qui se meurt
et répondant mieux à l'état nouveau de la société.

Après une éclipse plus ou moins longue, le premier
type peut réapparaître, si les circonstances qui l'ont

(1) Elle n'est qu'apparente.
(2) Dans son traité De l'éducation des filles, Fénelon a

repris bien des principes développés par saint Jérôme dans sa
lettre à Laeta et les a appliqués à son temps. Mgr Dupanloup
a fait de même pour Fénelon. Dans les Lettres à Lucilius,
Sénèque a exprimé, en matière de pédagogie, des opinions d'un
modernisme étonnant; Montaigne les lui a empruntées quinze
siècles après. On sait que les thérories pédagogiques de Rousseau,

qui s'inspire également de .Sénèque, ont été accueillies
avec mépris et hostilité, et qu'il a fallu attendre jusqu'au
vingtième siècle pour voir adopter les plus intéressantes.

fait naître se reproduisent. A certaines époques,
l'éducation et la société sont, pour ainsi dire, en
concordance; c'est notamment le cas lorsque la société
évolue très lentement. Il arrive même qu'elles
coïncident parfaitement. Ce parallélisme parfait peut
relever de deux causes, qui ne s'excluent d'ailleurs
pas: ou bien l'évolution normale de la société est
freinée par un mouvement réactionnaire, ou bien
le législateur agit artificiellement sur l'éducation,
afin de hâter son développement et de la mettre en
harmonie avec la situation politique, économique ou
sociale (3). Dans des cas extrêmes, on fait violence
à l'éducation et on la transforme en un instrument
qui doit consolider telle constitution politique ou
telle structure sociale. Parfois, des pédagogues de

génie inventent des systèmes d'éducation nettement
en avance sur leur époque; le plus souvent, ils ne
sont écoutés que par une minorité et leurs théories
ne triomphent que lorsque la société est arrivée au
stade d'évolution propice (4).

Dans le cadre de cette brève étude, nous ne
pouvons prétendre fournir une démonstration complète
des théories énumérées ci-dessus. Nous nous bornerons

donc aujourd'hui à l'examen de l'éducation
homérique.

L'éducation aux temps homériques

A quelle époque l'Iliade et l'Odyssée ont-elles été

composées? Sont-elles l'œuvre d'un seul et même
poète? Ce poète est-il Homère? Où et quand Homère
est-il né? Ces questions ont suscité des controverses
passionnées, et, à l'heure présente, on ne peut encore

y répondre d'une manière précise. Homère n'est pas
l'inventeur de l'épopée: bien des siècles avant lui,
des aèdes sont allés, de manoir en manoir, chantant
les hauts faits du passé. Des générations de chantres
se sont transmis des lais d'origine et d'époque très
différentes. Cette tradition orale n'allait pas sans
modifications: des récits se perdaient, d'autres
étaient remaniés, on en inventait de nouveaux, qui
venait s'ajouter au legs antérieur. Vers le IXe
s.a. Ch., un aède de génie, rien ne prouve que ce ne
soit pas Homère, composa, à partir de ces matériaux
préexistants, l'Iliade et l'Odyssée. Dans ces épopées,

(3) Exemple: création d'écoles professionnelles dans une
région qui s'industrialise.

(4) Exemple: les théories de Fénelon en matières d'éducation

féminine n'ont prévalu que deux siècles plus tard. Ce
n'est que peu à peu qu'on a reconnu le droit de la femme à la
culture. Ce sont des nécessités d'ordre économique qui ont fait
sortir la femme de sa cuisine; elle a été la compagne de
l'homme à l'usine avant de l'être à l'université.

225



on trouve, parmi des morceaux très anciens, de longs

passages qu'il convient de rapporter directement à

Homère. L'œuvre homérique n'est pas un manuel
d'histoire, de géographie ou d'archéologie, mais il
reste qu'elle fournit des renseignements de valeur
sur une époque qui s'étend approximativement du
XlVe au IXe s. (5). Cette période, on le verra par la
suite, offre plusieurs points de comparaison avec
celle de notre histoire que nous qualifions de féodale.

L'éducation homérique est d'essence aristocratique.

Son but est de donner au jeune noble (Kouros)
(6) un cachet spécial, une valeur idéale (arétê), qui
le distingue du commun des mortels. L''arétê n'est

pas seulement la bravoure en face de l'ennemi, c'est
aussi l'excellence dans les compétitions sportives et
les exercices paramilitaires, les qualités de chef,
l'autorité qui se dégage de l'attitude, la grandeur
d'âme, la courtoisie; c'est encore l'aisance avec
laquelle l'homme noble évolue dans sa sphère, l'habileté

et la sagesse qu'il met dans ses discours et le
savoir-faire qu'il manifeste en toute circonstance.
Trois héros cristallisent autour de leur personne les

caractéristiques de cette arétê: Achille, Ulysse et
Nestor. Le premier est le symbole de la valeur
guerrière, du sens de l'honneur et de l'amitié, de la

grandeur d'âme. La courtoisie, l'habileté, le génie
inventif et la valeur sportive du seigneur d'Ithaque
sont bien connus. Nestor ne le cède à personne en ce

qui concerne la sagesse et l'éloquence. L'arétê reste
cependant un idéal, au même titre que la sagesse
dont parle Sénèque. Le poète a fortement exagéré
les vertus de ses personnages. Il ne faut pas oublier

que les héros homériques sont des guerriers et qu'à
ce titre, ils font parfois preuve d'une cruauté qui
nous révolte. Le rapt et Ta piraterie sont pour eux
un titre de gloire. L'orgueil, la vanité, la vantardise,
la susceptibilité, l'obstination sont quelques-uns de

leurs défauts. Cependant, il serait faux de voir en
eux de sombres brutes et d'imaginer leurs palais
comme de noirs repaires de brigands.

L'éducation des kouroi est complète, en ce sens

qu'elle ne néglige ni le corps, ni l'âme, ni l'esprit.
Elle comprend:

— Véducation physique. — Différents sports
donnent aux jeunes gens la vigueur, la souplesse et la
rapidité des réflexes indispensables au combattant;

(5) Homère fait revivre le monde achéen (dernier âge du
bronze), mais il parle aussi de l'âge du fer qui est le sien.
Signalons, que lorsqu'il décrit les danses exécutées sur l'aire
construite à Cnosse par Dédale {II., XVIII, 590—606), le
poète donne un renseignement qui nous reporte au minoen
récent II. A. Severyns, Homère (Le cadre historique), 2e éd.,
Bruxelles, Office de Publicité, 1944, pp. 14 et suiv., signale
d'autres souvenirs de l'architecture crétoise.

(6) Sur les différentes significations de ce terme, cf. H.
Jeanmaire, Kouroi et Kourètes, Lille, 1939, pp. 26 et suiv.

ce sont le pugilat (7), la lutte (8), le duel à la lance

(9), le lancement du poids (10), du disque (12) et
du javelot, la course à pied (13) et les courses de

chars (14), le tir à l'arc (15), la natation (16) et la
danse à la balle (17).

Certains héros sont champions dans diverses
catégories, tel le vieux Nestor qui, au temps de sa

jeunesse, remporta tous les prix d'un jeu funèbre organisé

à Bouprasion, sauf un seul (18). Ulysse s'aligne

pour la course à pied (19) à l'issue d'une partie de

lutte (20). Ajax, fils de Télamon, est à la fois un
lutteur (21) et un lanceur de poids (22). Anti-
lochos, fils de Nestor, est un spécialiste des courses
de chars (23) et des courses pédestres (24). La
chasse est aussi un excellent exercice physique (25).

—• L'éducation morale et caractérielle. — La
pratique des sports donne aux kouroi l'endurance, le

mépris de la souffrance, la volonté de ne pas se laisser

vaincre par l'adversaire; une victoire chèrement
acquise engendre une légitime fierté et la confiance
en soi. Un esprit sportif très vif anime les héros
d'Homère: au cours d'un match de boxe, on voit
Epeios pousser le fair-play jusqu'à prendre son
adversaire knock-out dans ses bras pour l'aider à se

relever (26). La société des jeunes gens de son âge

développe, chez le kouros, les sentiments d'amitié et
de solidarité (27). Parfois, un aède s'arrête au
château; le soir, tout le monde s'assemble autour de

lui dans le mégaron et l'adolescent vibre d'enthousiasme

en entendant célébrer la bravoure des
anciens guerriers (28).

(7) //., XXIII 653, et suiv.
(8) Id., 700 et suiv.
(9) Id., 798 et suiv.
(10) Id., 826 et suiv.
(11) Od., VIII, 186 et suiv.
(12) IL, XXIII, 884 et suiv.
(13) Id., 740 et suiv.
(14) Id., 262 et suiv.
(15) Id., 850 et suiv.
(16) La natation n'est pas présentée comme un sport très

répandu.
(17) Id., VIII, 370 et suiv.; il s'agit plus d'un jeu d'adresse

que d'un sport.
(18) II., XXIII, 629 et suiv.
(19) Id., 755.

(20) Id., 709.

(21) Id., 708.

(22) Id., 838.
(23) Id., 301.
(24) Id., 755—756.
(25) Chasse au sanglier. : Od., XIX, 392 et suiv. et 428 et

suiv.; II., XII, 146 et suiv.; chasse au faon: II., XV, 579—581;
chasse à la chèvre de montagne: Od., IX, 151 et suiv.

(26) II., XXIII, 694—695.
(27) Sur le compagnonnage homérique, cf. Jeanmaire, Op.

cit., pp. 97 et suiv.
(28) A. Severyns, Homère (Le poète et son œuvre), Ire éd.,

Bruxelles, 1943, pp. 72—73, signale le rôle moralisateur des

aèdes.

226



— L'éducation intellectuelle et esthétique. — Les
héros homériques savaient-ils lire et écrire? Il est

impossible de répondre d'une manière précise à cette

question (29). Homère vante l'éloquence persuasive
de certains personnages (30), dont les avis sont
toujours écoutés dans les assemblées. On initiait les

jeunes nobles aux secrets de l'éloquence (31 afin de

leur permettre de briller un jour dans les conseils

royaux, ce qui postule qu'on exerçait aussi leur
jugement et leur raisonnement. En plus de leur contenu
moral, les lais épiques avaient une valeur esthétique
et instructive qu'un esprit inculte et grossier n'aurait

pas appréciée. Les héros homériques connaissaient

la musique: pour tromper son ennui, Achille
chante les exploits des guerriers en s'accompagnant
de la phorminx (32) ; Paris joue de la cithare (33) ;

les prétendants apprécient beaucoup la cithare et le
chant (34). Les kouroi savent danser et chanter
(35). Les frères de Nausicaa ne veulent que des

vêtements impeccables pour aller à la danse (36).
— L'éducation technique et pratique. — Le jeune

noble, dont l'une des principales fonctions était celle
de guerrier, recevait évidemment une formation
militaire. Le lancement du javelot, le tir à l'arc,
l'escrime à la lance et les courses de chars concouraient

à cette formation. En temps de paix ils
permettaient aux guerriers accomplis de conserver leur
«forme». L'épopée nous apprend que les seigneurs
ne dédaignaient pas le travail manuel: Laërte s'occupait

personnellement de ses vignobles (37). Son fils
n'était pas moins habile que lui pour tout ce qui se

rapportait à l'agriculture: il était sans rival pour
faucher et nul ne traçait un sillon plus droit que le
sien (38). Télémaque avait hérité des connaissances
de son père; il allait souvent dans les champs
surveiller les bergers et les porchers (39). Achille avait

(29) Les seigneurs achéens ont pu connaître l'écriture (cf.
la légende de Bellérophon où il est question de tablettes
contenant un message: 11., VI, 169), mais non l'écriture
alphabétique. Il est prouvé que les Achéens ont tenté d'adapter à

leur langue une écriture de type syllabique inventée par les
Crétois (cf. A. Severyns, Homère (Le cadre historique), pp.
34—37).

(30) Nestor, Ulysse, Ménélas sont très habiles dans l'art
de bien dire: 11., I, 247—249; III, 221—223.

(31) Id., IX, 442—443.
(32) Id., 186—189; la phorminx est une petite harpe primitive

à trois ou quatre cordes. On jouait également de la kitharis
(cithare): Od., I, 153 et de la syrinx (flûte champêtre): II.,
X, 13.

(33) Id., III, 54.
(34) Od., I, 151—152 et VIII, 248.
(35) //., I, 472—474.
(36) Od., VI, 64—65.
(37) Id., I, 193.
(38) Id., XVIII, 365 et suiv.
(39) Cf. Id., IV, 640: les prétendants se figuraient que

Télémaque était aux champs, comme à l'ordinaire, alors qu'il avait
quitté Ithaque pour Pylos.

reçu des recettes médicales du Centaure Chiron
(40). Ces divers exemples prouvent que les connaissances

pratiques étaient loin d'être tenues pour
négligeables.

—L'éducation sociale et mondaine. — Comme ils
évoluaient dans une société où subsistait encore un
peu du raffinement crétois, les héros devaient acquérir

la distinction, la courtoisie et l'aisance qui
différencient le chevalier du manant. Les renseignements

que nous donne Homère nous permettent de
conclure que cet apprentissage mondain se faisait à la
cour. Les kouroi étaient accueillis au palais du suzerain

de leur père ou chez quelque roi puissant. Là,
ils exerçaient des fonctions qui rappellent celles des

damoiseaux du moyen âge (41); ils servaient à la
table du roi, mais se distinguaient de la domesticité
ordinaire (42) ; ils faisaient cortège aux personnages
importants (43) et jouaient également un rôle dans
les sacrifices (44).

Qui se chargeait de donner aux kouroi l'éducation

que nous venons de décrire brièvement? Achille a

eu pour maître le Centaure Chiron, lequel était
particulièrement versé dans la médecine empirique:
«. sur la plaie, répands ces remèdes doux et
salutaires que tu as appris d'Achille, auquel Chiron,
Centaure juste entre tous, les enseigna» (45). Ce

passage est très intéressant: il nous montre un
personnage expert dans un domaine révélant ses découvertes

à un jeune garçon (Achille), lequel en donne
connaissance à un ami (Patrocle). Dans un autre
passage de YIliade (46), nous retrouvons un mode
de transmission du même genre: Asclèpios fait
profiter son fils d'un enseignement reçu de Chiron (47).
Ainsi, on se transmet, de génération en génération,
des connaissances pratiques, des remèdes familiers;
cela se fait encore dans nos campagnes. Achille a

bénéficié de l'enseignement d'un précepteur plus
qualifié que Chiron: Phoenix. Ce dernier, chassé par
son père, a été accueilli à Phtie par Pélée. Il s'est

attaché au fils unique de ses bienfaiteurs, dont il a

été le principal éducateur: «C'est auprès de toi que
m'envoya Pélée, le vénérable conducteur de char,
quand il te fit quitter Phtie pour te rendre chez

Agamemnon. Tu n'étais encore qu'un enfant, ignorant

tout de la guerre qui n'épargne personne et des

(40) II., XI, 831—832.
(41) Cf. Jeanmaire, Op. cit., pp. 31 et suiv.
(42) II., I, 470; opposition domestiques-damoiseaux: Id., IX,

174—175; Od., I, 146—148; Id., III, 338—339.
(43) IL, XIX, 238—240.
(44) Des kouroi participent au sacrifice offert par Chrysès

et Ulysse à l'occasion du retour de Chryséis: Id., I, 463 et suiv.
(45) Erypyle blessé adresse ces paroles à Patrocle: Id., XI,

830—832.
(46) IV, 219.
(47) Cf. aussi Od., IV, 227—229.

227



assemblées où les hommes veulent se distinguer.
Voilà pourquoi Pelée me fit partir: j'étais chargé de

t'apprendre à bien parler et à agir de même C'est
moi qui t'ai fait ce que tu es, Achille pareil aux
dieux, en t'aimant du fond du cœur. Tu ne voulais
point d'autre compagnon que moi, qu'il s'agît pour
toi de te rendre à un festin ou de prendre tes repas
à la maison: je devais t'asseoir sur mes genoux, couper

ta viande pour t'en rassasier et porter le vin à

tes lèvres. Bien souvent, tu as mouillé le devant de

ma tunique en recrachant ce vin: les enfants causent
bien des soucis!» (48). Patrocle, fils de Ménoetios, a

vécu plusieurs années au manoir de Phtie. Il était
plus âgé qu'Achille et lui rendait le service noble

d'écuyer (49). Il semble qu'il ait joué un rôle dans
l'éducation d'Achille; en tout cas, il a contribué à

développer en lui le sentiment de l'amitié. Une des

méthodes d'éducation propres aux temps homériques

est donc la suivante: le fils du seigneur est
confié à un homme noble, son aîné, lequel lui transmet

ce qu'il tient lui-même de ses éducateurs ou ce

que l'expérience lui a appris. Le jeune noble reçoit
aussi, au gré des situations, un enseignement paternel

de caractère pratique; rappelons-nous les
judicieux conseils que donne Nestor à son fils au
moment du départ de la course de chars (50). Pour
parfaire son éducation, les kouroi quittent leur
région natale et se rendent à la cour d'un roi puissant
(51 Ce stage leur permet de voir du pays, de
confronter leurs qualités sportives avec celles des autres
jeunes gens et d'affiner leurs mœurs au contact
d'une société plus délicate que celle du manoir familial.

Enfin, le champ de bataille donne au guerrier,
qui fait ses premières armes, la dernière, mais aussi

la plus impressionnante leçon: c'est dans la plaine
de Troie qu'Achille a appris à faire trembler les

gens d'Hector.

La société homérique

Homère nous transporte à une époque où il existait

déjà des cités (polëis). A la tête de ces cités, dont
l'importance était très variable, se trouvaient des

rois: Agamemnon était le roi deMycènes. Il apparaît
que le roi d'une cité pouvait également commander
à d'autres cités: Agamemnon énumère sept villes de
Messénie qu'il donnera à Achille si Troie est vaincue
grâce à son concours (52). Le roi de Mycènes était
donc au-dessus des rois des cités dont il parle: il

(48) II., IX, 438—443 et 485—491.
(49) Id., XXIII, 84—90.
(50) Id., 304 et suiv.
(51) Achille est allé chez Agamemnon: Id., IX, 439.
(52) Id., 149 et suiv.

était leur suzerain (53). Ainsi, il semble que
plusieurs cités aient pu former une principauté et que
la plus puissante d'entre elles en ait été la capitale
(54). II convient cependant de ne pas exagérer
l'importance de ces principautés. Ce serait une
erreur de croire qu'Agamemnon était le suzerain
de tous les héros qui l'accompagnaient à Troie. Certes,

il était le chef de l'expédition, mais il l'était à

la manière de Godefroy de Bouillon, lequel partit
pour les lieux saints avec une foule de ducs et barons

qui, sans être ses vassaux, reconnaissaient cependant

son autorité. Lorsque Nestor dit à Agamemnon
qu'il est «le plus roi», basileutatos (55), cela ne
signifie pas qu'il le reconnaisse comme son suzerain.
Ailleurs, parlant d'Achille, Agamemnon dit: «Qu'il
se soumette enfin à moi, d'autant plus que je suis

plus roi que lui», mais il ajoute aussitôt: «d'autant
plus que je me vante d'être son aîné» (56).
Agamemnon n'a d'autre ascendant sur Achille que celui

que lui donnent son âge et le fait qu'il est un roi bien
plus puissant que ne le sera jamais le fils de Pélée.

D'ailleurs, lorsque ses députés vont trouver le jeune
héros dans sa baraque, ils ne lui rappellent pas ses

devoirs, mais ils tentent de le fléchir et de le prendre
par les sentiments (57). Achille n'hésite pas à

rejeter catégoriquement les propositions d'Agamemnon;

il déclare même qu'il va retourner chez lui. Ce

chevalier, qui pousse très loin le sens de l'honneur,
agirait-il de la sorte s'il était le vassal du roi de

Mycènes?

Administration politique de la cité. — Nous avons
déjà dit qu'un roi se trouvait à la tête de la cité. Il
est difficile de préciser ce que fut la royauté homérique.

Le roi est qualifié de Diogène («de la race de

Zeus») et de Diotréphès («élevé par Zeus»); «ses

pouvoirs viennent de Zeus», déclare le poète, «et le

prudent Zeus est pour lui plein de complaisance»
(58). On pourrait donc croire qu'il s'agit d'une
royauté de droit divin. Signalons également qu'on
octroie un téménos (partie de territoire) au roi,
comme à un dieu. Primitivement, le roi était sans
doute considéré comme l'envoyé des dieux, mais ce

caractère peut avoir perdu sa valeur première pour
ne plus être qu'un simple titre honorifique. Le roi

(53) De même, Proteos, roi de Tirynthe, comptait, parmi
ses vassaux, Bellérophon qui commandait à Ephyre: Id., VI, 15.

(54) Une des cités pouvait parfois être très éloignée des

autres: «... on admettra sans doute le bien-fondé de l'hypothèse

selon laquelle le royaume de Pylos était comme une
succursale du grand empire minyen dont Orchomène était le
centre.» (A. Severyns, Homère (Le cadre historique), p. 61.

(55) II., IX, 69.

(56) Id., 160—161.
(57) Id., 434 et suiv.
(58) Id., II, 196—197.

228



remplit des fonctions religieuses (59) et militaires
(60); il conclut des traités (61). Il réside dans un
riche palais (62). Il reçoit une grosse part du butin
(63).

Le roi est aidé, dans l'administration de la cité,

par le conseil de noblesse (boulé) (64), dont font
partie les chefs des groupements familiaux: les
Anciens. Ces conseillers sont convoqués quand la situation

l'exige; le roi les écoute, puis prend une décision.

A l'origine, leur autorité était minime (65);
cependant, les plus riches et les plus influents d'entre

eux se sont rapidement dressés contre la royauté.
Dans VOdyssée, qui nous dépeint une société plus
récente que celle qu'on entrevoit dans Ylliade, la
royauté a perdu beaucoup de son prestige: les
prétendants profitent de l'absence d'Ulysse pour tenter
de s'emparer du pouvoir; ils narguent, dans son

propre palais, le successeur légal d'Ulysse; Pénélope
et Télémaque n'osent les expulser, ce qui prouve
qu'ils sont puissants.

Il est un autre organe politique: l'assemblée du
peuple, l'agorê (66), son rôle est très effacé (67);
elle représente l'opinion publique.

Organisation sociale. — La cité comprend trois
classes (68). La plus importante est l'aristocratie.
Les aristocrates sont de grands propriétaires
fonciers; dans leur trésor s'entassent une foule de choses

précieuses (69). Ils sont puissants parce qu'ils sont
riches et parce que la défense de la cité repose sur
eux (70).

Beaucoup plus bas dans l'échelle sociale, viennent
les démiurges (gens qui mettent leur activité au
service du public) : devins, médecins, charpentiers,
aèdes, forgerons, chaudronniers, armuriers, orfèvres

(71), cordonniers (72), potiers (73). Ces artisans

(59) Id., 402—403; III, 271 ; VII, 313 et suiv.
(60) W., II, 65—66.
(61) Id., III, 250 et suiv.
(62) Cf. la splendeur du palais d'Alcinoos: Od., VI, 301

et suiv.; VII, 81 et suiv.
(63) II., I, 163—167; II, 225—228: ce privilège royal ne

plaît guère à Thersite.
(64) Id., 53 et suiv.: Agamemnon a réuni le conseil des

Anciens dont il assure la présidence; cf. aussi IX, 69; X, 195,
etc.

(65) Le roi se laissait persuader et rien de plus: Id., 360.

(66) II., II, 51 et 93; Od., II. 26, etc.
(67) II., II, 225 et suiv.
(68) Les esclaves forment une catégorie à part et sont en

dehors de la société.
(69) Notamment des lingots de fer, car ce métal est rare

à l'époque.
(70) Les chars de guerre jouent un grand rôle dans les

combats homériques; or, se procurer un char et entretenir des
chevaux n'est pas à la portée de tout le monde.

(71) II., IV, 187 et 216; XII, 295; Od., III, 432 et suiv.
(72) II., VII, 220—221.
(73) Id., XVIII, 601.

sont considérés comme des roturiers par l'aristocratie,

mais ils sont libres et indépendants (74).
Viennent ensuite les thètes (personnes qui se mettent

au service d'autrui pour un temps déterminé),
parmi lesquels on compte de petits propriétaires
ruinés, qui sont devenus des mercenaires agricoles
(75), des femmes qui s'engagent comme nourrices
ou comme servantes dans une famille riche; il y a

aussi des mendiants dont certains savent très bien
défendre leur place (76), des vagabonds, etc. Les
thètes sont libres, mais leurs conditions d'existence
sont très difficiles: lorsqu'ils réclament leur dû, le

«patron» les chasse parfois sans autre forme de procès;

il arrive même qu'il les vende comme esclaves

(77).
Les esclaves ne sont pas très nombreux à l'époque

homérique. Ce sont des prisonniers de guerre, des

victimes de la piraterie, des enfants abandonnés ou
des thètes dont on n'a pas respecté la liberté individuelle.

Ils sont attachés à des familles riches; les

hommes travaillent à l'extérieur sous la direction
du maître et les femmes s'occupent des travaux de

la maison. Les esclaves font l'objet d'un commerce;
ils ne sont pas toujours maltraités et ils jouissent
même parfois d'un bonheur relatif (78).

Vie économique. — Quoique le commerce maritime,

succédant à la piraterie, se soit développé
relativement tôt, il ne joue, aux temps homériques,
qu'un rôle restreint. L'économie du monde achéen
ressemble beaucoup à celle de notre moyen âge

occidental; un système domine: l'autarcie. La vie
économique a pour centre le manoir aristocratique.
Nous avons vu que les seigneurs de l'époque étaient
de grands propriétaires fonciers; il n'est donc pas
étonnant que l'agriculture et l'élevage soient les

activités principales (79). Le maître, ses esclaves

et ses mercenaires élèvent des bœufs, des chevaux,
des moutons (80), des porcs; ils labourent les terres,

(74) Le lecteur trouvera des renseignements complémentaires

au sujet des démiurges ap. G. Glotz, Le travail dans la
Grèce ancienne, Paris, 1920, pp. 31—37.

(75) Cf. II., XVIII, 550 et suiv.: des eritoï (mercenaires
agricoles) sont en train de moissonner. Un des prétendants
veut engager Ulysse comme jardinier et maçon: Od., XVIII,
357—361.

(76) Cf. Iros. ce professionnel de la mendicité: Id., I.
(77) Achille, voulant montrer combien pénible est son

séjour dans le royaume des morts, souhaite revenir sur terre,
fût-ce même comme thète au service d'un misérable paysan:
Od., XI, 489—490.

(78) Cf. l'affection d'Ulysse pour ses esclaves (Id., XXIV,
397 et suiv. et l'accueil chaleureux qu'ils lui font à son retour
(Id., XXI, 223—226 et XXII, 498—500).

(79) Ulysse est un de ces grands propriétaires; ses richesses
agricoles sont immenses: il a même envoyé douze troupeaux
dans les pacages du continent: Id., XIV, 95 et suiv.

(80) Polyphème a installé, dans sa grotte, une laiterie très
perfectionnée: Id., IX, 219—223, 244—249 et 341—342.

229



moissonnent le froment et l'orge, entretiennent les

vignobles, etc. Des esclaves ou des thètes restaurent
les bâtiments agricoles et réparent les outils. Quand
un travail trop spécial est à faire, on appelle un
démiurge du dehors. Les femmes, la maîtresse comme
les esclaves (81), vaquent aux soins du ménage;
elles filent, elles tissent, elles brodent. Le surplus de

cette industrie familiale est vendu. La piraterie, les

razzias et les énormes rançons exigées en échange
de la liberté des captifs contribuent, dans une large
mesure, à augmenter les richesses des nobles achéens

(82). Signalons que la chasse est non seulement une
nécessité (protection du bétail contre les bêtes féroces),

un sport et un divertissement, mais aussi une
source de revenus.

L'industrie en est à de timides débuts. Les

démiurges ne sont pas très nombreux et ils n'ont

pas de spécialité bien précise (83). La plupart du

temps, ils travaillent sur commande et se rendent

au domicile du client, qui leur fournit la matière
première (84).

Conclusion

Dans la société que nous venons de décrire, une
seule classe domine: l'aristocratie. Il est donc logique

que cette caste (c'est le mot qui convient) bénéficie,
seule, d'une éducation coordonnée et que cette
éducation revête un caractère aristocratique. La défense

de la cité repose sur l'aristocratie: c'est ce qui fait
partiellement sa puissance; c'est pourquoi aussi les

kouroi reçoivent une formation militaire, laquelle
est parfaitement appropriée aux méthodes de combat

du temps. Les aristocrates étant non seulement
des guerriers, mais aussi de grands propriétaires
fonciers, il va de soi que les fils de famille acquièrent

des connaissances pratiques dans les domaines
de l'agriculture, de l'élevage connaissances qui
leur seront indispensables le jour où ils se trouveront
à la tête du manoir paternel. Comme ils sont destinés
à devenir des chefs, les jeunes nobles doivent bénéficier

d'une éducation morale et caractérielle propre
à développer les qualités de chef. Les nobles tiennent
parfois conseil sous la présidence du roi; les plus
puissants ou les plus âgés sont entourés de respect,
mais ceux qui formulent des avis judicieux avec une
éloquence consommée jouissent d'une considération
toute spéciale: apprendre à bien parler est donc loin
d'être inutile. Nous avons dit que le monde achéen

avait subi l'influence de la civilisation minoenne et

(81) Cf. Pénélope filant (Id., II, 94 et suiv.) et Nausicaa se
rendant au lavoir {Id., VI, 85 et suiv.).

(82) Ces pratiques n'avaient rien de déshonorant à l'époque.
(83) Le même artisan pouvait être à la fois forgeron, serrurier,

chaudronnier, batteur d'or Cf. G. Glotz, Op. cit., p. 34.
(84) II., IV, 110—111; Od., III, 425—426 et 436—437.

qu'il avait conservé quelque chose du raffinement
crétois. D'autre part, comme ils n'était pas astreints
à un travail manuel continu, les aristocrates
disposaient de beaucoup de loisirs. Ces deux faits
expliquent la place que les jeux, la musique et la danse

occupaient dans leur existence. Il est normal que le
code de l'honneur ait régi la conduite des héros:
dans ce monde féodal où le seigneur était à la fois
vassal et suzerain, il garantissait le respect des droits
et des devoirs, et constituait un rempart contre la
dissension qui eût entraîné la chute d'une caste

numériquement la plus faible. Le désir constant de

s'affirmer, qui anime la noblesse, procède d'un
sentiment de supériorité nullement surprenant: tout,
dans la vie présente, souligne sa primauté; les aèdes

vont chantant la gloire des ancêtres et l'on croit que
les lointains fondateurs des lignages sont des dieux.

L'éducation homérique présente un parallélisme
presque parfait avec la structure politique,
économique et sociale du monde épique. Cette harmonie
— qui est naturelle, puisque l'éducation est entièrement

libre à cette époque, s'explique par le fait que
la société homérique a évolué très lentement. Cependant

des transformations économiques s'ébauchent
à la fin de cet âge. L'économie familiale cède le pas
à l'économie urbaine et le commerce maritime
commence à prendre de l'extension. Une classe nouvelle
naît, dont la puissance ne sera plus liée à la possession

de la terre; pour elle, l'éducation aristocratique
traditionnelle ne va pas tarder à ne plus être celle

qui convient le mieux.
Nous avons signalé à plusieurs reprises que la

société homérique et la société féodale de l'Europe
occidentale offrent bien des analogies. Est-ce par
hasard que l'éducation des chevaliers est, à peu de

chose près, identique à celle des kouroi de l'épopée?
G. PIRE,

Licencié en Philologie Classique,
Docteur ès Sciences Pédagogiques,
Aspirant au F.N.R.S. de Belgique.

*

Schulfunksendungen im Monat Februar

10. Februar / 19. Februar: Der heilige Beatus, eine Kantate
für Solostimme, Chor und Orchester; Text von Hugo von
Bergen, Belp; Musik von Hans Studer, Muri. Ab 6. Schuljahr,

obwohl sonst musikalische Sendungen in der Regel
auf das 7. Schuljahr angesetzt sind, doch handelt es sich

zugleich um ein heimatkundliches Thema, das auf die
6. Stufe (Geographieunterricht) gehört.

11. Februar / 21. Februar: Tiere im Examen, oder mit
anderen Worten: Können Tiere denken? Und wie vollzieht es

sich? Prof. Dr. Heini Hediger, der Direktor des zürcherischen

zoologischen Gartens, gibt hierüber eine interessante
Orientierung. (Ab 6. Schuljahr).

13. Februar / 17. Februar: Waterloo, ein zeitgenössischer
Bericht aus jener turbulenten Zeit vom Juni 1815. Hörfolge
von Charles Parr, Oxford. (Ab 8. Schuljahr.)

230


	Education et société

