
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 30 (1957-1958)

Heft: 9

Artikel: Die Erziehung - eine Auseinandersetzung mit sich selbst

Autor: Fürst, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851243

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851243
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 9, Seite 173—196 DEZEMBER 1957

Die Erziehung — eine Auseinandersetzung mit sich selbst
Von Hans Fürst, Ried b. Kerzers

Wie? — Höre ich recht? — Die Erziehung soll
eine Auseinandersetzung (mit sich selbst sein? —
Ist denn nicht offensichtlich, daß sie eine
Auseinandersetzung mit dem Kinde ist? Bernhard Shaw

sagt es deutlich: «Die Erziehung ist die organisierte
Verteidigung der Erwachsenen gegenüber der
Jugend.» Die Erwachsenen müssen sich der
Begehrlichkeit, derAnmaßung und der Herausforderungen
der Jugend erwehren, sie in ihre Schranken weisen,
ihnen den Standpunkt erklären, den Meister zeigen.
Jawohl, eine richtige Auseinandersetzung mit der

Jugend, das ist die Erziehung. Wie sollten wir uns
noch mit uns selber auseinandersetzen können, wo
uns die Auseinandersetzung mit der Jugend so in
Anspruch nimmt!

Was haben wir unter einer Auseinandersetzung
zu verstehen? — Man spricht etwa davon, es sei

zwischen zwei bäuerlichen Nachbarn zu einer
Auseinandersetzung gekommen, vielleicht wegen einem

Weg- oder Wasserrecht. Kürzlich ist es zwischen

England und Aegypten zu einer Auseinandersetzung

gekommen wegen dem Suezkanal, und
gegenwärtig findet zwischen Frankreich und Algerien
eine blutige Auseinandersetzung statt. Zu
Auseinandersetzungen kommt es also, wenn Unklarheiten
in Kompetenzfragen auftauchen, wenn jede Partei
glaubt, die andere überschreite ihre Machtbefugnisse,

müsse in ihre Schranken gewiesen werden.
Eine Auseinandersetzung zwischen Nachbarn kann
durch das Recht entschieden werden; Auseinandersetzungen

zwischen Staaten werden meist durch die
Gewalt entschieden.

Wie steht es nun in der Erziehung? Entscheidet
da das Recht oder die Gewalt? — Wir kennen keine
Instanz, welche Zwistigkeiten zwischen Erzieher
und Zögling, wenigstens solange sie die Grenzen
des Normalen nicht überschreiten, rechtlich beilegt.
Also bleibt nur die Gewalt. Es mag niederdrückend
sein, zu konstatieren, daß in unserer Erziehung
derselbe Vorgang, den wir in den zwischenstaatlichen
Beziehungen so sehr als Unrecht empfinden, eine so

große Rolle spielt. Aber Gewalt bleibt Gewalt, werde
sie nun hier oder dort angewendet, da helfen alle
Beschönigungsversuche wenig.

Das klingt natürlich hart. Wie kann man so hohe,

geheiligte Bande, wie sie zwischen Mutter und Kind
bestehen, vergleichen mit den blutigen
Auseinandersetzungen kriegerischer Staaten? Und doch!
Auch die Kriege werden von Menschen gemacht,
von denselben Menschen, die einst Kind gewesen
und jetzt vielleicht Vater sind. Wie sollte da, was
derselbe Mensch tut, im einen Fall so verschieden
sein vom andern? Und wenn wir an das Wort
Dostojewskis denken, daß «jeder von uns allen gegenüber

für alles schuldig ist», da geht uns vielleicht
ein Licht auf für die Zusammenhänge, die bestehen
könnten zwischen der Gewaltanwendung in der
Familie und derjenigen in der Politik. Wir müssen
also damit rechnen, daß in der Familie tatsächlich
Verhältnisse vorkommen, die einer Gewaltanwendung

ebenso rufen und sie provozieren wie die
zwischenstaatlichen Verhältnisse.

Die Situation in der Erziehung

In welchen Verhältnissen, in welcher Situation
spielt sich nun die Erziehung ab? In welcher Situation

stehen sich Erzieher und Zögling gegenüber?

— Da fällt gleich auf, daß hier die Macht eine
hervorragende Rolle spielt. Das Kind ist klein, schwach,
machtlos; der Erzieher ist groß, stark, mächtig,
wenigstens in den Augen des Kindes. Die Macht
steht ganz eindeutig auf Seiten des Erziehers. Da
wundert uns eigentlich, daß es da noch zu einer
Auseinandersetzung kommt und daß diese dem
Erzieher so viel zu schaffen macht.

Die Natur hat das Kind mit allem ausgestattet,
was nötig ist, um einst im Leben auf eigenen Füssen
stehen zu können. Dazu gehört vor allem auch die
Stärke, die Kraft, die Macht. Das Kind besitzt
dieselbe allerdings noch nicht, aber es fühlt einen starken

Drang dazu. Und wie das Kind nun einmal ist,
es kann nicht abwarten, es kennt keine Geduld.
Weil es weiß, daß mächtig sein eine so große Rolle

spielt, will es immer wieder ausprobieren, wie mächtig

es nun schon geworden ist, ob es nun nicht
schon ebenso stark ist als die Erwachsenen oder gar
stärker. Das Bewußtsein der Schwäche ist auch für

173



das Kind fast unerträglich. Wenn es in der Realität
nicht zu bestehen vermag, so dichtet es sich Macht
in der Phantasie und in der Wunschwelt an. Es

identifiziert sich mit dem «tapferen Schneiderlein»,
welches sogar Riesen und gefürchtete Tiere besiegt.

Rei der großen Überlegenheit des Erwachsenen
scheint es dennoch ein Leichtes, mit den Kindern
fertig zu werden. Das Kind führt aber den Kampf
auf der ganzen Front und mit vollem Einsatz. Es

kennt keine Bedenken, keine Zurückhaltung; jedes

Mittel, das ihm einen Sieg erlaubt, ist ihm gut
genug. Es besitzt vor allem eine ganz raffinierte
Fähigkeit, die Schwächen der Erzieher zu entdecken
und auszunützen. Und an solchen herrscht gewöhnlich

kein Mangel.
Wir möchten vielleicht diesen Drang im Kinde,

Schwächen zu entdecken und auszunützen,
verurteilen. Aber dem Kinde stehen eben keine andern
Mittel zur Verfügung. Es ist von Natur schwach,
lebt in einerWelt der Schwäche, kennt das Schwachsein

und hat darum eine besondere Affinität zur
Schwäche, fühlt sich von ihr sozusagen angezogen.

Eine solche Schwäche besteht z.B. in der Scheu
des Erziehers, seine körperliche Überlegenheit voll
zur Geltung zu bringen, weil er wohl fühlt, daß
darin kein Heldentum liegt. Das Kind profitiert
aber auch von dieser sozusagen edlen Schwäche,
welche der Erzieher unter Rücksichtnahme auf das

Wohl des Kindes angenommen hat. — Eine andere
der vielen Schwächen besteht darin, daß der Erzieher

vielfach im Versagen weniger ausdauernd ist
als das Kind im Begehren und Zwängen. — Oder
der Erzieher läßt sich durch Schmeicheleien und
berechnende Liebesbezeugungen überrumpeln. Das
Kind kennt alle Schliche und Ränke, den Erwachsenen

zu besiegen. Ein großer Teil seines Sinnens
und Trachtens strebt nach diesem Ziele. Der
Erwachsene aber hat sich gewöhnlich mit andern Sorgen

zu befassen.
So kommt es denn dazu, daß es den Kindern

tatsächlich gelingt, den Erzieher zu besiegen. Dieser
fühlt sich dann in die Enge getrieben, er sucht seine
überlegene Position zurück zu gewinnen, besinnt
sich auf seine tatsächlichen Vorteile, auf seine
körperliche Kraft und rettet die Situation wenigstens
für den Moment durch den Einsatz von Gewalt. Der
Kampf beginnt aber gleich von neuem, denn das
Kind kann nicht nachgeben, wenn es sich nicht
aufgeben will. So artet die Erziehung in einen ewigen
Kampf, eine ewige Auseinandersetzung mit dem
Kinde aus, eben in eine «organisierte Verteidigung
der Erwachsenen gegenüber der Jugend.» Im besten
Falle trägt der Erwachsene den Sieg davon. Vielfach

aber siegt das Kind. — Liegt nun aber das Ziel

der Erziehung darin, daß wir uns den Kindern
gegenüber zu behaupten und durchzusetzen
vermögen?

Das Ziel der Erziehung

Die Natur will, daß das Kind fähig sei, auf eigenen
Füssen zu stehen und zugleich sich in eine Gemeinschaft

einzufügen. Das ganze Trachten des Kindes
geht von Anfang an darauf aus, dieses Ziel zu
erreichen. Dabei tritt allerdings das Streben nach
Größe, Stärke und Macht vordringlicher in Erscheinung.

Das Kind gerät auf Abwege, indem es seine
Kraft am Erzieher ausprobieren und die Gemeinschaft

mehr beherrschen als sich ihr einfügen will.
Der Erzieher erblickt darin eine Gefahr; er gerät
seinerseits auf Abwege, indem er glaubt, das Ziel
der Erziehung bestehe in einer Abwendung und
Bemeisterung dieser Gefahr. Er sieht die Erziehung
dann als gelungen an, wenn erHerr der Lage bleibt,
seine Stellung zu wahren vermag und das Kind
sich ihm dienstbar unterwirft. Damit wird aber das

Ziel der Erziehung verfälscht. Statt daß das Kind
ans Ziel gelangt, gelangt der Erzieher dahin.
Objekt der Erziehimg aber ist das Kind. Es geht um
das Wohl des Kindes, nicht um dasjenige des

Erziehers.

Das Kind ist eben nicht unser Besitz. Es ist von
der Natur nicht zur Dienstbarkeit, nicht zur Hörigkeit,

sondern zur Selbständigkeit bestimmt. Unsere

Aufgabe besteht nach Pestalozzi darin, dieser
Entwicklung «Handbietung zu leisten». Die Verwechslung

des eigenen Zieles mit dem Ziele des Kindes

richtet in der Erziehung viel Verwirrung an und
bewirkt ein wechselvolles, uneinheitliches Streben.

Damit ist durchaus nicht gesagt, daß nicht auch der

Erzieher zu seinemZiele und zu seiner Befriedigung
kommen dürfe, im Gegenteil. Wenn er seinem

Kinde gegenüber die richtige Einstellung besitzt,
dann bedeutet jeder Erfolg des Kindes auch für ihn
einen Erfolg, und wenn das Kind sein Ziel erreicht,
dann erreicht der Erzieher zugleich sein eigenes.

Welches aber ist derWeg, der zu diesem Ziele führt?

Wege und Irrwege

Um der Entwicklung des Kindes zu einem
selbständigen Wesen Handbietung zu leisten, dürfen

wir es auf keinen Fall zu einer Auseinandersetzung
mit dem Kinde kommen lassen. Daß dies doch

immer wieder geschieht, bringt uns nicht nur um den

Erfolg unserer erzieherischen Bemühungen,
sondern drängt das Kind oft in eine Fehlentwicklung.
Was können wir nun tun, um einer solchen

Auseinandersetzung aus dem Wege zu gehen?

174



Weil das Kind sich schwach fühlt und diese

Schwäche nicht zu ertragen vermag, sucht es sich
einerseits Beweise seiner Stärke zu bringen, indem
es den Erwachsenen, wenn nicht besiegt so doch in
Erregung bringt und andererseits sucht es sich
denselben gefügig zu machen, um mit seiner Hilfe stark
dazustehen. Das Gefühl der Schwäche steht also am
Grunde dieser Fehlentwicklung. Ein erster Schritt
läge darin, diese Schwäche hinter dem Gebahren
des Kindes auch zu erkennen. Das ist durchaus nicht
leicht. Wenn uns das Kind angreift, dann haben
wir eher das Gefühl, es tue dies aus Mutwillen, aus
einem überbordenden Kraftgefühl heraus. Da gilt
es, uns nicht täuschen, nichts vormachen zu lassen.

Erst wenn wir hinter allem protzigen Getue die
Schwäche überzeugend zu erkennen vermögen, werden

wir dem Kinde auch helfen können.

Denn Hilfe ist es, wessen das Kind bedarf; es

braucht Menschen, die stärker sind als es, denen es

sich aber verbunden fühlt gleich wie sie ihm. Dieses
Band ist die Liebe. Aus der Liehe heraus ergibt sich
ein Verhalten, welches das kritische Schwächegefühl
des Kindes auszugleichen vermag. Wir wollen aber
die Sachlage an einem konkreten Beispiel darzustellen

versuchen.
Der zwölfjährige Kurt soll dem Vater einen Brief

zur Post tragen. Kurt weigert sich, trotzt. Ohne einen
Grund zu nennen, erklärt er einfach, er gehe nicht.
Wir haben es hier sicher mit einer Herausforderung
zu tun. Der Knabe will es zu einem Hosenlupf
kommen lassen, will schauen, ob er oder der Vater
dabei als Sieger hervorgehe. Welche Möglichkeiten
stehen nun dem Vater offen?

Er kann die Herausforderung annehmen; er kann
es auf eine Auseinandersetzung mit Kurt ankommen

lassen. Er wird dabei den Druck auf den Knaben

verschärfen, ihm zuerst zureden, Vorstellungen
machen, ihm drohen und ihn vielleicht zuletzt
windelweich prügeln, bis der Knabe schließlich den
Widerstand aufgibt und geht. Der Vater geht bei
dieser Auseinandersetzung als Sieger hervor. Wenn
es ihn auch hart angekommen ist, so hat er doch
die Genugtuung, es trotz allem geschafft zu haben.

— Wie steht es aber mit dem erzieherischen Erfolg?
Ist dies wirklich «dem Gang der Natur in der
Entwicklung des Kindes Handbietung geleistet»? Wir
denken — nein. DerVater hat sich auf einen Abweg
treiben lassen, und deshalb ist im Grunde der Knabe
Sieger und nicht der Vater, wenn er für seinen Sieg
auch teuer genug hat bezahlen müssen. Beide haben
sich gegenseitig das Leben sauer gemacht, und
herausgeschaut hat dabei nichts, im Gegenteil, es ist
allerhand verdorben worden.

Der Vater hätte also alles tun müssen, um einer
solchen Fehlentwicklung vorzubeugen. Welchen
Verlauf würde in diesem Falle der Konflikt
nehmen? — Der Vater erkennt hinter dem Trotz des

Knaben sogleich dessen Schwäche. Er begreift, daß
hier etwas nicht in Ordnung ist, daß Sand ins
Getriebe geraten ist und Kurt nicht mehr aus und ein
weiß. Er ist blockiert, es geht weder vorwärts noch
rückwärts. Man muß ihm helfen, ihn zuerst trösten,
ihn unserer Liehe und unseres Beistandes
versichern. Der Vater spricht ganz ruhig und freundlich

mit ihm, sucht die näheren Gründe seines Trotzes

herauszubringen, suggeriert ihm vielleicht
solche, um ihm aus der Patsche zu helfen und entkräftet

sie. Der Knabe erkennt, daß der Vater sich auf
keine Auseinandersetzimg einläßt und daß eine
solche überhaupt überflüssig ist, da ihm
anderweitige, viel bessere Hilfe angeboten wird. Sein
Trotz verflüchtigt sich und er geht.

Ist hier erzieherisch etwas erreicht worden? —
Das ist wohl schwer zu konstatieren; wir wissen
aber, daß eine Schwierigkeit auf unschädliche Art
und Weise aus dem Wege geräumt worden ist, und
das ist sicherlich der Entwicklung auch Handbietung

geleistet. Die Auseinandersetzung mit dem
Kinde hat also vermieden werden können. Es ist
aber auch zu keiner

Auseinandersetzung mit sich selbst

gekommen. Aber wir haben ja die Rechnung ohne
den Wirt gemacht. Wir haben den zweiten Fall nur
akademisch behandelt, im luftleeren Baum. Wir
haben unterlassen, zu erwähnen, daß sich zwischen
die Überlegung und das Erziehungsobjekt jemand
einschaltet, der auch noch ein Wort dazu sagen will,
und der vielfach die besten Überlegungen über den
Haufen wirft. Dieser Unhold, dieser Spielverderber,
dieser Querulant ist emser eigenes Ich. Mit ihm
müssen wir uns auseinandersetzen, bevor unsere
Überlegungen in die Tat umgesetzt werden können.

Warum stellt sich nun unser Ich so ungebärdig?
— Es ist empört über den Trotz des Knaben. Es
erblickt darin eine persönliche Beleidigung, einen
Prestigeverlust, eine Infragestellung seiner Autorität,

seiner Stellung als Oberhaupt der Familie.
Solches glaubt es nicht annehmen zu können. Darum
braust es zornig auf und ist durchaus geneigt, im
Sinne unseres ersten Falles zu handeln, sich für die

angetane Schmach zu rächen, dem Knaben den

Standpunkt klar zu machen. Das Ich fällt also

vollständig aus seiner Rolle als Erzieher und tritt plötzlich

als sein eigener Verteidiger und Rachegott auf.

Dieses pflichtvergessene Ich muß nun in seine

Schranken gewiesen und ihm der Standpunkt klar

175



gemacht werden. Man muß ihm den Meister zeigen,
daß es nicht mehr zu mucksen wagt, geschweige
denn aufbraust und um sich schlägt. Ja, es soll nicht
allein sich ganz ruhig verhalten, es soll seinen
«Feind» noch anlächeln, ihm gütig zusprechen, ihn
lieben. Das ist wahrlich viel verlangt, und wir können

ahnen, daß es ungemein viel braucht, einer
langen Auseinandersetzung bedarf, bis das Ich so

weit gebracht ist, daß es einer Überlegung Folge zu
leisten vermag. Denn auch das Ich läßt sich ebensowenig

schuhriegeln als ein Knabe. Auch es verlangt
geduldige Führung, Aufklärung, Ermunterung und
Trost. Und es braucht Verzeihung, wenn es immer
in die alten Fehler verfällt und will nicht überfordert

werden. Kurz, dieselbe Behandlung, die wir
sonst dem Kinde angedeihen lassen, müssen wir
unserem Ich zuwenden. Dann wird es nach und nach
in die Lage kommen, vernunftgemäß zu reagieren,
so wie es "unsere Überlegung von ihm verlangt.
Damit ist aber die Erziehung zu einer Auseinandersetzung

mit uns selbst geworden, zu einer
Selbsterziehung.

Wir haben so die Rolle der Auseinandersetzung
mit uns selbst in einem Falle von Trotz gezeigt. Um
uns noch weiter in das Problem zu vertiefen und
noch mehr Klarheit und Überzeugung zu gewinnen,
wollen wir die Bedeutung der Selbsterziehung noch
in anderen Fällen aufzuzeigen versuchen.

Autorität

Autoritäres Wesen und Auftreten stehen heute
mit Recht nicht hoch im Kurs. Wahre Autorität aber
hat ihre Bedeutung in der Erziehung nach wie vor
behalten. Paul Reiwald schreibt in «Das bedrohte
Ich», 1952: «Jeder kennt von seiner Kindheit her
den Lehrer, der nur in die Klasse zu treten braucht,
und er hat Autorität. Ohne zu strafen, ohne besondere

Strenge.» Niemand wird die Vorteile einer
solchen Autorität ernstlich bezweifeln. Wie kommt sie
zustande? Welches ist das Wechselspiel der Kräfte
zwischen Lehrer und Schüler, das sich hier
auswirkt? Zur Erörterung dieser Frage müssen wir
etwas weiter ausholen.

Die Schüler sind ursprünglich dem Lehrer gegenüber

nicht anders eingestellt als den Erwachsenen
allgemein gegenüber: Sie suchen sich an ihm zu
messen, ihn zu überlisten, ihn unterzukriegen, ihn
zu erregen, zum Kampfe herauszufordern. Sie tun
dies dem Lehrer gegenüber nur in noch verstärktem
Maße. Die Autorität des Lehrers oder die
Unterordnung der Schüler sind also durchaus nichts
Naturgegebenes, sondern, wenigstens zumeist, die

Folge einer Anstrengung des Lehrers. Wie hat sich

der Lehrer den Anfeindungen der Schüler gegenüber

zu verhalten, um Autorität zu gewinnen?
Wenn er die Herausforderung annimmt, wenn

er sich auf eine Auseinandersetzung einläßt, wenn
er sich erregen läßt, wütend wird, dann hat er den

Kampf verloren, welches Ende auch die
Auseinandersetzung nehmen mag. Die Schüler buchen
schon die Tatsache als Sieg, daß sie den Lehrer zu
einem Kampfe haben bewegen können.

Der Lehrer ist aber von Natur aus durchaus
bereit, dies zu tun. Er empfindet das Verhalten der
Schüler als Beleidigung und fühlt einen starken
Drang, sich dafür zu rächen. Sein Ich gebärdet
sich nicht anders als dasjenige des Vaters in unserem

Beispiel vom Trotz. Gelingt es dem Lehrer
nicht, sein Ich zu meistern, es in die Schranken zu
weisen, sich mit ihm erfolgreich auseinander zu
setzen, dann wird er sich keine Autorität erringen
können. Reiwald fährt denn auch fort: «Er (der
Lehrer) hat die Jungen und Mädchen für sich. Er
hat sie kraft seiner Persönlichkeit; er schöpft seine

Autorität aus sich und. wie ich immer beobachtet
habe, aus einer besonderen Art der Selbstbeherrschung.»

— Diese Selbstbeherrschung ist eben ein
Teil der Auseinandersetzung mit uns selbst. Sie

vermag aber das Wesen der Autorität nur teilweise
zu erklären. Wie beim Trotz so gilt es auch hier,
hinter dem Verhalten der Schüler die Schwäche

zu erkennen, diese durch entsprechende Maßnahmen

wie Lob, Anerkennung, Wertschätzung, Liebe
zu mildern. Wir dürfen also nicht bei der sich nach
außen hin passiv auswirkenden Selbstbeherrschung
stehen bleiben, sondern zur konstruktiven Tat weiter

schreiten.
Ein von Affekten beherrschter Lehrer vermag

die Schüler nicht zu durchschauen, vermag hinter
ihrem protzigen, aggressiven Wesen die Schwäche
nicht zu erkennen. Er ist von seiner Selbstverteidigung

so in Anspruch genommen, daß zur Erkenntnis

der Umwelt nichts mehr übrig bleibt. Er muß,
wie Reiwald sagt, wenigstens einen Teil seiner
«Affekte in Interesse verwandeln».

Wenn es dem Lehrer so möglich geworden ist,
sich von der Schwäche und Hilfsbedürftigkeit der
Schüler zu überzeugen, so erheben sich neue
Gefahren. Das Ich in ihm möchte nun über die Schüler

triumphieren und ihnen ihre Schwäche auch

zum Bewußtsein bringen. Dieser Versuchung ist
mit aller Energie zu widerstehen. Wir dürfen nicht
auf die Schwächen der Schüler bauen, sondern auf
ihre positiven Seiten, auf ihren guten Willen, ihre
Lebensfreude, ihren Wissensdurst, ihre
Unternehmungslust usw. Diese müssen mit allen Mitteln
gefördert werden. Aber auch dies geht nicht ohne

176



weiteres. Es steckt in jedem Menschen eine
Abneigung gegen jeden Fortschritt des andern, die
sich in Form von Neid und Mißgunst kundgibt.
Jeder Fortschritt des andern beeinträchtigt in
irgend einer Weise unsere eigene Stellung. Es widerstrebt

uns darum, einem andern Menschen zum
Fortschritt zu verhelfen. Von diesem Widerstreben
ist auch der Lehrer nicht frei. Er muß es

überwinden, er muß sich mit ihm auseinandersetzen,
es durch Überlegungen auflösen, in positivere
Einstellungen verwandeln.

Durch die Beachtung aller dieser Punkte erweckt
der Lehrer beim Schüler ungefähr folgenden
Eindruck: Der Lehrer läßt sich nicht herausfordern;
er läßt sich in keinen Kampf, in keine Auseinandersetzimg

ein; er läßt sich nicht reizen, nicht hoch

nehmen, nicht in Erregung bringen; er meint es

gut mit uns, er lobt uns, er anerkennt uns, er nimmt
uns ernst; sein ganzes Trachten geht nur darauf

aus, uns zu fördern, etwas aus uns zu machen; nie
versucht er, für sich selber Vorteile zu unseren
Ungunsten zu ergattern; wir brauchen von ihm
nichts zu befürchten; auch wenn er uns straft,
geschieht es zu unserem Heil; warum sollten wir uns
einem solchen Lehrer nicht fügen?

Geduld

Allgemein anerkannt wird die Bedeutung der
Geduld, die in der Erziehung oft auf eine harte
Probe gestellt wird. Was hat nun Geduld mit
Selbsterziehung zu tun? Hier brauchen wir nicht lange
zu suchen. Geduld haben, das heißt doch wohl
nichts anderes, als nicht ungeduldig werden. Und
um nicht ungeduldig zu werden, bedarf es einer
Auseinandersetzung mit uns selbst. Die ichhaften
Ansprüche, die Lust, aus der Haut zu fahren, müssen

zugunsten der Notwendigkeiten der Erziehung
zurückgestellt, in ihre Schranken gewiesen, bemeistert

werden.
Am meisten Geduld fordern vom Lehrer die

schwachen und meist schwierigen Schüler. Sie sind
für den Lehrer ein Stein des Anstoßes. Sie berauben

ihn seiner Zeit, seines Erfolges, seines guten
Rufes als Lehrer, seiner Freude am Unterricht. Sie
bereiten ihm nichts als Ungelegenheiten. Und doch
haben gerade sie die Betreuung durch den Lehrer
besonders nötig. Und der Lehrer muß auf die
bestmögliche Art mit ihnen fertig werden, denn er kann
sie nicht aus seinem Pflichtenkreis ausschalten. Da
braucht es denn Geduld. Das Ich des Lehrers, das

rasch einem Ziele zueilen, von Erfolg zu Erfolg
schreiten und Anerkennung ernten möchte, muß
in den Hintergrund treten. Es muß sich damit ab¬

finden, daß es in der Erziehung nicht um den Lehrer,

sondern um den Schüler geht. Dieser soll ans
Ziel gelangen, nicht der Lehrer, und es ist ihm dazu
so viel Zeit zu lassen, als den schwierigen
Umständen seiner Veranlagung entspricht. Der Lehrer

muß sich gedulden, muß dulden, muß an sich

halten, die Affekte des Unmutes, der Enttäuschung,
der Verzweiflung zurückdämmen.

Aber hesser ist es, wenn er sie in Interesse
verwandelt, in Interesse für den Schüler, daß er
Einsicht gewinne in dessen Not, ihm darin beizustehen

vermöge und Möglichkeiten finde, ihm zu helfen.
Die Selbstliebe wird dann zur Liebe zum Schüler,
die Anliegen des Schülers zu denjenigen des Lehrers.

Der Lehrer lebt und strebt dann nicht mehr
für sich, sondern für den Schüler, und er erlebt
auch darin Freude, Freude an kleinsten Fortschritten

oder vielleicht auch nur an Zeichen guten Willens

und der Dankbarkeit seitens des Schülers. Auf
einmal merkt er, daß er ja gar keine Geduld mehr
zu haben braucht, gar keine Kräfte mehr zurück-
stauen muß; er ist ganz Aktivität geworden für den
Schüler. Wir verstehen dann das Wort Pestalozzis:
«Ein Lehrer, der Geduld haben muß als Erzieher,
ist ein armer Teufel — er muß Liebe und Freude
haben.» Geduld haben heißt dann, die ichbezogenen

Affekte der Ungeduld verwandeln in Liebe
und Freude, in Interesse für die Schwierigkeiten
der Schüler und in aktive Hilfe. Der Weg dazu
führt über eine lange Auseinandersetzung mit dem

Ich, das seine Interessen mit großer Hartnäckigkeit
und Geschicklichkeit verteidigt.

Humor

Ein gesunder Humor hilft über manche Schwierigkeit

hinweg, über welche die Erziehung stolpern
könnte. «Humor ist, wenn man trotzdem lacht.»
Wir merken gleich, daß in diesem «Trotzdem»
eine Auseinandersetzung angedeutet liegt. Man
lacht, trotzdem es einem ums Weinen wäre. Sicher
ist es manchem Erzieher in seiner Arbeit oft ums
Weinen. Von einem weinenden Erzieher ist aber
sicher nicht viel zu erwarten, auch wenn er nur
innerlich weint. Im Humor erheben wir cms vom
Weinen zum Lachen, von der Passivität zur Aktivität,

von der Destruktion zur Konstruktion, vom
Pessimismus zum Optimismus. Es handelt sich um
eine Umwandlung, die in jeder Hinsicht der
erzieherischen Arbeit zugute kommt und die Frucht
bildet ebenfalls einer Auseinandersetzung mit uns
selbst. Sehen wir zu:

Ein Lehrer erzählt den Schülern eine Geschichte.
Gerade da, wo diese am spannendsten zu werden

177



beginnt, fängt Peter an, mit seinem Nachbar zu
schwatzen. Der Lehrer unterbricht die Erzählung;
es arbeitet in ihm, es würgt ihn, seine Augen
funkeln, es droht eine gewittrige Entladung. Aber auf
einmal erheitert sich sein Gesicht, ein Lächeln
huscht über seine Lippen, und — die Stille benutzend,

die inzwischen eingetreten ist -— erzählt er
weiter, gerade als ob nichts passiert wäre.

Und doch ist etwas passiert. Etwas Großes. Der
Lehrer hatte mit aller Sorgfalt eine packende
Erzählung ausgesucht, sie kmdergemäß zurechtge-
schnitten, sie spannend zu erzählen versucht; er
hatte erwartet, die Kinder würden voll Begeisterimg

und Staunen an seinem Munde hängen, ihn
bewundern, hochschätzen und lieben; sie würden
ihm dankbar sein und ihm auf lange Zeit keine
Ungelegenheiten mehr bereiten. — Statt dessen

schwatzt Peter. Er zeigt damit nicht nur, daß er
ein Bedürfnis hat, auch etwas zu sagen, er zeigt
zugleich, daß ihn diese Geschichte nicht im geringsten

interessiert, daß sie schlecht vorgetragen wird,
daß er vor dem Lehrer weder Angst noch Bespekt
habe, geschweige denn ihn liebe und daß dieser
seine Erwartungen nur ruhig begraben könne.

Das Ich des Lehrers ist im Begriffe gewesen,
sich furchtbar zu ärgern. Ein Zorn und eine Wut
über diesen Frechdachs sind in ihm aufgestiegen.
Aber weil er gewohnt ist, sich mit seinem Ich
auseinanderzusetzen, hat er dieses in seine Schranken
gewiesen, daß es ganz klein geworden ist. Und da
kamen ihm auf einmal verschiedene Dinge komisch
vor: Sein aufgeblähtes Ich, das im Begriffe war,
aus einer Laus einen Elefanten zu machen — und
die Kühnheit des kleinen Peter, der es wagte,
diesem Ungetüm entgegen zu treten. Eine wohlige
Wärme stieg in ihm auf, ein befreiendes Gefühl.
Er war frei geworden von seinem Ich, das ihn zu
erdrücken drohte, er hatte den Weg gefunden zum
Du, hatte auf einmal offene Augen für die Komik
der Situation, die ja im Grunde der Tragik nicht
entbehrte. Die Tragik bestand aber nur darin, daß
der Lehrer sich selber zu wichtig nahm, und sie

verschwand mit der Blähung dieses Ich.
Der Humor ist die Folge einer gelungenen

Auseinandersetzung mit dem Ich. Je mehr wir die
Ansprüche unseres Ichs mäßigen, umso wertvoller
und interessanter erscheint die übrige Welt, umso
lebenswerter das Leben. Dann erhalten sogar Dinge
einen Wert, die wir vorher für wertlos betrachteten
oder gar als sehr unliebsam und störend empfanden.

Gustav Manz schreibt in der Einleitung zu
«Lachender Ernst»: «Der Humor ist eine große
Bejahung, aber er begnügt sich nicht damit, Dinge
zu bejahen, die schon im Jazustande sind, heitere

glückliche gelungene Dinge, sondern sucht gerade

diejenigen in seine bejahende Welt hinüber zu
ziehen, die zunächst verneint erscheinen: alle schweren,

harten, bitteren und am Ende gar die trostlosen

und verzweifelten Dinge.» — Wir begegnen
gerade in der Erziehung so vielen Dingen dieser
zweiten Art, Dingen, an denen wir entweder achtlos

vorüber gehen, weil sie uns zu unbedeutend
vorkommen, oder die wir verachten und bekämpfen,

weil sie uns lästig sind, daß wir im Humor eine
überaus günstige Einstellung erblicken dürfen.

Wir haben erkannt, wie in der Behandlung des

Trotzes, in der Autorität, der Geduld und im
Humor die Auseinandersetzung mit uns selbst die
führende Rolle spielt. Wir könnten so eine

Erziehungsfrage um die andere erörtern, immer
ungefähr mit demselben Erfolg. So können wir sagen,
daß die Auseinandersetzung mit uns selbst tatsächlich

fast die ganze Erziehung ausmacht. Nicht die

ganze, aber den größeren Teil davon. Sie schafft
nicht nur günstige Voraussetzungen für die erfolgreiche

Anwendung vernünftiger, überlegter
Erziehungsmaßnahmen, sie wirkt selbst erziehend,
vorbildlich. Das Kind soll ja durch die Erziehung dazu

angeleitet werden, selbständig zu werden, d.h. sich
auch selbst zu erziehen. Im Erzieher in unserem
Sinne erlebt es dazu ein Vorbild, welches bekanntlich

wirksamer erzieht als jede andere Maßnahme.

Es ist ein Uebel, daß sowohl Lehrer als Inspektor
Fehler aufdecken müssen, weil sie dadurch so gerne
der Gewohnheit verfallen, nur Fehler zu sehen und

zu tadeln, anstatt vor allem das Gute zu erkennen
und zu loben.

Thuma
Uhren

Bijouterie

Neugasse 5, St. Gallen

178


	Die Erziehung - eine Auseinandersetzung mit sich selbst

