
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 30 (1957-1958)

Heft: 5

Artikel: Einbruch in die Kinderseele : die Gefahren der Psychoanalyse bei
Kindern

Autor: Picard, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 5, Seite 85—104 AUGUST 1957

Einbruch in die Kinderseele
Die Gefahren der Psychoanalyse bei Kindern

Yon Max Picard

Charakteristisch ist heute: die Probleme der
Erziehung gelten fast nur dem unbegabten und
anormalen Kind; man hat den Eindruck, man gehe vom
anormalen aus und betrachte das normale Kind als

einen Sonderfall.
Das paßt zu der allgemeinen Tendenz heute, nur

das Auffällige, Überdeutliche zu beobachten. Die
Erscheinungen heute sind fast alle ungeformt — in
einer solchen Verschwommenheit hebt sich allein
das Anormale plastisch hervor, man sieht es
überhaupt nur; nur das Anormale vermag dem Auge
aufzufallen.

Ein Phänomen gilt nur, wenn es krisenhaft,
auffällig ist, nur dann ist es diskussionswürdig. Man
apperzipiert es sonst gar nicht, man sieht zum
Beispiel die Ehe nicht zum vornherein als ein ganzes
Phänomen, das primär gilt und das erst sekundär
von dem abhängig ist, was in ihm geschieht; man
sieht heute die Ehe primär als ein Phänomen, das

eine Gelegenheit ist für Krisen; man sieht die Ehe

von der Krise aus. Es gibt heute eine besondere

Terminologie des Krisenhaften, in der allein man zu
diskutieren und darzustellen vermag.

Aber daß man die Erscheinungen nur auf das

Anormale, Aufgeschlitterte hin ansieht, das wirkt
auch vom Betrachtenden zurück auf den Betrachteten:

Man nimmt nicht nur das Zersplitterte,
Verstörte wahr, man erzeugt es auch dort, wo man
wahrnimmt.

Die analytische Psychologie sucht den Defekt des

Kindes in Beziehung zu setzen, zum Beispiel zu
seiner häuslichen Umgehung oder zu seinen früheren

Eindrücken, sie stellt eine Kausalreihe auf von
dem Ereignis, das sie für die Ursache hält bis hin
zu der Fehlleistung. Ein Schüler hat vielleicht
gestohlen — der analytische Psychologe erfährt durch
die Analyse, daß der Schüler eine Stiefmutter hat,
die ihn nicht gut behandelt, und er meint, das
unterdrückte Ich habe sich durch einen kühnen Diebstahl

beweisen wollen, kompensierend, daß es doch
frei sein könne: die ganze, runde Erlebniseinheit, die
vor der Analyse im Schüler bestand, wird ausein¬

andergenommen, hintereinander von Situation zu
Situation aufgereiht und schließlich der Diebstahl
als das Ende dieser langen Kausalreihe hingestellt
Der Schüler kommt zur Einsicht, daß er nicht zu
stehlen brauche, und er wird vielleicht von seiner

Verstörung befreit.
Diese Auflösung der Erlebniseinheit beim Kinde

in die vielen aufeinanderfolgenden Glieder des

Kausalablaufes ist gegen das Wesen der kindlichen
Psyche. Die kindliche Psyche lebt von ihrem Ganzen

aus, sie nimmt auf von ihrem Ganzen her, und
sie bewahrt das Aufgenommene im Ganzen. Selbst
ein noch so intensives Einzelerlebnis bleibt nicht
isoliert: man hat gesehen, wie wenig der Schock
einer Bombardierung im Krieg die kindliche Psyche
in Mitleidenschaft gezogen hat. Ein heftiges
Einzelerlebnis wird im Ganzen der Psyche aufgelöst, es

geht im Ganzen unter, und wenn es nicht
ausgeglichen werden kann, verändert es das Ganze;
das Ganze wird dann anders bestimmt. Ein Einzelnes

wird so auf unheilvolle Weise Mitte, das ist
dann eben die Verstörung des Kindes. Aber dann
ist diese Mitte überall in der Psyche, das

Einzelerlebnis, das allzu intensive, wird dann zum Ganzen

— so ist die kindliche Psyche immer, auch jetzt,
eine Einheit.

Selbstverständlich kommen auch Psychosen beim
Kind vor, die ihrer Form nach den Psychosen der
Erwachsenen gleichen. Wesensmäßig sind sie aber

etwas ganz anderes, weil sie sich auf dem Boden der
kindlichen Seele abspielen. Es wird vom Ganzen

aus zu den Teilen, die auf das Kind zukommen,
gelebt, es ist nicht wie beim Erwachsenen: hier wird
der Einfluß des Ganzen immer geringer, er lebt von
Teil zu Teil, er schließt ein neues Erlebnis an die
vorhandenen Erlebnisglieder an, und das Ganze der
Psyche ist fast nur etwas, das die einzelnen Erlebnisglieder

äußerlioh umfaßt und ihnen einen bestimmten

Erlebniston gibt.
Der analytische Psychologe geht also von seiner

Psyche, von der Psyche des Erwachsenen aus, wenn
er ein einzelnes Erlebnis aus dem Ganzen der kind-

85



liehen Psyche herausholt — das ist gegen die Art
der kindlichen Psyche, aus der nichts Einzelnes

abgetrennt werden kann.

Ich isage nicht, daß dean Kind nicht durch diese

Methode geholfen werden könne, aber ich sage, daß
die Art dieser Methode ein Trauma sei für die kindliche

Psyche, selbst wenn seine Psyche von einem
Defekt befreit wird. Denn das Kind wird durch
diese Methode zum Erwachsenen hingerissen, es

wird aus seiner Welt geholt, vielleicht in einen
besseren Zustand geholt, aber es kann ein Wesentliches

verlorengehen: die besondere kindhafte Welt.
Die kindliche Psyche in ihrer Einheit — durch sie

ist das Kind erst Kind, wegen dieser Einheit gehören
alle Kinder durch alle Rassen hindurch zueinander,

wegen dieser Einheit glaubt die kindliche Seele,

und weil sie sich immer als ein Ganzes bei sich hat,
kann sie sich verwandeln in ein Stück Holz, in eine

Puppe, in die Figur eines Märchens, das Kind ist
trotzdem immer bei sich, unabhängig von Zeit und
Raum, immer ist eine ganze, geschlossene Welt da.

Es ist aber notwendig, daß der Mensch in seiner
Kindheit eine geschlossene, geformte innere Welt
habe als Muster einer geschlossenen und geformten
Welt für später. Die Welt des Kindes ist eine deutliche

primäre Gegebenheit, eine Vor-Gegebenheit,
das heißt über alle menschliche Erfahrung
hinausgehend, a priori vorliegend, auch transzendierend,
und der Mensch kann nicht von dem, was ihm
vorgegeben ist, wegleben.

Durch seine Methode holt der analytische
Psychologe das Kind aus der kindlichen Welt in die
Welt des Erwachsenen hinüber. Das ist auch die
Gefahr bei der Erziehung heute, daß der Erzieher
den Schüler zu sehr zu sich hinholt, daß er die Welt
der Jugend aufbricht zu den Erwachsenen hin. Der
Erzieher muß das Neue, das er dem Kinde bringt,
so bringen, daß das Ganze der kindlichen Psyche
bewahrt bleibt. Das Ganze der Psyche darf nicht
aufgerissen, es soll nur erweitert werden; das Neue
muß als eine Vermehrung des Ganzen gespürt werden

— des Ganzen, nicht des Einzelnen.

*

Ich habe von dem Schüler berichtet, dessen Diebstahl

der Psychologe mit den familiären Umständen
erklärt hat. Was ist durch diese Erklärung geschehen?

Ein deutlicher Akt gegen die Moral; der Diebstahl

ist eine Folge von zufälligen familiären
Umständen hingestellt, fast so, als ob man die familiären
Umstände mit dem Diebstahl vertauschen könne:
der Mensch ist nicht mehr Ursache einer Situation,
sondern bloß noch Folge; er verursacht nicht mehr

selber, er wird bloß noch verursacht; die immittelbare

Beziehung der Person zu einem Sachverhalt
ist eliminiert; der Mensch ist bloß eine der vielen
Möglichkeiten der äußeren Situation. Eine falsche

Handlung, ein Irren, das, was man früher eine
Sünde genannt hat, ist durch die rein psychologische
Erklärung nicht mehr eine Handlung des Menschen
in seiner Freiheit — durch die psychologische
Erklärung steht er vor seiner Handlung als vor einer
Sache, für die er nichts kann und für die er nicht
haftet, er steht ihr fremd gegenüber, sein Menschsein,

seine Freiheit ist ihm genommen in dem, was
er doch schließlich selbst gewollt hat; seine Freiheit,
sein Menschsein ist wie in einem imaginären Raum
hinter ihn zurückgeworfen.

Es ist gewiß, daß man manchmal für eine falsche

Handlung eine psychische oder körperliche Ursache
angeben kann und daß man weitere falsche
Handlungen verhindern kann, indem man dem Fehlenden

die Ursache bewußt macht, aber man bedenke,
was der Mensch auf diese Weise verliert! Dort, wo
der Mensch zwischen Gut und Böse wählt oder

wenigstens dasteht als einer, der wählen kann, selbst

wenn er es nicht fertigbringt zu wählen, dort ist er
in jenem Raum, wo die Figuren der großen Tragödie
sind. Er ist nicht selber in der großen Tragödie
darin, aber wenigstens in dem Raum, wo sie
geschieht. Dieser Raum einer großen Welt, einer Welt
überhaupt, wird ihm durch die Psychologie genommen.

Richard III. mordet in der psychologischen
Sphäre nicht, weil er sich entschieden hat, König
zu werden und es zu bleiben, sondern weil er einen
Buckel hat. Mord und Buckel sind evident keine
Äquivalente. Was dem Menschen durch die
analytische Psychologie verlorengeht, sieht man daran,
wenn man Richard III. psychologisch betrachtet:
Es geht ihm die Beziehung zur Größe und zur Welt
der Werte verloren.

Noch einmal jener Schüler, der wegen eines
Diebstahls psychologisch analysiert wurde: Die Sucht
zu stehlen wurde ihm durch die Behandlung
abgenommen, er wird auch nicht moralisch bestraft
und nicht durch Gefängnis, aber er wird in seiner
Menschenart reduziert, eben weil ihm die Beziehung
zur Größe und zur Welt der Werte genommen wird.
Ein solcher Schüler ist nicht geheilt, nur dies ist
geschehen: er ist wieder betriebsfähig gemacht, repariert.

Das heißt aber nicht, daß man einen fehlenden
Schüler, nur damit er in seinem ganzen Menschenwesen

mit Schuld und Sühne und Reue erhalten
bliebe, nicht einer psychologischen Analyse
unterwerfen solle — das wäre das Unmenschlichste, den

86



Fehlenden in seinem Zustand zu belassen, nur
damit der ganze Mensch erhalten bliebe. Das wäre ein
ästhetische Haltung. Auch ich würde, wenn ich
keine andere Therapie wüßte, selber zur
psychoanalytischen Therapie greifen, aber ich würde, hoffe
ich, heftig darunter leiden, daß ich einen Menschen

nur so heilen könnte, indem ich ihn zu einem
reduzierten Menschen mache. Und durch mein
Leiden, durch die Erkenntnis meines Mangels und
meiner Schuld würde das Leid und die Schuld, die
der andere nicht haben kann, ersetzt — ich hätte
aber immer die Gewißheit, mein Leiden sei nicht
genug. Ich meine also nicht, daß man einen
Menschen lieber nicht von seiner Störung befreien, also

psychologisch analysieren solle, ich meine aber, daß

man auf die Gefahren dieser Therapie hinweisen
müsse.

Ein Gegenbeispiel zu der psychoanalytischen
Behandlung dieses fehlenden Schülers: In dem eben
erschienenen dritten Band von Hegels Briefen wird
berichtet: Hegel hatte einen unehelichen Sohn, Ludwig,

den er, als er später heiratete, in seine Familie
nahm. Aber der uneheliche Sohn fühlte sich nicht
wohl neben den anderen ehelichen Geschwistern,
er verschloß sich und wurde auch durchtrieben, er
kam in eine kaufmännische Lehre nach Stuttgart,
veruntreute hier acht Groschen und durfte nun den
Namen Hegel nicht mehr führen. Das verstockte
ihn erst recht, er ging als Söldner nach Nieder-
ländisch-Indien; man weiß nicht, ob ihn Hegel selber

dorthin schickte oder ob er dorthin floh. Ein
Zeitgenosse Hegels, Professor Leo, berichtet, Hegel
habe durch diese Wendung «einen tiefen Schmerz

gehabt, und sein eigenes Verfahren, von dessen

Notwendigkeit er zwar durchdrungen war, sei ihm ein
schwerer Kampf und ein steter Vorwurf gewesen».

Bei dem Knaben, der in die psychologisch-analytische

Behandlung kam, wurde Leid weggetrieben
wie ein Defekt, das Leid, ein Phänomen, das zu der
höchsten Kategorie der menschlichen Phänomene

gehört — denn Liebe, Güte, Tod ist dort, wo das

Leid ist —, das Leid wurde weganalysiert, wie ein
Auswuchs wegoperiert, das Leid wurde nivelliert zu
etwas Manövrierbarem. Der Knabe wurde von
seiner Verstörung befreit, aber auch von den Phänomenen

der höchsten Kategorie; er gewann, aber er
verlor wahrscheinlich mehr als er gewann. Bei

Hegels Sohn wurde das Leid nicht weggenommen,
sondern vom Vater mitgetragen und nicht nur aus
Liebe für den Sohn mitgetragen, sondern auch für
die Ordnung der Welt, zu der das Leid gehört.
Hegel, der den menschlichen Geist und die menschliche

Geschichte nur abstrakt-idealistisch begriff,
hier ließ er sich selber konkret-persönlich ergreifen:

dieses konkrete nahe Leid und die Ferne der
abstrakt-idealistischen Betrachtungen gehören
zueinander.

Wahrscheinlich sammelt sich das Leid, das man
so künstlich entfernt hat, doch insgeheim anderswo

an und bricht dann, losgelöst aus dem Verbände
der Phänomene, zu denen es gehört, losgelöst von
Liebe, Güte, Gott, isoliert mm und darum maßlos,
auf eine ungeheure Weise über die Menschen herein,

als ein über alles Maß schrecklicher Krieg und
ein maßloser Greuel.

*

Eine andere Gefahr der psychologisch-analytischen

Therapie: wenn sie das Ganze der kindlichen
Psyche, die Einheit, spaltet, um zur Ursache der
Verstörtheit zu gelangen — wo ist die Grenze, die
beim Eindringen in eine andere Psyche nicht
überschritten werden darf? Individuum heißt das

Unteilbare: Wo gelangt der Prüfende an das Unteilbare,

wo muß er aufhören? Es gibt im Menschen
hinter allem Bewußten und hinter allem Unbewußten

einen Baum des Schweigens, in den nicht
hineingeredet werden darf, in den nur hineingeschwiegen
wird und von dem aus nur geschwiegen wird und in
den auch ein Höherer als bloß der Mensch
hineinschweigt. Dieser Baum ist unberührbar, er ist es an
sich, ohne jeden Grund von vorneherein unberührbar,

aber auch mit Grund, denn von diesem Raum
des Schweigens im Menschen geht ein Heil und
auch Heilung aus auf den Menschen.

Durch jede Analyse aber, durch das bloße Faktum

des Analysierens, kann der Raum des Schweigens

unruhig gemacht, erschüttert werden. Es ist
wahrscheinlich, daß viele Fälle von Verstörtheit,
ohne daß sie auffallen, in sich geheilt werden von
diesem Raum des Schweigens her. Vielleicht sollte

man diesem schweigenden Raum und der Ganzheit
der Psyche doch mehr überlassen, ihrer Macht mehr
vertrauen als der Psychotherapie — aber wer hat
dazu den Mut? Unsere Zeit lebt vor allem aktiv und
glaubt überhaupt nur zu leben durch das Aktive;
nicht das Abwarten gilt, sondern das sofortige Tùn;
nur wo sichtbar etwas getan wird, scheint gelebt zu
werden, das unhörbare, unsichtbare Tun, das Tun
durch das Nichttun, und das eben entspricht dem
Raum des Schweigens — das gilt nicht mehr.

Ein Mitglied der Unesco erzählte mir. daß er
diese Fragebogen an verschiedene Schulen geschickt
habe. Man wollte von den Sechzehn- bis Achtzehnjährigen

wissen, wie sie zum Tode stünden und
wofür sie zu sterben bereit seien. Eine einzige
Antwort, meinte er, sei wichtig gewesen. Es war eine

Klasse von Mädchen, die so antworteten: Sie wollten

87



vom Tode nichts wissen,' und für was sie zu sterben
bereit seien, sei das Geheimnis jedes Einzelnen und
Geheimnis solle das bleiben. Das hat mich gerührt,
noch mehr aber gerührt hat mich, daß der Herr von
der Unesco sagte, er habe sich nach diesem Brief
geschämt, daß er in die Seele dieser Mädchen mit
dem Fragebogen habe einbrechen wollen.

Es gefährdet also die Psyche, wenn man in sie

durch die Analyse eindringt. Es ist auch darum
gefährdend, weil man durch das Eindringen die

Psyche des andern beherrschen kann. Man kann
das Innere eines anderen nicht nur dorthin wenden,
wohin sich zu bewegen der Andere einverstanden
ist, sondern auch dorthin, wo er eigentlich nicht sein

will. Die analytische Psychologie dringt schon durch
die Methode, vor aller Therapie, in den Menschen
ein, und sie dringt weiter ein als jede andere Therapie.

Die analytische Psychologie wirkt überhaupt
nur durch dieses Eindringen. Diese Methode hat
etwas Totalitäres an sich: das Eindringen in das

Innerste eines Menschen gehört zum System des

Totalitären, auch des politisch Totalitären. Wie im totalitären

Staat der Mensch kein Haus mehr hat, in dem

er vor dem Eindringen der Allmacht des Staates

sicher ist, so hat auch die Psyche des Menschen
keine Sicherheit mehr, daß ihr Unberührbares vor
dem Eindringen geschützt bleibt.

Wohl verlangt man von dem Psychotherapeuten,
daß er selber eine Analyse durchmache, ehe er
einen anderen analysiere, und man meint, er sei

dann autorisiert, in die Psyche eines anderen
einzugreifen. Aber das ist keine wirkliche Autorisation.
Wirklich autorisiert ist nur jener, der weiß, daß er
sich jeden Augenblick vor einem Höheren, als der
Mensch ist, prüfen muß. Die Analyse, die der
Psychotherapeut an sich selber vornimmt, ist nur eine
Säkularisation des religiösen Aktes, in dem der
Mensch sich vor Gott prüft.

*

Die Psychoanalyse geschieht wohl in der Zeit,
das heißt, es muß ein gewisses Maß von Zeit
aufgewendet werden, bis der psychische Zustand
erforscht ist, aber das ist nicht die Zeit, in der der
Mensch ganz mit dem anderen Menschen lebt, er
lebt hier nur in einem Teil der Zeit mit ihm, in
jedem Teil, der die Symptome der Störung betrifft.
Es kann lange dauern, bis diese Symptome gedeutet

werden können, und doch ist diese lange Zeit
nur ein verlängerter Augenblick, denn diese Zeit
hat keine Tiefe, sie ist nicht angefüllt durch das

ganze Zusammenleben, die Zeit ist nur an der
Oberfläche gestreift durch etwas Zweckhaftes, nur durch
das, was zur Diagnose der Psychose gehört. Der
Analysierende ist nur durch die Apparatur seiner

Methode beim anderen. Die Seele wird um ihre Zeit,
die Seelenzeit, betrogen, es wird ihr nur die zweckhafte,

ihre inadäquate Uhrenzeit zur Verfügung
gestellt. Die analytische Psychologie ist eine
Reduzierung des ganzen Mitlebens auf einen apparathaften

Vorgang ohne Liebe. Es mag einmal oder
zweimal geschehen, daß ein Analysierender durch
die Liebe die Apparatur überwindet, aber welcher
Mensch, der berufsmäßig einen Verstörten nach
dem anderen analysiert, darf sich zutrauen, daß

er für jeden Liebe bereit habe! Die Analyse-Apparatur
dient als Ersatz für die Liebe.

' Man dringt in das Innere ein — das ist nur eine

Fortsetzung der allgemeinen Expansion überhaupt.
Im Äußeren ist nichts mehr zu erobern, nun erobert

man das Innere. Außen ist alles zu hell, geblendet
ist man von der Helligkeit der allzu vielen Objekte,
im Dunkeln und Vagen des Innern ist man nicht
dem Grellen ausgesetzt. Und das Vage und Dunkle
im Innern setzt der Expansion auch keine Grenzen.

*

Die analytische Psyohologie kümmert sich nicht
nur um den psychisch gestörten Schüler, sie kümmert

sich auch um den gesunden. Sie prüft ihn mit
Tests, ob, wie und in welchem Grad er begabt sei.

Eine Prüfung mit Tests kann aber nichts Wesentliches

über die Begabung des Kindes aussagen, denn
die Psyche des Blindes gilt bei einem solchen Test
nicht mehr als ein psychologischer Apparat, der
registriert, was zu ihm gebracht wird. Diese Psychologie

geht von der ganz und gar falschen Meinung
aus, daß die kindliche Psyche überhaupt darauf
warte, zu reagieren, ja daß sie nur existiere, wenn
sie reagiert. Die Psyche des Kindes ist aber gar nicht
registrierbereit, sie ist in sich geschlossen, wie rund,
zu sich selbst hingewendet, nicht im Sinne des

Egoistischen, sondern sich selbst erfüllend, ganz sich

anfüllend, in sich selbst bestehend und in sich selbst

ruhend. Sie hat alles bei sich. Eine so gestaltete
Psyche kann nicht sofort reagieren, sie ist viel zu
sehr in sich selber, als Ganzes bei sich selber, nichts
ist wie beim Erwachsenen bei ihr aufgebrochen, daß
sie das von außen auf sie Zukommende gleich zu
sich einließe.

Die Psyche des Kindes addiert nicht, sondern sie

assimiliert, sie fügt das Neue nicht reaktiv an,
sondern sie dehnt sich und nimmt, sich dehnend, das

Neue auf. So merkt sie kaum, daß sie ein Neues

aufgenommen hat, sie ist nicht beschwert durch das

Neue. Begegnet sie aber einmal einem Neuen, das

sie nicht gleich assimilieren kann, so muß sie

zuerst aus sich herausgehen, sich selbst verlassen, sie

muß viel hinter sich zurücklassen, bevor sie auf
etwas Neues zugehen kann; ein Ganzes, eine Welt

88



wird dann gewagt, um das Neue zu sich zu nehmen,
und darum ist die Bewegung weg von dieser Welt
schwerfällig, langsam. Das Kind hält sich fest an
sich selber.

Es ist nicht wie beim Erwachsenen, wo nichts
mehr gewagt wird, wo das Neue, das kommt, gleich
auf ein anderes Neues, das eben angekommen ist,
trifft. Eine Welt werde beim Kinde gewagt, habe

ich gesagt, das ist viel: eine Welt, in der jeder Teil
eigentlich kein Teil, sondern die Stellvertretung des

Ganzen ist, so sehr ist alles miteinander verbunden.
Diese geschlossene Welt des Kindes, die dem Kinde
paradiesisch-naturhaft vorgegeben ist, sucht der
Erwachsene später sich bewußt selber zu geben. Aber
ohne diese Welt des Kindes, die einmal in ihm war,
hätte der erwachsene Mensch nicht einmal die
Sehnsucht, sich selbst, sein Inneres und sein Äußeres,
als Welt zu gestalten. Die Sehnsucht des menschlichen

Geistes nach einer von ihm geschaffenen
Welt, diese Sehnsucht kommt her von der Erinnerung

an die Welt des Kindes. Diese Welt des Kindes
unterwölbt die Welt des Erwachsenen, darum ist die
Welt des Kindes, das Kind im Erwachsenen, dem
Erwachsenen notwendig. «Wenn die Erkennnis
gleichsam durch ein Unendliches gegangen ist, findet

sich die Grazie wieder ein» (Kleist).
Ein Kind, eingeschlossen in seine runde Welt,

kann gar nicht rasch und mit geschickten Kombinationen

reagieren. Es hat auch eine Scheu, aus diesem
Geschlossenen herauszugehen, und es ist wesentlich,
daß das Kind diese Scheu habe; die Scheu gehört
zum Kostbarsten, das der Mensch haben kann. Bei
diesen psychologischen Prüfungen aber, bei diesen

Tests, gilt das Kind am meisten, das am wenigsten
Scheu hat, das Kind, das am meisten bereit ist, auf
alles rasch zu reagieren. Die Welt des Kindes hier
und der psychologische Registrierapparat dort —
das ist keine Adäquation. Die psychologische
Testapparatur achtet die Scheu gering, sie arbeitet so,
als ob es diese Scheu im Kinde gar nicht geben dürfe,
sie nimmt dem Erwachsenen schon im Kinde die
Scheu weg. Die Scheu aber, die ein Mann von seiner
Kindheit her hat, ist wesentlich für den Mann.

*

Man kann nicht sagen, daß die psychologischen
Reaktionen nicht stimmen. Sie stimmen, ja, aber
nicht für den ganzen Menschen, nur für den
reduzierten Menschen, nur für den, der nichts ist als
ein Objekt der psychologischen Apparatur. Wenn
man durch die Erziehung nicht den ganzen, sondern
den reduzierten Menschen haben will, dann mag
man sich nach der psychologischen Testapparatur
richten. Man bedenke aber, wie viele pathologische

oder neurotische Symptome bei Goethe oder
Bismark aufzuspüren sind. Diese alle hätten durch
die psychologische Apparatur festgestellt werden
können, und doch wäre das nicht der ganze
Bismarck oder Goethe gewesen. Die psychologische
Apparatur kann nur etwas Reduziertes erfahren.

«Das ist in der Tat eine höchst unheimliche Sache,
eines der vielen erschreckenden Beispiele dafür, daß

man die durch liebenden Umgang gewonnene
Erkenntnis und Einsicht durch meßbare Beobachtungen,

und die verantwortliche Ausscheidung durch
Auszählen von Punkten ersetzen will. Welcher
unheimlich weite Weg in der Bedeutungsgeschichte
des Wortes testis, das mit persönlichem Zeugnis und
leibhafter Zeugung, also jedenfalls mit wagendem
Leben etwas zu tun hat, bis zu dem rationellen
Testverfahren, das den Menschen als Roboter taxiert.»
(Wilhelm Stählin in Quatember».)

Der Mensch hat wohl eine psychologische Struktur

— aber dadurch ist er nicht als Mensch
charakterisiert; er ist charakterisiert durch den Akt der
Freiheit, durch den er über der Struktur leben kann.
Der Mensch kann so sein wie seine Struktur ist,
aber er braucht es nicht zu sein. Das Tier muß so

sein, wie es geschaffen ist, der Mensch nicht, der
Mensch kann über seiner Struktur leben, sie
überleben. Ja, der Mensch fängt erst dort an, Mensch zu
sein, wo er diese Struktur über-lebt. Vielleicht hat
er diese Struktur nur darum, damit er über ihr lebe.

Ich glaube sogar, daß die psychologische Struktur
überlebt sein will, sie drängt dazu, über-lebt zu werden,

sie wird erhöht dadurch, auch sie. Jeden Augenblick

kann der Mensch seine psychologische Struktur

über-leben, sich über sie erheben. Darum kann
man von der psychologischen Struktur her niemals

sagen, ein Mensch werde sich in einer Situation auf
eine festhestimmte Weise verhalten. Wenn der
Mensch vor einer Situation steht, kann er sich so

entscheiden, wie er es niemals vorher von sich

geglaubt hätte, geschweige denn, daß die psychologische

Apparatur es hätte vorauswissen können. Es

gibt den Augenblick der psychologischen Reaktion,
der ein Moment der psychologischen Apparatur ist,
und es gibt den Augenblick der Ewigkeit, wo der
Mensch durch den Akt der Freiheit der Ewigkeit
gegenübersteht.

Es ist schwer heute, den Akt der Freiheit zu
vollziehen, denn unser ganzes Dasein ist kaum ein Agieren

mehr, bloß noch ein Reagieren. Keiner tut mehr

etwas von sich aus, jeder wartet, bis der andere

etwas tue, damit er darauf reagieren könne. Der

ganze Arbeitsprozeß ist auf dem Psychologischen
basiert. Das Unheilvolle ist, daß der ganze Arbeitsbetrieb

den Menschen nur als Funktion eines psy-

89



chologischen Prozesses gebrauchen kann. Die Schule
aber sollte dem Menschen helfen, ganz zu sein

gegenüber dem Anspruch des heutigen Arbeitsprozesses,

der nur den reduzierten Menschen gebrauchen

kann, wie ihn die psychologische Apparatur
fixiert. Ganz zu sein, heißt: nicht von der
psychologischen Struktur her, sondern über ihr zu leben —
dann wird auch der Arbeitsprozeß von selber wieder
anders.

Über der psychologischen Struktur gilt es also zu
leben. Darum muß zu allererst das Runde, Geschlossene

der kindlichen Psyche gegen die psychologische
Aggression geschützt werden. Die kindliche Psyche
ist eine urhafte, primäre Gegebenheit. Es ist ihr nur
wohl in der Nähe anderer primärer Gegebenheiten.

Eine solche primäre Gegebenheit sind vor allem
die Eltern. Es ist nicht genug, daß der Vater dem
Kind bloß als derjenige erscheint, der das Geld für
das Essen und Trinken erarbeitet, die primäre
Gegebenheit des Väterlichen muß deutlich werden
(darauf haben auch Joachim Bodamer und Gabriel
Marcel hingewiesen). Das Väterliche aber ist das

vor allem Schaffen Vorschaffende, das vor allem
Mahnen Vormahnende; der Vater darf nicht nur da
sein als der bloß Ältere, Erfahrenere. Das ist aber

nur möglich, wenn das wirklich Vaterhafte, Väterliche

seine Entsprechung hat im Vater, der über
allem Vater ist.

So muß auch die Mutter sichtbar sein als die
Vorsorgende, Vorschützende, ehe es überhaupt einen
Anlaß zum Sorgen und Schützen gibt. Weil die
Mutter da ist, darum überhaupt nur gibt es ein
Sorgen und Schützen — das ist der Psyche des

Kindes adäquat. Genau so muß der Lehrer da sein:
nicht als einer, der nur mehr weiß als der Schüler,
sondern als einer, der über alles Lehren hinaus der
Lehrer ist, als einer, von dem die Lehre ausgeht,
noch ehe er anfängt, konkret zu lehren. Wie das der
wahre Arzt ist, von dem aus schon der Heilungsprozeß

beginnt, wenn er in das Krankenzimmer
hineintritt, noch bevor ér untersucht und die Arznei
verschrieben hat, wie vom wirklichen Arzt primär
das Heilen ausgeht, so muß vom Lehrer, wenn er
die Türe zum Schulzimmer öffnet, das Lehren
ausgehen, noch bevor er etwas erklärt hat. Dieser
konkrete Akt des Lehrens holt dann nur das nach, was
schon durch die Art des Lehrers vorgeleistet ist. Das
Verhältnis Lehrer-Schüler kann nicht erzeugt werden

durch den Lehrstoff, es kann durch ihn nur
gefestigt, bestätigt werden.

Auf diese Weise ist die Psyche des Kindes, diese

primäre Gegebenheit, im Zusammenhang mit dem,
was mit ihr verwandt ist, mit den anderen primären
Gegebenheiten. Diese primären Gegebenheiten sind

keine pure «Faktizität» (Hölderlin), sie gehen über
das bloß Faktische hinaus, auch über das Persönliche,

sie sind ein Objektives, und im Zusammenhang

mit diesem Objektiven ist das Kind gesichert.
Das allzu Subjektive wird aufgesogen von der
Objektivität dieser Phänomene, die Verrenkungen und
Anormalitäten des Subjektiven können hier
ausgeglichen werden.

Am folgenden Beispiel erkennt man den Unterschied

zwischen der analytischen Psychologie und
einer Auffassung, die vom ganzen Sein ausgeht:
Ein Knabe war rebellisch gegen jeden Auftrag des

Vaters und des Lehrers. Die Analyse macht dem
Knaben bewußt, daß er unter dem Druck eines

tyrannischen Vaters steht, der nur aus seiner Tyrannei

heraus dem Knaben zu viel und Unsinniges
befiehlt. Durch die Analyse wird der Knabe leichter
umgänglich, der Widerstand hört auf, der Knabe
wird für die Schule brauchbar gemacht. Das ist viel,
aber bald darauf verfällt er einem anderen, noch
schlimmeren Zustand er war durch die Analyse
nicht geheilt, nur für eine Zeitlang repariert worden.

Die Heilung kam erst zustande, als der Knabe

später einmal erfuhr, daß der Vater mehr sei als

bloß derjenige, der befehle, sondern eben primär
der Vater, und durch diese eine primäre Gegebenheit

fand der Knabe von selber den Weg zu anderen

primären Gegebenheiten, zu Güte, Treue, Gott. Der
Sohn istand dem Vater nun nicht mehr auf der
schmalen Linie des bloß Faktischen gegenüber,
sondern im breiten Zusammenhang vieler primärer
Gegebenheiten, die über das Faktische transzendie-

ren. Von dieser Breite aus begegneten Vater und
Sohn nun einander, nicht mehr in einem spitzen
Gegeneinander, und in der Breite dieser Welt der
primären objektiven Gegebenheiten wurde der
Knabe mitgehalten und nicht nur mitgehalten, er
wurde mitgelebt, seine Psychose wurde aufgesaugt
im Ganzen dieser Welt; er war nun wirklich geheilt.
Die analytische Psychologie repariert bloß, das ist
manchmal viel, aber etwas ganz anderes als die
bloße Reparatur ist die Heilun g.

Man soll dem Menschen seinen psychischen
Defekt nicht wegoperieren durch Analyse, man muß
ihm dazu helfen, daß er mit seiner Psychose leben

kann, oder daß er mit seiner Psychose, ohne daß er
es merkt, von den anderen mitgelebt wird.

«Sonderbar, daß das Innere des Menschen bisher

nur so dürftig betrachtet und so geistlos behandelt
worden ist. Die sogenannte Psychologie gehört auch

zu den Larven, die die Stellen im Heiligtum
eingenommen haben, wo echte Götterbilder stehen
sollten».

90


	Einbruch in die Kinderseele : die Gefahren der Psychoanalyse bei Kindern

