
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 30 (1957-1958)

Heft: 4

Artikel: Begegnung mit Eduard Spranger

Autor: Jeangros, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 4, Seite 65—84 JULI 1957

Begegnung mit Eduard Spranger
(Zum 75. Geburtstag am 27. Juni 1957)

Als ich nach dem letzten Krieg zum ersten Male
bei Professor Eduard Spranger in Tübingen
einkehrte, endlich vor dem längst verehrten Manne
stand und von Herzen ihm danken wollte für alles,
was er mir durch drei Jahrzehnte immer bewußteren

Lebens geschenkt hatte, da wehrte er ab und
mahnte «zur Sache», dem gemeinsamen Anliegen
der Berufserziehung, die uns fürs erste zusammengeführt

hatte. Er tat dies mit so herzgewinnender
Bescheidenheit, mit gleich entschiedener Distanzierung

gegenüber allem ungestüm wie feierlich
Bedrängenden oder die eigene Person Vordrängenden,
daß diesem Gebot schlechterdings nicht zuwiderzuhandeln

war. Doch im stillen bewahrte ich manches
damals Ungesagte in meinem Herzen für eine
Gelegenheit, da ich mich kräftig gegen sein Diktat
versündigen könne und der Freund es mir nicht
verwehren dürfe. Eine solche Gelegenheit ist wohl der
Geburtstag, und vor allem der fünfundsiebzigste in
einem reichen und schenkenden Leben.

Just Eduard Spranger wird nicht abstreiten
können, daß der Mensch sowohl für sich selber wie für
seine Mitwelt geboren wird, daß sein Leben sich als

ein Geflecht aus Person- und Weltentfaltung
entwickelt und bildet, dergestalt, daß in der Folge ein

Fünfundsiebziger einerseits sein Recht auf einen
besinnlichen Tag der Zwiesprache mit dem
Unaussprechlichem hat und anderseits seine Freunde ihr
Recht geltend machen dürfen, sich dankbar und
vernehmlich auf das zu besinnen, was durch jenen
Geburtstag sich für sie entfaltet und gewirkt hat.

Die erste persönliche Begegnung erfolgte spät in
meinem Lebenslauf, nachdem die Lebensmitte
schon überschritten war. Sie stellte sich jedoch am
Ende einer durch drei Jahrzehnte wachsenden
Verbundenheit ein, die durch Bücher Eduard Sprangers
gestiftet und getragen wurde, ohne daß wir uns je
geschrieben, gesehen oder gar gesprochen hätten.
Auf meiner Seite war offenbar die sprichwörtliche
bernisoh-bedächtige Art am Werke, die immer hin-
tendrein, aber schließlich doch kommt. Wenn ich
nun von meinem Weg zu Eduard Spranger berichte,

so stehe ich entgegen allem Schein keineswegs im
Vordergrund, sondern bin einfach einer der vielen,
die von Eduard Sprangers Werk- und
Persönlichkeitsausstrahlung getroffen und von deren Bildekraft

mitgeformt wurden. Was da sich bei mir
bildete, geschah die längste Zeit ohne jede Möglichkeit
zur Berichtigung durch den Urheber; doch ich
hoffe, der Freund könne mich mit läßlicher Heiterkeit

gewähren lassen.

Die erste Verbindung stiftete die «Psychologie
des Jugendalters». Es gehört zu den schicksalhaften
Buchbegegnungen, daß mir als Jünger von Recht
und Wirtschaft gerade am Ubergang vom Jugendalter

ins Erwachsenenleben dieses Buch in die Hand
gelangte. Doch Juristen und Ökonomen sind auch
Menschen und bedürfen gleich Repräsentanten
anderer Lebensformen der menschenbildenden Hilfe.

Da las ich die aus mitreißendem Verstehen in
verdichtender und dichterischer Sprache geschriebenen

Zeugnisse und Erläuterungen jugendlichen
Erlebens, die sich auf ein lebendiges Menschenbild
des Jugendalters hin ordneten, in dem ich mich wie
in einem Spiegel gewahrte, der mir mein eigenes
Wesen aufschloß, erhellte und klärte. Ich habe dieses

Buch, das mich gleicherweise begeistert und
begeistet hat, später manchen jungen Menschen in
die Hand gegeben, auch älteren, deren Jugend
verdüstert gewesen, die verfrüht in die bekümmerte
und verkümmernde Erwachsenenwelt hineingezwungen

wurden und oft in deren Rauhreif
verblühen mußten, bevor sie recht erblühen konnten.
Immer erwies sich das Werk als seelisches

Heilmittel, als Therapeutikum zur Nachreife ungelebter
oder nicht genugsam verarbeiteter Jugendlichkeit
wie zur reifenden Klärung und Orientierung auf
das Erwachsenenleben hin. In der Folge griff ich
zu den «Lebensformen», die mir das Verstehen der
wichtigsten Schaffens- und Kulturbereiche und
ihrer repräsentativen Menschentypen, vom
ökonomischen bis zum religiösen, aufschlössen. Als
zuverlässiger Buchfreund und Mentor begleitete und
leitete mich dieses Werk auf meinen ersten Wegen

65



in die wirtschaftlichen, politischen und kulturellen
Lehensaufgaben hinein.

In den damals mir greif- und begreifbaren
anderen kultur- und leben9philosophischen Büchern
fand ich Auffassungen vor, welche entweder die
Kulturbereiohe als außer- und übermenschliche
Mächte erwiesen, vor denen der Mensch zur
Bedeutungslosigkeit absank, oder sie als unwirkliche
Ausgeburten einer übersteigerten Innerlichkeit
erscheinen ließen. Diese Übertreibung der objektiven
oder der subjektiven Seite gab mir keine befriedigende

Antwort auf meine Fragen zu was, mit was
und für was der Mensch kulturell schafft und lebt,
und jene Bücher scheinen nicht der Stellung des

Menschen zwischen einer angestammten Natur und
einer orientierenden Geisteswelt angemessen.
Gleicherweise gab mir die damals vorherrschende
naturwissenschaftliche und experimentelle Psychologie
keine verständliche Antwort auf die Fragen nach
dem Sinn der seelischen Funktionen im individuellen

Seelen- und im überindividuellen Geistesleben.
Die Psychologie erschien mir wie ein Verkehrssystem

im Betrieb, ohne daß mir ersichtlich war,
was eigentlich transportiert wurde, wohin es ging
und zu was es zu dienen hatte. Ich vermißte den
menschlich-geistigen Sinngehalt, den verstehenden
Einblick in die Polaritäten zwischen der gegebenen
Naturhaftigkeit und der aufgegebenen Geschichts-

haftigkeit und Geästeswelt. In Sprangers Büchern
fand ich die Denkart, die gleicherweise vor Veräus-

serlichung wie vor übersteigerter Verinnerlichung
bewahrte. Hier war verwirklichender Geist und
geistige Verwirklichung am und im Werke.

Sinn und Bedeutung des grundlegenden Kapitels
über Aufgabe und Methode der geisteswissenschaftlichen

Psychologie habe ich damals allerdings mehr
erfühlt und erahnt als verstanden. Aber die klare
Sprache in den folgenden Ausführungen Eduard
Sprangers, die sich so wohltuend vom Kauderdeutsch
anderer wissenschaftlicher Bücher abhob, nahm
mich gleichsam an die Hand, brachte mich den
Phänomenen nahe, zog mich in die klärenden und
erklärenden Gedankengänge und führte mich
schließlich zu einem einigermaßen faßlichen
Mitwissen und Wissen. Dieses Übersetzen bedrängender

Erlebnisse und Erfahrungen in gültiges Wissen
und in überindividuelle Geisteszusammenhänge ist
charakteristisch für Sprangers wissenschaftliche
Arbeiten, für alle seine Werke bis in die trockensten
Materien hinein. Duroh alle seine Schriften scheint
mir seine Persönlichkeit durch, ohne daß es dabei

um ein bloß Subjektives oder gar Ichhaftes geht.
Das Antlitz, das wir hinter jedem Werke gewahren,

ist zugleich ein persönliches und gemeinsam-
menschliches. Dies kam mir in den dunklen Jahren
des letzten Krieges ergreifend zum Bewußtsein, als

aus der wüsten Papierflut des nazistischen Deutschlands

Eduard Sprangers schmale Schrift
«Weltfrömmigkeit» gleich einer lichten Wellenspitze über
trübem Gewoge zu mir gelangte. Zugreifend und
lesend vernahm ich hier eine menschliche Stimme
aus dem unmenschlichen Geschrei, einen Herzens-
ton aus dem infernalischen Wüten. Je mehr ich las
und wieder las, desto deutlicher schaute mich aus
der Schrift das Antlitz des deutschen Mannes unter
Hitlers Fremdherrschaft schmerzlich und mit einem
tapferen Dennoch an. Eine sachliche Darstellung
eines spirituellen Themas, nirgends ein Wort der
Klage oder Anklage, geschweige denn ein protestierender

Angriff oder ein revolutionäres Pathos, alles
in fast schwebender Klarheit über dem Gewühl des

Zeitgeschehens. Dennoch: eine heilig-nüchterne und
ergreifende Empörung gegen Lüge, Gesinnungsdruck,

Unmenschlichkeit, eine eindringliche Mahnung

und ein innerlicher Aufruf zur Menschlichkeit,

ein geistiges Trostbüchlein. Ich habe erst viel
später erfahren, daß Eduard Spranger keine Gefahr
von Verfolgung und Vernichtung erspart blieb, wie
er in allen Fährnissen aufrecht gestanden und
wundersam hinduroh gerettet wurde. Eduard Spranger
hat in jener barbarischen Epoche sein Teil zur
Sache des Menschen und des Geistes in seiner
Würde getan. Er hat mit vielen andern Bekannten
und Unbekannten, Gestorbenen und Überlebenden
das Ethos und das Bild des deutschen Menschen in
unseren Herzen gerettet.

Ich faßte mir ein Herz und schrieb dem verehrten

Manne, dessen Rettung und Übersiedlung nach

Tübingen ich erfahren konnte, ein Wort dankbarer
Verbundenheit über die damals noch gesperrten
Grenzen. Antwort traf ein, Briefe gingen in der
Folge hin und her, und als ich zu einem der damaligen

ebenso wohlgemeinten wie anregenden
amerikanischen Projekte, zu einer Tagung für
Berufserziehimg nach Frankfurt und Maulbronn,
eingeladen wurde, nahm ich gleich an, um den ersten
freien Tag nach einem präludierenden Besuch des

eben wiederhergestellten Goethe-Hauses in Frankfurt

für die damals noch umständliche Fahrt nach

Tübingen zu Eduard Spranger zu benützen. Seither
ist mir keine Deutschlandreise mehr denkbar, ohne
den Weg «zu Sprangers». In welcher Richtung auch
die Fahrt gehen mag, sie führt über Tübingen. Sie

ist nie ein Umweg oder eine Seitenfahrt, sondern
eine Einkehr an einem menschlich-geistigen
Heimatort, dessen wir ebenso bedürfen wie unserer
vaterländischen Heimat. Und aus den Briefen und

66



Besuchen hüben und drüben reift mir immer
polyphoner und symphonischer das Bild des Freundes.

Vor jenem ersten Besuch hatte ich in der
Vorfreude der Begegnung mir gar kein Bild von dem
Manne gemacht, zu dem mich der Weg führte. Da
stand er nun vor mir, hochgewachsen, straff und

gemessen in jeder Bewegung, mit einem leichten
Anflug von Förmlichkeit, die seine Bescheidenheit
und diskrete Herzenswärme barg, verletzliche Stöße

von außen abhielt und ihn bewahrte, anderen zu
nahe oder zu wehe zu treten. Sein Wuchs drängte
auf das erhobene Haupt hin, dessen Züge von langer

Erfahrung und unentwegtem Zu-Ende-Denken

geprägt sind. Aus den klarblauen Augen leuchtete
der lebhafte Blick, nach außen offen und alles in
Zucht ergreifend, nach innen sammelnd und
denkend, Augen voller Verve, die von warmer
Herzlichkeit über ernstes Betrachten und kritisches Sichten

bis zum sprühenden Mutwillen schauten, deren

strengste Blicke noch von den gütigen Schalksfalten

zur Seite umspielt wurden. Gestalt und
Gehaben fremdeten nicht, sie überzeugten gleich als
leib- und personhafter Ausdruck seines Lebens und
Werkes. Kein Professor, der akademischen Stand
und Beruf vertrat, sondern ein Mann, der ist, was
er darstellt und vorstellt, was er ist: ein Mensch
geistiger Lebensordnung.

Diese geistige Lehensordnung berührte mich
schon in der häuslichen Stille seines schlichtschönen

Heimes, das von keinem Telephon
zerklingelt, von keinem Radio verstört und von keinem
Fernsehapparat verwirrt wird und doch von einem
so weit- und menschenoffenen Geist erfüllt ist. Sie

zeigt sich in den übersichtlich geordneten Bücherreihen

des Arbeitsraumes, auf dem zu diszipliniertem

Schaffen stets hergerichteten und aufgeräumten

Arbeitstisch, in der pflichttreu bewältigten
Korrespondenz, bis in die reinlichen, zum Lesen
einladenden, klaren und schönen Züge der Schrift
altdeutscher Formung. Wenn wir uns nach dem frühen

Arbeitsmorgen auf den Zehnuhrkaffee vereinbart

hatten und ich pünktlich zur Stelle war, da

hatte er ebenso genau sein erstes Tagewerk schon

getan und abgeräumt, und die verehrte Hausfrau
hatte den Kaffee- und Gesprächsplatz zwischen den
Eckfenstern mit dem Blick gegen den Botanischen
Garten und die Universität wie auf den Tübinger
Stadtberg schon zubereitet. Die Hausordnung bleibt
dabei voll gastlich-liebenswürdiger Häuslichkeit.
Der generöse Hausherr pflegt bei jedem Besuch

mein Raucherlaster, und die verehrte Hausfrau
nimmt es als Räucheropfer gnädig an. Die Freunde
vergewissern sich immer rührend, ob ich im längst
vertraut gewordenen Absteigequartier «Zum Prin¬

zen Karl», wo jeder nicht mehr ganz jung
aussehende Gast gleich zum Professor befördert wird,
wohl aufgehoben sei. Ist es verwunderlich, wenn
mir kein Glas Weines bei einem Gespräch in jedem
Sinne geistig so köstlich schmeckt wie «bei Sprangers»?

Dieses Heim atmet des Lebens ernstes Führen
wie des häuslichen Lebens Frohnatur. Ich spüre
hier den herben wie anmutigen Charakter des
deutschen Bürgerhauses, in dem Zucht und Tüchtigkeit
das feste Wurzelwerk zur persönlichen und
staatsbürgerlichen Entfaltung bilden, aus dem aber auch
die musische Anmut aufblüht: jene Bürgerlichkeit,
aus welcher sich alle großen deutschen
Geistesepochen entfalten.

Jeder Besuch wurde mir zu einer Station auf dem

Weg in Eduard Sprangers Lebens- und Schaffenswelt.

Das einemal erhielt ich Einblick in den Auszug

aus Berlin am Ende des Krieges und in die
beheimatende Ansiedlung in Tübingen. Ein andermal
wurde ich mit Erinnerungen aus dem Japan-Aufenthalt

1936/37 vertraut, der Eduard Spranger für
eine gute Zeit der Hitler-Herrschaft entrückte. Es

folgen Zeugnisse und Berichte aus der Berliner Zeit
bis 1920 zurück. Die mir nur aus Büchern bekannten

Namen wie Friedrich Paulsen, Alois Riehl,
Wilhelm Dilthey, Ernst Troeltsch, der Historiker Mein-
eke u. a. wurden durch Gespräche und Anekdoten
in ihrem Gehaben und Schaffen lebendig. Das
Vorspiel zu jener großen Berliner Epoche bildete die

Leipziger Zeit des jungen Professors von 1911 bis
1920. Hier mußte sich Eduard Spranger lehrend
und lernend zugleich in Philosophie und Pädagogik
einarbeiten. Charakteristisch erzählte er, wie er die
Fachbibliothek an der Universität neu geordnet, das

ihm auf weite Strecken noch nicht genugsam
vertraute Schrifttum erst von außen und dann immer
mehr von innen kennen gelernt hat. Was Wunder,
daß er sich in jener Zeit überarbeitete und an sich
selber erfuhr, wie die Ausrichtung auf die sachliche

Leistung den Menschen einseitig macht, alle
Wertakzente verschiebt und am Ende zum Bankerott
führt. Hier wurzelt die eigene Erlebniseinsioht in
das Problematische unserer modernen Leistungswelt,

die Eduard Spranger bis heute stark beschäftigt.

Jener Leipziger Zeit gingen die Berliner
Studienjahre voran, die «Meisterlehre» hei Wilhelm
Dilthey, die beglückenden Deutschstunden an
einem Mädchengymnasium und die kostbaren

Jugenderinnerungen an ein altes und verschwundenes

Berlin, in dem der Grundakkord der Sprangerschen
Bildungsmäohte voll aufklingt: das Klassische.

Ästhetische. Pädagogische und Märkische, das uns

67



aus den ersten Humboldt-Büchern bis zur neuesten
Arbeit über die staatsbürgerliche Erziehung
anspricht.

Wie der berlinische Stadtmensoh Spranger sich
die Natur erschritten, ersehen, erfühlt und schließlich

angeeignet hat, wurde mir lebendig auf den

Wanderungen und Ausflügen, durch die er mich
mit Tübingen und seiner Landschaft, mit ihrer
Geschichte und Kultur vertraut gemacht hat.
Landschaft als fester Grund, tragender und nährender
Boden, Lebensatmosphäre, Wohn- und Schaffens-

raum, in Wechselwirkung und Verbindung von
Naturhaftem und Menschlichem, Landschaft in
Geschichte und geistigen Bezügen. Beim Hölderlin-
Turm am stillfließenden Neckar hätte ioh mich
nicht gewundert, wenn wir zu einem Besuch beim
altersverdämmernden Dichter eingetreten wären
oder wenn Mörikes Feuerreiter mit der roten Zipfelmütze

oben zum Fenster herausgeschaut hätte. Aus
des Klosters Bebenhausen stimmungsvollen Bildern
trat uns Mörike entgegen, und in der ehrwürdigen
alten Universität hoch über dem Neckar gingen
Junge und Alte berühmter Namen ein und aus, wie
Sohelling, Hegel... Im Chor der Stiftskirche
begegnete uns beinahe Goethe bei der Betrachtung der
Fenster, aus denen «alle Hauptfarben mit höchster
Energie und Sattheit» leuchten. So hat Eduard
Spranger in seinen lebenslangen Goethe-Studien
sich nicht mit den schriftlichen Dokumenten, etwa
der Schweizer Heise, begnügt. Er ist zu ihrem
breiteren und tieferen Verständnis Goethen in der
Schweiz nachgereist, «mit Goethe» eingekehrt, wo
dieser nachweislich haltgemacht, und hat dort gar
«vom gleichenWeine» getrunken. Ich erinnere mich
auch eines Schweizer Besuches, da Eduard Spranger

Pestalozzi-Stätten aufsuchte und sich in sie

gleich wie in die Werke vertiefte, um auch aus den

vielseitigen Eindrücken von Natur und Umwelt
Wesen und Denkformen Pestalozzis zu erschließen.
Eduard Spranger folgt den Phänomenen, betrachtet
sie von den verschiedenen Seiten, läßt sie in ihren
mannigfaltigen Stadien und in ihren nachbarlichen
Bezügen auf sich wirken, hält sich und seine Sinne
dabei gleich einem klaren Spiegel rein, damit nicht
Subjektivismen die Wesenseindrücke trüben oder
verfälsohen. Aus den wecbselvollen Erscheinungen,
Eindrücken, Aufnahmen und Wahrnehmungen
kristallisieren sich Begriffe in umgreifenden
Sinnzusammenhängen. Es ist keine abstrakte, anschau-

ungs- und inhaltsleere Begrifflichkeit, sondern eine

Art produktiven Denkens, das mit nüchterner Phantasie

alles Wesentliche zusammenfaßt, verarbeitet
und zu organischen Denkbildern vergeistigt. In dieser

Weise werden Erleben und Erfahrungen zur

Wesensschau, und deshalb ist auch das, was er
darstellt, herzhafter Geist.

Eduard Sprangers Denken und Darstellen ist
jedoch mehr als die Übersetzung von Erlebnis und
Erfahrung in verstehende Theorie. Die gewonnene
Theorie strebt (besonders in den psychologischen
und pädagogischen Arbeiten) immer wieder zurück
in das praktische Leben. Es geht ihm allzumal um
Denken und Tim, um ein Denken zum Tun. So

verschaffte er mit pädagogischen Gefährten wie Litt,
Alois Fischer, Nohl, Flittner, Blättner und Wenke
der vordem mißachteten und verkannten Pädagogik
aller Zweige das Bürgerrecht als Forschungsaufgabe,

Lehre und Übung an der Hochschule und in
der Universitas ihrer Wissenschaften. Kerschen-
steiner muß besonders genannt werden, welcher
von der Schul- und Erziehungspraxis herkam und
zur Theorie der Bildung strebte, wie Spranger von
der Bildungstheorie zu ihrer praktischen Verwirklichung

tendierte. Sie mußten sich begegnen, und
gleich Dioskuren haben sie in der Folge den
pädagogischen Raum durchschritten und erleuchtende
Bahnen gewiesen. Sie haben miteinander innig und
kräftig auf die erzieherische Pflichttreue und auf
die treue Verpflichtung zu geistigen Werten der
Lehrer und Erzieher aller Stufen eingewirkt.
Unvergeßlich ist mir, wie Eduard Spranger mich vor
das lebensgroße Porträt seines Herzensfreundes
Kerschensteiner führte, das gegenüber seinem
Arbeitsplatze steht und dessen Haupt noch im Bilde
mächtige Impulse auszusenden scheint: unsere
schweigsame Erinnerungsfeier an jenen schmerzlich

vermißten Freund fruchtbarster Jahre. Als
dann das Gespräch auf das Ringen um Rang und
Gestalt der Berufserziehung, die vielen Kämpfe auf
dem Felde der Pädagogik bis zu jener denkwürdigen
Reichsschulkonferenz von 1920 kam, da wurde mir
aus mancher Bemerkung Eduard Sprangers klar,
daß zu seinem Professorenleben die Stille des

Studierzimmers wie die laute Agora gehören, daß es

erst in der Konfrontierung mit den wesentlichen
Problemen seiner Zeit zu verstehen ist. Wie die

politische Auseinandersetzung Eduard Sprangers
mit dem Hitler-Regime nicht in einem diskutierenden

und aggressiven Stil erfolgen konnte, so war
auch sein Einsatz im wissenschaftlichen und praktischen

Bereich nicht polemisch, sondern gewinnend,
hinweisend, anleitend, kultivierend und kultiviert.
Dieses Verhalten schließt Haltung, Entschlußkraft
und Entschiedenheit in den wesentlichen Belangen
ein. Und es wird nie auszumachen sein, ob das harte
oder das sanfte Gesetz ausdauernder und nachhaltiger

wirkt; im erzieherischen Bereich jedenfalls
das sanfte Gesetz als pflegliche und kultivierte Hal-

68



tung glücklicher und beglückender. Ich erinnere
mich an Sohüler von Professor Spranger, die mir
begeistert berichtet haben, wie er sie erst zu noch
zaghaften «wissenschaftlichen Küstenfahrten»
angeregt und angeleitet, dann fort und fort gefördert,
bis sie sich kühn zur Ausfahrt auf das hohe Meer
der Wissenschaft nach neuen Gestaden hinauswagten.

Einer erzählte treuherzig, wie er just im Examen

bei Professor Spranger das gelernt, was er vorher

weder recht erarbeitet noch richtig verstanden
hatte, und vielleicht gerade deshalb noch
durchgekommen sei. Die philosoph. «Hebammenkunst»
Sprangers habe ich auch einmal köstlich in einem
seminaristischen Kolloquium mit unseren angehenden

Berner Philosophen erlebt — das philosophische
Zeitalter steht, wie unser Hochschulhistoriker an
der letzten Jahrhundertfeier festgestellt hat, uns
Bernern ja noch bevor. Ich darf wohl gestehen, daß
ich Eduard Spranger nach jeder Begegnung reicher,
klarer und besser verlassen habe. Und wer weiß,
was aus mir hätte werden können, wäre mir wie
einst dem anderen Berner Albrecht von Haller das

Glück zuteil geworden, in jungen Jahren in Tübingen

zu studieren! Eduard Spranger hat als akademischer

Forscher und Lehrer keine eigentliche Schule

gründen wollen. Dafür sind unzählige Hörer und
Leser von seiner Persönlichkeit und von seinem
Werk berührt und angeleitet worden, und ihre
Herzen schlagen ihm auch aus der Schweiz dankbar
zu.

Wir haben von Eduard Sprangers philosophischer
«Hebammenkunst» und pädagogischem Eros

gesprochen. Das Bild des platonischen Sokrates steigt
auf, das Eduard Spranger in jenen gewalt- und
blutgeschwängerten Hitler-Jahren, da jeder offene
Widerstand unmöglich war, in seinen gerade noch
geduldeten akademischen Vorlesungen in Berlin
seinen Schülern verständlich machte und auf diese

Weise in ihnen den Geist der Menschlichkeit weckte,

wachhielt und großzog. Dieses sokratische Ethos
hat ihn selber durch Verhaftung, Verhör und
Gefängnis hindurch aufrechterhalten: Denken nicht
bloß als rationale, nüchterne und ernüchternde
Funktion, sondern als geistiges Tun, das über die
Erkenntnis zu bekennendem Tun auffordert, innerlich

und äußerlich stark macht.

Mit diesem sokratischen Lebensernst bleibt aber
immer auch die sokratische Heiterkeit und Ironie
untrennbar verbunden, und nicht einzig bei Sokrates.

Es wäre ein köstliches und friederizianisch-
königliches Unterfangen, jenes liebenswürdige
Zubehör zum ernsten Haupt- und Herzensgeist Eduard
Sprangers dokumentarisch und anekdotisch darzu¬

stellen. Um jedoch diese Seite unseres modernen
Sokrates treffend zu zeichnen und auszumalen,
müßte ich über den Geist, die Gesprächskunst und
Darstellungskraft Theodor Fontanes aus dem
«Stechlin» verfügen.

Fontane wurde eben genannt, der gleiche
märkische Theodor Fontane, den wir in einem
heiterernsten Gespräch über unsere Lieblingsdichter
übereinstimmend zur Tafelrunde luden, an der schon
Goethe und Hölderlin, um diese Ersten zu nennen,
Platz genommen hatten. Mit Theodor Fontane hat
Eduard Spranger trotz aller protestierender
Hinweise auf seine Altersbresten eben doch auch das

gemeinsam, daß sein äußeres Altwerden mit einem
menschlich-geistigen Jungbleiben zusammengeht.
Der Emeritierung mit dem Auszug aus der
Universität ist kein Einzug in ein «Stöckli» mit
entsprechender «Stöcklikrankheit» gefolgt. Professor
Spranger wirkt weiter als notwendiger «Einstand»
an der Universität Tübingen, er reiht weitere Glieder

an die lebenslange Kette seiner Vorträge und
Reden, er fügt neue Edelsteine der Reihe seiner
Veröffentlichungen hinzu, alle lebensnah und
zeitgenössisch, eine Widerlegung des otium und ein
Beweis der dignitas seines unermüdlichen Geistes.

Wer weiß, was er uns noch einerntet und beschert,
um Lücken in der Hochschulpädagogik, Prüfungskunst,

Psychologie der Lebensalter, Kultur und
Lebensphilosophie zu füllen! Gewiß lebt sein Wesen
tief aus Vergangenheit und Überlieferung. Er ist
dem Alten verbunden, weil er weiß, was es

gebraucht hat, um es zu schaffen, und wie wenig es

braucht, um es zu zerstören. Er ist aber auch «freudig

das Neue auffassend» und pflegt es aus dem
mitfühlenden Wissen um seine Fragilität mit gärtnerischem

Zartgefühl.

In Eduard Sprangers früheren Werken, Briefen
und Gesprächen klingt oft sein Goethesches

Lieblingswort von der «geprägten Form, die lebend sich
entwickelt» an. Wer ihm nahesteht, der weiß, wie
nolens volens er aus dem stillen Studierzimmer in
den Strudel des Zeitgeschehens hineingerissen wurde,

manches Liebwerte abstoßen oder zurückstellen
mußte, um zu bestehen. Und Bestehen hieß die vom
Tage geforderte kategorische Pflicht und das von
der Stunde gebotene Ethos, hieß «Sehnsucht ins
Ferne zu beschwichten», um sich «hier und heut im
Tüchtigen zu beschäftigen».

Vom Tag und von der Stunde gefordert? Form,
sich selber entwickelnd? Eduard Spranger deutet
heute tiefer und weist uns höher. Anlagen und
Streben, förderliche und hemmende Umwelt und

69



Mitwelt reichen noch nicht hin zum genügsamen
Verstehen fremden oder eigenen Lebens. Sie deuten
auf ein Streben

«Sich einem Höhern, Reinem, Unbekannten
Aus Dankbarkeit freiwillig hinzugeben,
Enträtselnd sich den ewig Ungenannten;
Wir heißen'«: fromm sein!»

So erschließt sich mir des Freundes Leben und
Gestalt als sein Menschenweg aus der Pflicht des

Tages durch die Wirrnis der Zeit zu immer reinerer
Erkenntnis, zu immer freierem Bekenntnis und zu
dankbar-friedevollem Erreichnis. Für dieses Vorbild,

daß er da ist und unser bleibt, bin ich dem
Freunde wie seinem Schöpfer zu liebevollem Danke
treu verpflichtet. Erwin Jeangros

Die Entwicklung der gegenständlichen Aufmerksamkeit
und das Hervortreten der Realität

von Emst G. Schachtel

(Fortsetzung)

Das Hervortreten der Objektwelt und die
Erfassung der Wirklichkeit

Die kindliche Erforschung der gegenständlichen
Welt hängt nicht nur von der dauernden Zugänglichkeit

der Objekte ab, sondern auch von der
relativen Freiheit des Kindes von allzu starken Bedürfnis-

oder Angstspannungen. Das Hervortreten der
gegenständlichen Welt ist untrennbar damit
verbunden, daß ein Zustand relativer Triebentspannung

herrscht. Im Kleinkind wird dieser dadurch

erzeugt, daß die Mutter seine Bedürfnisse befriedigt.
Im Lauf der Entwicklung wird er aber immer mehr
durch die Fähigkeit des Kindes hergestellt, die

Triebbefriedigung aufzuschieben. Je mehr sich das

Kind darauf verlassen kann, daß die Mutter schließlich

seine Bedürfnisse befriedigen wird, und je mehr
es sich später auf seine eigene Fähigkeit zu solcher

Befriedigung verlassen kann, desto besser wird sich
seine Fähigkeit zum Triebaufschub entwickeln. Die
gegenständliche Aufmerksamkeit ist ein Werkzeug,
das eine entscheidende Rolle spielt sowohl in der

Entwicklung der Fähigkeit zum Triebaufschub als

auch in der Erfassung der Wirklichkeit, der Objektwelt.

Nur vermittels der gegenständlichen
Aufmerksamkeit treten unterschiedliche .Objekte aus
der unmittelbaren Umgebung hervor, so daß sie in
ihrer Unabhängigkeit von menschlichen Bedürfnissen

wahrgenommen und verstanden werden können.

Das ist nur dadurch möglich, daß das übrige
Feld während der Dauer des Aktes gegenständlicher
Aufmerksamkeit ausgeschlossen wird — d. h.

dadurch, daß der Anspruch aller anderen Bedürfnisse
und Antriebe auf Aufmerksamkeit aufgeschoben,
herabgesetzt oder unterdrückt wird.

Das Verständnis dieser Entwicklung ist erschwert
worden durch die Tatsache, daß das Wort «Objekt»

im psychoanalytischen Sprachgebrauch etwas
anderes bedeutet als im gewöhnlichen. Ursprünglich
bezeichnete das Wort Objekt das, was ob-jectum,
d. h. dem Geist vorgeworfen war, das Ding, dem

man begegnet. Von dieser ursprünglichen Bedeutung

abgeleitet ist die allgemeine Bedeutung von
Objekt als etwas, das dem Auge, den Sinnen, dem
Geist vorgestellt wird — alles, was objektiv und
nicht subjektiv ist. Im psychoanalytischen
Sprachgebrauch hingegen ist die Bedeutung des Wortes
eingeschränkt und verändert worden; es bezeichnet

eigentlich nur das Triebziel, vor allem das des

Sexualtriebs21. Im folgenden werden wir das Wort
Objekt (oder Gegenstand) nur für das «gegenständliche»

Objekt verwenden, dasjenige also, das

unabhängig von den Bedürfnissen des Menschen
existiert22. Dieses Objekt ist mehr als nur etwas, das

ein bestimmtes Bedürfnis befriedigen kann; es hat
auch noch andere Aspekte als den einen, der es zur
Triebbefriedigung geeignet macht. Es hat ein
selbständiges Dasein. Es ist nicht nur da, weil das

Bedürfnis, das es zu befriedigen vermag, gerade
angespannt ist. Es hört auch nicht auf dazusein, wenn
das Bedürfnis befriedigt worden ist (es sei denn, es

werde verschlungen, weil es den Hunger stillt, oder

getötet, weil es Furcht erregt). Das genaue Gegenteil

findet statt, wenn ein «Objekt» in einem Feld
wahrgenommen wird, das sich unter hoher
Triebspannung befindet. Das hungrige Tier sieht nur die
Beute, und sobald der Hunger gestillt ist, ändert
das ganze Feld seinen Charakter, und das Tier
beachtet das zuvor ausgezeichnete «Objekt» gar nicht
mehr.

21 Im Englischen bezeichnet das Wort «object» einerseits den «Gegenstand»,

anderseits das «Ziel» oder den «Vorsatz». In dieser doppelten
Bedeutung spiegeln sich zwei Beziehungsmöglichkeiten des Menschen zur
Realität, die im folgenden untersucht werden.

22 Wo im folgenden das Wort «Objekt» in der psychoanalytischen
Bedeutung gebraucht wird, setzten wir es in Anführungszeichen oder
kennzeichnen es als Objekt der Triebbefriedigung.

70


	Begegnung mit Eduard Spranger

