
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 29 (1956-1957)

Heft: 5

Artikel: Evangelium und Technik : Ansprache am Kirchensonntag 1956 in einer
bernischen Landkirche

Autor: Bucher, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850521

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 5, Seite 81—100 AUGUST 1956

Evangelium und Technik
Ansprache am Kirchensonntag 1956 in einer bernischen Landkirche

Die Zeitungen haben uns soeben ungeheuerliche
Zahlen gemeldet: Im vergangenen Jahr forderte der
Straßenverkehr in unserem Lande 1019 Tote und
28100 Verletzte, durchschnittlich drei Menschenleben

und 77 Verletzte im Tag.

So abgestumpft sind wir noch nicht, daß uns diese

Meldung nicht erschüttert hätte. Wir denken daran,
wieviel Trauer, zerstörte Hoffnung, Not und
Verzweiflung diese Zahlen verbergen. Es sind Opfer
der Technik, und es fällt uns schwer, sie zu begreifen.

Wir können sinnlose Automobilrennen verbieten;

dem ständig wachsenden Riesen Verkehr müssen

wir die Bahn freigeben und noch erweitern.

So scheint es sich mit der Technik überhaupt zu
verhalten. Sie gehört bereits so in unser Dasein,
bringe sie Gutes oder Schlimmes, daß wir sie nicht
aufhalten können. Die Räder laufen, und wir fahren

mit; das Abspringen wäre noch gefährlicher als
das Mitfahren.

Aber wir sind genötigt, über die Rolle der Technik

in unserem Leben nachzudenken/Wir fragen
uns, wie wir sie nützen sollen, ohne Schaden zu
erleiden, wo ihre Grenzen sind, was wir an ihr
bejahen, was wir verneinen sollen.

Das sind heute Daseinsfragen, denen wir nicht
ausweichen dürfen. Zu solchen Grundfragen des

Lebens müssen wir auch als Christen Stellung
beziehen. Wenn die evangelischen Wahrheiten
unserem Leben die Richtung geben sollen, dann müssen

sie uns auch hier den Weg weisen, mag das

technische Zeitalter sich noch so weit von dem der
biblischen Erzväter, Propheten und Apostel
entfernt haben. Zu lange schon sind Evangelium und
Technik zwei getrennte Welten. Unsere heutige
Betrachtung soll ein wenig dazu beitragen,
Verbindungen herzustellen.

Wenn freilich der Wanderer aus der Stadt in
diese ländliche Gegend gelangt, erscheint sie ihm
in dem Winkel zwischen Eisenbahnlinie und Hauptstraße

wie eine Oase des Friedens mitten in einer

technisierten Welt des Lärms und der Unrast. Auf
stillen Feldwegen nähert er sich dem Dorf, dessen

stattliche Häuser von hergebrachter Bauart sogleich
das Gefühl geborgener Heimatlichkeit empfinden
lassen. Die Kirche mit dem schlichten Turm überragt

die breiten Dächer und den Friedhof zu seinen
Füssen. Der Schlag der Glocke im Trum begleitet
den Lebenslauf der Bewohner vom Anfang bis zum
Ende und regelt ihren Arbeitstag. Über der Turmuhr

aber stehen die uralten christlichen Worte:
«Bete und arbeite!» und erinnern den Vorüberziehenden

daran, daß dieser gottgewollte Zweiklang
im Bauerntum noch gilt, daß hier Arbeit und Mühe
wohl hart sind, aber zum Gebet, und sei es nur ein
stiller und verschwiegener Augenblick der Besinnung,

immer noch Raum ist, da der Mensch noch
nicht zum bloßen Rad in der riesigen Maschinerie
der Technik geworden ist. Er denkt an Gotthelfs
Lob des Bauernlebens: «Einem rechten Bauer hat
Gott seine Bahn gezeigt, hat ihm das Jahr eingeteilt
und macht ihm die Tagesordnung und alles nach
der Uhr, welche er ihm zum Himmelsfenster hin-
ausgehängt hat, der lieben, hellen Sonne, die eigentlich

nichts anders ist als der Widerschein von Gottes

Angesicht. Da geht der Bauer seinen Weg ehrbar
und ehrenfest wie die Sonne und schafft jeden Tag
sein Tagewerk kürzer oder länger, drinnen oder
draußen, immer nach Gottes Tagesordnung. Dabei
sind seine Hände gesegnet, sein Hof bringt reiche
Frucht, und seine Kinder blühen ihm munter auf,
gedeihen, wie das junge Gras im kühlen Tau, in der
Zucht und Vermahnung des Herren. Das ist das

wahre Leben voller Wonne, das nie Ekel bringt,
aber eine große Befriedigung, bei welchem es dem

ganzen Hausstand wohl ist; die Familie wurzelt
tiefer, blüht schöner alle Tage, und zwischen immer
neuen Blüten reifen die Früchte süß und schön.»

Das ist ein großartiges Bild des Bauernlebens,
aber gewiß mehr ein Vorbild als ein Abbild der
Wirklichkeit. Gotthelf sagt damit mehr: «Seht, so
sollte es sein! So könnte es sein!» als: «So ist es!»

Deshalb sei es als Maß des wahren Lebens über-

81



haupt dem ganz andersartigen Menschendasein unter

dem Zeichen der Technik, von dem jetzt die
Rede sein soll, vorangestellt.

Wir wissen es: Die Technik hat auch vor dem
Bauernland nicht haltgemacht. Sie ist in jedes Haus
eingezogen. In den Schuppen stehen die
landwirtschaftlichen Maschinen, der Traktor; weitere
mechanische Gerätschaften aller Art gehören heute

zur Ausrüstung jedes Bauernhofes. Die Arbeit auf
dem Felde ist mechanisiert: Aussaat und Ernte,
Futtergewinnung und Kartoffelgraben. Die chemische

Industrie liefert Düngmittel und Insektengifte
gegen die Schädlinge. Die Technik und ihre Erzeugnisse

sind auch hier allgegenwärtig und haben
Arbeit und Lebensweise des Bauern in den hundert
Jahren seit Gotthelf von Grund auf umgestaltet.

Doch kennt der Bauer besser als andere Berufsleute

die Grenze der Technik. Was die Hand schafft
und die Natur hervorbringt, ist noch immer wichtiger

als sie. Der Bauer weiß, was sie nie erreichen
kann: Sie wird nie das Wunder des Saatkorns
nachbilden, nie einen Getreidehalm in seiner schlanken
Kraft und Biegsamkeit aufschießen lassen, nie auch

nur eine einzige Apfelblüte hervortreiben, entfalten
und zur reifen Frucht verwandeln. Der Wechsel der
Jahreszeiten omit Wärme und Kälte, Schnee und
Regen, Sonnenschein und Wolken ist ihrem Zugriff
entzogen. Über Wachsen und Gedeihen entscheiden

mächtigere Gesetze. Was sind alle Wunder der
Technik gegenüber den Vorgängen und Gebilden
der Natur! Wissenschaft und Technik werden sie

immer mehr beeinflussen lernen — aber sie werden
sie nie ganz beherrschen.

Der Stand des Bauern ist der einzige, der inmitten
einerWelt der technischen Planung, der technischen
Eingriffe und des Glaubens an die Allgewalt der
Technik täglich erlebt, was sie nicht vermag.

Er erlebt auch ihre Gefahren auf eigene Art.
Wenn er die Maschine in seinen Dienst nimmt,

damit sie ihm Hände und Arbeitsstunden erspare,
so sucht er eben dadurch einer verhängnisvollen
Entwicklung der technischen Zeit zu begegnen: der
Landflucht. Die Landbevölkerung nimmt ab, die

Stadtbevölkerung wächst. Das Schweizervolk ist ein
Industrievolk geworden. Täglich verschlingen die

Anlagen der Industrie, des Verkehrs, der
Wohnsiedlungen den Boden, den bisher der Bauer nutzte.
Wie ein übermächtiges Verhängnis bricht die Technik

in seinen friedlichen Bereich ein.

Unser Volk ist längst nicht mehr ein «Volk der

Hirten»; das ist die Wirklichkeit, der wir uns beugen

müssen.

Können wir anders? Unsere 4,5 Millionen sind

nur beschäftigt und ernährt, wenn alle Räder laufen
und aller Erfindungsgeist sich beständig anstrengt,
das Reich der Maschinen noch wirksamer, noch

mächtiger, noch überlegener zu gestalten.
Dazu brauchen wir immer neue Energiequellen.

Das Wasser unserer Bergbäche und der Flüsse des

Tieflandes haben wir zu künstlichen Seen gestaut;
zwischen steilen Berghängen bauen wir unsere
Mauern aus Zement und Stahl. Neue Pläne tauchen
auf, neue Werke werden in Angriff genommen.
Wann ist es genug? Noch lange nicht. Der Energiebedarf

steigt ständig, der Ausbau der Industrie
schreitet fort. Wird es so lange gehen, bis unsere
Alpen ein großes Wasserschloß und unser Mittelland

eine große Industriestadt ist vom Bodensee bis

zum Genfersee? Man hat uns in einer europäischen
Zukunftsplanung schon solches prophezeit und uns
die rascheste Umstellung auf diesen Plan dringend
empfohlen.

In der technischen Entwicklung steht kein Volk
allein. Die Technik ist zum Schicksal der Menschheit

überhaupt geworden. Sie breitet sich heute mit
nie geahnter Eile über den ganzen Erdball aus, von
einem Pol zum andern, über alle Festländer und
Meere. Die Robinsoninsel, die unberührt und
ursprünglich geblieben ist, müßte man bereits mühsam

suchen, und hätte man sie gefunden, dann
geriete sie sogleich in den Strudel der technischen
Zivilisation.

Schon ist die Erde zu eng; der Weltraum rückt
näher. Bald werden künstliche Monde unsern
Planeten umkreisen und zu Vorstössen in die Sternenwelt

die Voraussetzungen schaffen. Das sind keine

Hirngespinste phantasiebegabter Romanschriftsteller
mehr.

Wir dürfen uns nicht täuschen: Die Technik hat
die Weltherrschaft angetreten, und niemand kann
sich ihr entziehen. Seit der christlichen Zeitenwende

vor 2000 Jahren hat nichts das Leben der Menschheit

so verwandelt wie sie.

Ein Leben im Einklang mit dem Lauf der Sonne
und dem Gang der Natur, im Einklang mit der
göttlichen Bestimmung, wie es uns Gotthelf vor
Augen stellt, ist uns heute viel schwerer, vielleicht
fast unmöglich geworden. Ob Bauer oder
Handwerker, Fabrikarbeiter oder Gelehrter, wir alle
stehen im Banne der Technik und müssen wissen, was

uns bedroht, wenn wir einen Ausweg finden wollen-
Die erste sichtbare Wandlung durch die Technik

erfährt die Natur. Wir herrschen über sie, wie man
es noch vor kurzem nicht geträumt hätte. Die
Elemente stehen uns zu Diensten, vom Feuer bis zu den

unvorstellbaren Kräften, die wir durch die Spaltung

82



des Atoms entfesseln können. Die Technik bemächtigt

sich rasend schnell der Natur, überzieht sie mit
einem Netz von Verkehrswegen und Stromleitungen,

mit rauchenden Fabrikbezirken und schwarzen
Bergbaugebieten, die das grüne Land verschlucken
Und mit ihm alles, was aus dem Boden wächst, blüht,
Frucht trägt und verwelkt.

Die Schönheit der Landschaft ist in vielen
Gegenden der Erde unrettbar vernichtet, und die
Zerstörung geht weiter.

Ist das aber nicht nur die Erfüllung des göttlichen
Auftrages an die Menschen: «Seid fruchtbar und
tnehret euch und füllet die Erde und machet sie

euch Untertan, und herrschet über die Fische im
Meer und über die Vögel unter dem Himmel und
über alles Getier, das auf Erden kriecht»? (1. Mose
1, 28) Dürfen wir nicht beruhigt dem begonnenen
Werk zustimmen?

Gewiß! Es ist Menschenrecht, sich die Natur zu
Unterwerfen. Sie ist die Ernährerin; sie gibt die Mittel

des Aufstieges, die Möglichkeiten zu einem
wertvolleren Dasein. Gerade der Bauer weiß, welcher
Segen in dem Bemühen liegt, sie zu nutzen. Viele
Geschlechter arbeiteten vor uns schon daran, dieses

Land bewohnbar zu machen und seinem Boden
Früchte abzugewinnen, damit er Menschen ernähre.

Aber die Technik beherrscht nicht nur die Natur,
sie zerstört sie unweigerlich und unaufhaltsam. Sie

Zerstört ihre Schönheit, die dem Menschen zur Freude

und zum Trost gegeben ist. Sie zerstört die
Zusammenhänge in dem belebten Ganzen der Natur,
in dem alles seinen bestimmten Platz und seine

Uiannigfaltige Beziehung hat. DieseVernichtung der
natürlichen Lebenszusammenhänge — es gibt dafür
eine Fülle von Beispielen aus der ganzen Welt — ist
ein Zeichen mehr, daß Glaubenskräfte im Menschen
geschwächt und geschwunden sind. Der Glaube
führt zur Achtung vor allem Lebendigen, zur Liebe
2U allem neben uns Atmenden, zur demütigen
Erkenntnis, Glied in demselben Schöpfungsganzen zu
sein. «Die Erde ist des Herrn und was darinnen ist;
der Erdboden und was darauf wohnt», singt der
Fsalmist (Ps. 24, 1). Die technische Zeit hat ihre
Ehrfurcht vor der Schöpfung verloren und glaubt
Sich zu allem berechtigt.

Die Triumphe der Wissenschaft und der Technik
erfüllen sie mit stets neuer Bewunderung: Was ist
der Mensch und was vermag er nicht alles! Die
gewaltige Anziehungskraft der Technik liegt zum
guten Teil in diesem Stolz: Der Mensch hat alles in
seiner Hand; ein technisches Werk ist ein Wunder,
das sein Geist geschaffen hat; ihm sind keine Gren-
Ze*i gesetzt. Wie staunen wir über die noch leistungsfähigere

Maschine, die schnelleren Automobile und

Flugzeuge, und wir halten solche Dinge jeweils für
Höhepunkte menschlicher Schöpferkraft. Nach kurzer

Zeit ist alles durch Besseres überboten. Schließlich

verlernen wir auch das Staunen, und zurück
bleibt nur noch der Hochmut, der Dünkel der
Überlegenheit, der sich selbst anbetet. Der Mensch fühlt
sich als mächtiger Herr der Welt •— aber er ist es

nicht
Wie weit die Vernichtung der Natur auch gehen

mag, es gelingt ihm nie, sie ganz zu unterwerfen.
Plötzlich bricht ein Element los aus seinen Fesseln.
Ströme und Meere durchbrechen die Dämme und
bringen den Menschen in bittere Not; die Berge
senden Lawinen zutal; die Erde selbst erbebt und
zerstört, was Menschenhand gebaut hat. Dann geht
für kurze Zeit eine Erschütterung durch die
Menschen, weil sie, ungleich ihren Vorfahren, die
Möglichkeit solcher Gefährdung vergessen haben. Bald
aber ist das Unglück nur noch eine Sensation und
ein Geschäft für Reporter und Zeitungen. Bald ist
es vergessen, und die alte Überheblichkeit ist wieder
da.

Sie vernimmt das Wort nicht mehr, das der Henaus

dem Wetter zu Hiob sprach: «Wer ist der, der
den Ratschluß verdunkelt mit Worten ohne
Verstand? Gürte deine Lenden wie ein Mann; ich will
fragen, lehre mich! Wo wärest du, da ich die Erde
gründete? Sage an, bist du so klug! Weißt du, wer
ihr das Maß gesetzt hat, oder wer über sie eine
Richtschnur gezogen hat? Worauf stehen ihre Füße

versenkt, oder wer hat ihr einen Eckstein gelegt?
Da mich die Morgensterne miteinander lobten und
jauchzten alle Kinder Gottes Kannst du den

Morgenstern hervorbringen zu seiner Zeit, oder den

jungen Bären am Himmel samt seinen Jungen
heraufführen? Weißt du des Himmels Ordnungen,
oder bestimmst du seine Herrschaft über die Erde?
Kannst du deine Stimme zu der Wolke erheben, daß
dich die Menge des Wassers bedecke? Kannst du die
Blitze auslassen, daß sie hinfahren und sprechen zu
dir: Hier sind wir? Wer gibt die Weisheit in das

Verborgene? Wer gibt verständige Gedanken?»
(Hiob 38, 2—7, 32—36).

Und wenn unsere Zeit diese Fragen auch
vernähme, sie vermöchte im Gefühl ihrer Selbstherrlichkeit

den Sinn nicht mehr zu verstehen, oder sie
hätte aus dem Vorrat ihrer Scheinbildung auf alles
sogleich die Antwort bereit und ließe sich nicht
erschüttern wie Hiob.

Aber selbst das Großartige, das die Technik
schafft, entgleitet uns. Die Maschine wird mächtiger
als der Mensch. Sie raubt seiner Arbeit die Würde,
die jede naturnahe Tätigkeit hat. Ein großer In-

83



dustriebetrieb mit Fließband ist ein einziger
Mechanismus, der auch die Menschen nur als Bestandteile
einer seelenlosen Maschinerie einsetzt. Er fordert
von ihm nur einzelne Handgriffe, und zwar immer
dieselben. Geist und Seele gehen leer aus, füllen
sich mit wertlosen Bildern genossener oder
bevorstehender Vergnügungen und verstricken sich in
fruchtlose Unzufriedenheit. Der Mensch ist degradiert

zum ferngesteuerten Roboter, der einem eng
begrenzten Zweck mit der Präzision einer Maschine
zu dienen hat.

In einem Teil der Welt ist das heute bereits das

menschliche Ideal. Der technische Fortschritt soll
den Menschen entwürdigen, damit er um so

gewisser in den Mechanismus des totalen Staates

eingegliedert werde und seiner Ausbeutung anheimfalle.

Das Denken besorgt die Partei für. ihn; er hat
zu arbeiten und sein Soll zu erfüllen. Deshalb schärft
man ihm ein, wie rückständig alle Vorstellungen
seien, die ihm als einem Ebenbild Gottes Würde und
Adel verleihen. Die Sonntagsbetrachtung der
führenden Zeitung eines solchen ehedem christlichen
Staates lautet dann etwa: Es gelte jetzt, die veraltete
religiöse Tradition energisch durch die Werbung
für eine zeitgemäße Daseinsvorstellung ohne Gott
zu verdrängen; denn die «religiösen Vorurteile»
lähmen den Eifer des Arbeiters. Man müsse ihm
zeigen, «daß die eigentlichen Grundlagen der
Religion gegen den Fortschritt und gegen die
wissenschaftliche Erfahrung gerichtet» seien.

Wer sich nicht überzeugen läßt und sich gar aus
christlichem Gewissen auflehnt, kann mit den Mitteln

der Technik, die den heutigen Tyrannen zu
Gebote stehen, jederzeit versklavt und seines eigenen
Denkens und Gewissens beraubt werden.

Der ungeheure technische Fortschritt, Folge der
umstürzenden naturwissenschaftlichen Erkenntnisse,

hat dagegen einen der bedeutendsten Gelehrten,

den vor kurzem verstorbenen Albert Einstein,
zu ganz andern Schlußfolgerungen veranlaßt. Der
Mann, auf dessen Forschungen die Entdeckung der
Atomkräfte und ihre Ausnützung zu einem guten
Teil beruht, hat die Menschheit bis in seine letzten
Lebenstage hinein davor gewarnt, Naturwissenschaft

und Technik, so großartig und segenbringend
sie seien, als das Letzte anzusehen. Sie hätten den
Menschen in Ratlosigkeit, Versklavung an die
Maschine und in den Abgrund der Massenvernichtung
gestürzt. Nur die Religion, niemals «der Glaube an
die Allmacht der physischen Kraft» vermöge dem
Menschen die Fundamente und Richtlinien seines
Handelns und Denkens zu geben.

Einstein hat seine Stimme so eindringlich
warnend erhoben, weil er die Schrecken des Krieges vor

Augen hatte, des vergangenen und eines möglichen
der Zukunft, dessen grenzenlose Zerstörungswut
letztlich nicht Wissen und Können sondern nur
Gewissen und Glaube zu bannen vermögen. Seine
Schrecken sind die der gewissenlos entfesselten

Technik, der brutalsten Vernichtung, die je von
Menschen gegen alles Menschliche ersonnen worden

ist. Zurückhaltung, Vorsicht und Mißtrauen
sind deshalb der Technik gegenüber eher berechtigt
als unbedachter Stolz über ihren doppeldeutigen
Triumph.

Aber die Technik bedroht die Menschen nicht nur
mit einem selbstinszenierten Weltuntergang. Sie

schädigt ihn viel unmerklicher jeden Augenblick:
Sie bedroht sein Inneres, sein Fühlen und Denken.
Wir haben «keine Zeit» mehr für so vieles, was

dringlich und wichtig wäre: vielleicht ein gutes
Buch zu lesen, einen Brief zu schreiben, dem Nächsten

zu helfen, über unsere Aufgabe, über unsern
Platz in der Welt nachzudenken. Und dies, obwohl
die Maschine uns immer mehr harte Arbeit
abnimmt, obwohl die Verkehrsmittel uns immer
rascher befördern, obwohl uns alle erdenklichen
Lebenserleichterungen zu Gebote stehen. Was die
Menschen an Zeit gewinnen, das füllen sie durch
neue Betriebsamkeit aus, seien es neue Geschäfte
und Unternehmungen, sei es die Jagd nach dem

Vergnügen. Daß sie nicht mehr zu sich selber

kommen, empfinden sie zuletzt gar nicht mehr als einen

Mangel. Sie sind eingespannt zwischen die Pole
«Profit» und «Vergnügen». Je sinnloser ihre Arbeit,
desto mehr drängen sie nach leeren Vergnügungen;
diese wiederum verlangen neue Verdienstquellen,
neue Geschäftigkeit.

Gewaltig ist der Umlauf des Geldes. Die Welt ist
ein riesiger Marktplatz, auf dem alles angeboten
wird, was menschlicher Scharfsinn an irdischen
Gütern hervorbringen kann. Vieles davon ist Überfluß,

durch andern Überfluß bald überholt. Aber
es wird gekauft, weil es die Reklame so wirkungsvoll

anbietet, daß man sich so lange unglücklich
fühlt, bis man ihren Winken Folge geleistet hat. Ob

sich nun das Glück wirklich einstellt? Gerade der
schweizerische Alltag zeigt ein anderes Bild. Das
Streben nach Geld, Besitz und Vergnügungen
steigert sich, je mehr man ihm nachgibt, und deshalb
sind die Menschen, statt durch die Technik frei zu
werden von den Nöten und Beschränkungen
früherer Zeiten, abhängiger denn je. Sie verwirren sich

in einem Netz von ständigen Wünschen, Sorgen,
Hoffnungen und Enttäuschungen. Technik und
moderne Wirtschaft haben es fein gewoben und ihnen
über den Kopf geworfen.

84



Es gibt keinen größeren Gegensatz zu diesem
Dasein in Unruhe und Friedlosigkeit als die
Botschaft der Bergpredigt: «Darum sage ich euch: Sorget

nicht für euer Leben ,was ihr essen und trinken
Werdet; auch nicht für euren Leib, was ihr anziehen
Werdet. Ist nicht das Leben mehr denn die Speise,
und der Leib mehr denn die Kleidung? Seht die
Vögel unter dem Himmel an: sie säen nicht, sie

ernten nicht, sie sammeln nicht in die Scheunen,
Und euer himmlischer Vater nährt sie doch. Seid
ihr denn nicht viel mehr als sie? Und warum
sorget ihr für die Kleidung? Schauet die Lilien auf
dem Felde, wie sie wachsen; sie arbeiten nicht, auch

spinnen sie nicht. Ich sage euch, daß auch Salomo
in aller seiner Herrlichkeit nicht bekleidet gewesen
ist wie derselben eins. So denn Gott das Gras auf
dem Felde also kleidet, das doch heute steht und morgen

in den Ofen geworfen wird: sollte er das nicht
viel mehr euch tun, o ihr Kleingläubigen?. Trachtet

am ersten nach dem Beich Gottes und nach
seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches alles
zufallen. Darum sorget nicht für den andern Morgen;
denn der morgende Tag wird für das Seine sorgen.
Es ist genug, daß ein jeglicher Tag seine eigene
Plage habe.» (Matth. 6, 25, 26, 28—30, 33, 34)

Mögen wir ungläubig lächeln über solche

Vertrauensseligkeit und sie in unseren Zonen und in
unserer ehernen Zeit als widersinnig betrachten.
Wo ist denn der Sinn unseres friedlosen und
sorgenschweren Lebens? Die Gleichnissprache der Bibel
enthüllt ihre Wahrheit gerade im Widersinn des

Daseins, das sich der Herrschaft der Technik
ausgeliefert hat. Was sie bringt, ist Knechtschaft; was
Christus mit dem Gleichnis der Vögel und Lilien
verkündet, ist Freiheit, die von der Hingabe an
Äußerlichkeiten erlöst und Raum schafft für ein
verinnerlichtes, wesenhaftes Menschentum.

Das Evangelium verspricht uns keine irdischen
Beichtümer, keine Annehmlichkeiten der
Lebenshaltung, keinen materiellen Fortschritt, kein Paradies

auf Erden, wie es blinde Anbeter der Technik
von ihr erwarten. Es rüstet uns aber aus für die
andere Seite des Lebens, die wir heute, geblendet
durch die Errungenschaften der Forschung und der
Technik, zu übersehen geneigt sind: Krankheit,
Mißgeschick, Schuld, Leid und Tod. Sie sind ständig
um uns und reißen uns heraus aus dem sinnlosen
Kreislauf von Gewinnsucht und Genußsucht; sie

lassen sich nicht beheben wie eine Störung im
Getriebe eines Motors. Nur in der Tiefe und Innerlichkeit

des Glaubens finden wir die Kraft, sie zu tragen
und zu überwinden.

Die Technik ist weder gut noch böse. Sie hat den
Menschen nur überrascht. Sein Gewissen und sein
Glaube hielten nicht Schritt; sie war bisher immer
voraus. Sie ist aber blind; deshalb ist es gefährlich,
sich ihr auszuliefern. Die Botschaft des Glaubens
muß dem Menschen zu Hilfe eilen, wenn er nicht
führerlos in den Abgrund der Selbstvernichtung
stürzen soll.

Gewiß darf sich der Mensch seiner Leistungen
freuen. Er soll aber in Demut des Mächtigeren
eingedenk bleiben, der ihr Grenzen gesetzt hat. Er soll

forschen, schaffen, bauen. Doch soll er wissen, daß
dies nicht das Letzte ist. Sein innerer Friede steht
höher. «Es ist besser, eine Hand voll mit Ruhe, denn
beide Fäuste voll mit Mühe und Haschen nach
Wind», warnt der Prediger. (Pr. Sal. 4, 6).

Verfallen wir nicht dem Taumel des technischen
Fortschritts, auch wenn er uns trügerisch die
Weltherrschaft verspricht; denn «was hülfe es dem
Menschen, wenn er die ganze Welt gewänne und nähme
an seiner Seele Schaden?» (Markus 8,36).

Arnold Bucher

Beispiel einer Prüfung mit den eVokativen Tests

von Franziska Baumgarten

I.

Mein in der «Schweiz. Erziehungs-Bundschau»
lri August und September Heften 1955 erschienener
Äufsatz u.T. «Die Erfassung der Persönlichkeit imitas

Eignungsprüfungen» war Anlaß dafür, daß ich
Vlelfach gebeten wurde, ein ausführliches Beispiel
euier nach der dort geschilderten neuen Methode
Vorgenommenen Prüfung zu bringen. Ich komme
diesem, Wunsche gerne nach, indem ich im Ein¬

verständnis der Exploranddn über eine solche
Prüfung nachstehend berichte.

Es handelt sich um eine 27-jährige Primarlehre-
rin, die beschlossen hatte, Gymnasiallehrerin zu
werden, sich bereits für die Maturaprüfung
vorbereitet und noch gerne wissen möchte, ob sie sich
dafür eigne und das einige Jahre dauernde Studium
auf sich nehmen dürfe. Dabei möchte sie auch gerne
«etwas über sich selbst erfahren».

85


	Evangelium und Technik : Ansprache am Kirchensonntag 1956 in einer bernischen Landkirche

