
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 27 (1954-1955)

Heft: 12

Artikel: Les théories Pédagogiques de John Locke ont-elles influencé celles de
J.-J. Rousseau?

Autor: Pire, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 12, Seite 225—244 MÄRZ 1955

Les théories Pédagogiques de John Locke ont-elles influencé

celles de J.-J. Rousseau
Dr. G. Pire

Aspirant du Fonds National de la Recherche Scientifique

«Le Genevois ne lit que de bons livres; il les ht,
il les digère: il ne les juge pas, mais il les sait»1).
A ce point de vue, Rousseau s'est pleinement montré

un homme de sa race et c'est à juste titre que P. M.
Masson2) le considère, en partie du moins, comme
«l'homme de ses livres».

Invoquer les seules sources bibliographiques pour
expliquer les théories de J.-J. Rousseau en matière
d'éducation serait cependant une erreur. En effet,
l'expérience personnelle de Rousseau (entendons

par là son enfance et sa jeunesse surtout — et non

pas les brefs moments de son existence qu'il a accordés

à la fonction de précepteur pour laquelle il
n'était pas fait — sans oublier les réflexions que
ses contacts sociaux fort divers lui ont suggérées) a

marqué d'une empreinte profonde ses conceptions
pédagogiques. Vouloir retrouver dans l'Emile, point

par point, l'éducation reçue par son auteur serait

vain, mais il reste que l'origine de beaucoup de

caractéristiques de l'éducation rousseauiste s'éclaire
à la lecture des Confessions et de la Correspondance
générale. En résumé, les théories de Rousseau, tant
en matière d'éducation qu'en matière de philosophie,
forment non pas un amalgame, mais une combinaison

d'éléments biographiques et bibliographiques —
auxquels s'ajoute l'apport personnel d'un penseur
génial —, combinaison qui s'insère comme dans un
moule dans l'ambiance générale de l'époque. En
d'autres termes, on trouverait difficilement chez
Rousseau une idée maîtresse strictement inédite,
mais on constate cependant que l'oeuvre entière
forme une synthèse nouvelle à laquelle ni le temps
ni les détracteurs n'ont pu enlever une parcelle de

son originalité.

ROUSSEAU, V, 17 (éd. Hachette en 13 vol.)
2) La religion de Jean-Jacques Rousseau, Paris, Hachette,

1916, 1ère partie (Iji formation religieuse de Rousseau),
p. 92.

Les sources bibliographiques de Rousseau sont
nombreuses3). Parmi les principales, citons, par
ordre d'importance, Plutarque,Sénèque, Montaigne,
Fénelon, Defoë (Robinson Crusoé), la Bible, Platon,
Locke, Rollin ,4). Montrer d'une façon précise ce

que Rousseau doit exactement à tel ou tel auteur est
chose très difficile : le critique se trouve devant un
gigantesque puzzle ; chaque fois qu'il insère une
pièce nouvelle, il se voit immédiatement dans
l'obligation d'en déplacer plusieurs autres. Très souvent,
il est impossible de déterminer avec exactitude si
Rousseau a eu directement connaissance de tel
auteur ou si les idées de ce dernier lui sont parvenues
par l'intermédiaire d'un ou plusieurs autres5).

De plus, il arrive fréquemment que Rousseau ne
cite pas ses sources, non par manque d'honnêteté,
mais pour la simple raison qu'il puise dans quelque
case de son «magasin d'idées» des principes qu'il a
si bien digérés — pour reprendre son expression6)
— qu'il les croit devenus siens.

3) Dans ce domaine, Mlle M. Richebourg a fourni aux
chercheurs un instrument de valeur en dressant la table
des ouvrages possédés, lus ou mentionnés par Rousseau

(cf. Annales de la Société J.-J. Rousseau, t. XXI, pp. 181

et suiv.).

4) Cette classification, qui n'est pas définitive, ne correspond
pas du tout à celle qu'on obtiendrait en se fondant
uniquement sur le nombre de références. Le fait est
facilement explicable : des références peuvent ne se

rapporter qu'à des détails sans importance. On en trouve
beaucoup de cette espèce parmi les 57 références à
Platon (cf. Ann., t. XXIII, pp. 203 et suiv.).

5) Par exemple, il apparaît que c'est grâce à Plutarque que
Rousseau a connu bien des idées de Solon, de Lycurgue
et de Platon. De même, une foule de points communs
relevés dans l'oeuvre de Locke et dans celle de Rousseau

ne prouvent rien quant à un emprunt fait par le second

au premier vu que les deux auteurs ont puisé également
chez Montaigne, notamment.

8) Lui-même l'emprunte à Sénèque : cf., parmi d'autres
exemples, Epist., LXXXIV, 7.

225



Enfin des rencontres fortuites peuvent se

produire; cela est normal chez des auteurs étudiant des

problèmes semblables.
Par conséquent, la plus grande prudence est de

rigueur; c'est avec raison que P.Villey déclare qu'«il
est délicat de démêler les influences diverses qui se

sont exercées sur un écrivain, et d'en mesurer avec

équité l'importance»7).
Après ces généralités, envisageons une question

plus précise : que doit VEmile aux Pensées sur
Véducation de J. Locke?8) C'est là, selon A. Ravier9),
l'un des trois problèmes qui dominent le chapitre
des sources et qui restent encore en discussion.

Une des Lettres écrites de la Montagne nous
apprend que Locke a traité les mêmes matières que
Rousseau, dans les mêmes principes10). En ce qui
concerne cette affirmation, il convient de faire
remarquer que les «matières» dont parle Rousseau

sont des questions politiques et non pas pédagogiques.

De plus, il s'agit ici d'un argument de Rousseau

tendant à prouver que ses livres n'étaient pas
plus subversifs que ceux de ses prédécesseurs,
lesquels n'ont jamais été inquiétés quoiqu'ils aient
vécu sous un régime monarchique.

Rien plus significatif est cet avertissement que
Rousseau donne à son lecteur dès les premières lignes
de l'Emile: «Mon sujet étoit tout neuf après le livre
de Locke»11); il laisse prévoir — et l'analyse le

confirme — que son auteur est bien plus souvent en

opposition qu'en accord avec Locke.
A. Stierli12) va certainement trop loin lorsqu'il

écrit: «Rousseau s'approprie la plupart des idées de

Locke L'esprit calme et lucide de Locke a créé
les idées, l'imagination vive et inquiète de Rousseau
s'en est servie pour les développer, pour les amplifier
et les améliorer». En effet, si, parmi les passages
auxquels renvoie l'auteur, il s'en trouve seize ou dix-
sept se rapportant à des concordances dignes d'être
retenues, il en est une dizaine au moins qui illustrent

une opposition nette entre les deux théoriciens

7) P. VILLEY, L'influence de Montaigne sur les idées pé¬

dagogiques de Locke et de Rousseau, Paris, Hachette,
1911, p.V.

8) Cette question a retenu l'attention de P. VILLEY, Op.
cit., de H. LEBEDE, Locke und Rousseau als Erzieher,
Berlin, Félix Lehmann Verlag s. d. et de A. STIERLI,
De l'influence des «Pensées sur l'Education» (1693) de
John Locke sur l'«Emile» (1762) de 7.-7. Rousseau, dans
le domaine de l'éducation intellectuelle (Thèse de
doctorat de l'Université de Berne), Zurich, 1910.

9) L'éducation de l'homme nouveau. Essai historique et
critique sur le livre de l'Emile de 7.-7. Rousseau (Thèse
complémentaire — Etude historique de l'Emile —
soutenue devant la Faculté des Lettres de l'Université de

Grenoble), Lyon, 1941, p. 230.
10) III, 206.
11 II, 1.

12) Op. cit., p. 95.

sur des points importants. D'autre part, comparer
les conceptions des deux pédagogues et attribuer
une certaine supériorité tantôt à l'un, tantôt à

l'autre13) est une erreur : Locke est un homme du 17e s.,
Rousseau appartient au 18e; le premier est un Anglais,

le second est à la fois un Genevois et un Français;

l'un a condensé dans un manuel d'éducation
des conseils relatifs à l'institution d'un jeune
noble14), l'autre est l'auteur d'un traité où il inscrit
les principes de l'éducation de l'homme15). Ainsi
J.-.T. Rousseau se place à un point de vue tout différent

de celui de Locke; il atteint au général et à

l'universel tandis que Locke s'en tient le plus
souvent au particulier.

Cette différence d'optique exclut logiquement une
sujétion des théories maîtresses de l'Emile aux Pensées

sur Véducation et ne laisse place qu'à des

emprunts mineurs — le mot «rencontre» serait bien
souvent plus exact — dont voici les principaux.

Locke et Rousseau s'attachent surtout à l'éducation

morale et regardent la formation intellectuelle
comme secondaire (C., par. LXXII, pp. 132 et 133;

par. CL, p. 346 — R. II, 8, 9 et 19)16). La santé du

corps est cependant fort importante, dit Locke (C.,

par. IV, p. 4) et Rousseau suppose qu'Emile est un
enfant vigoureux (R., II, 21 et 23). Les gens
robustes ne sont pas ceux qui, dans leur jeune âge, ont
été entourés de soins empressés (C., par. V., p. 5 —
R., II, 24). Il ne faut pas trop vêtir les enfants (C.,

par. VI, p. 5 — R., II, 97); ils peuvent sans
inconvénient porter les mêmes habits en hiver qu'en été

(C., par. VI, p. 7 — R., II, 97). Il ne faut pas donner
aux enfants des vêtements trop étroits (C., par. XII,
p. 19) ; leurs membres doivent être au large dans les

habits (R., II, 96). Rien ne vaut une couche dure,
affirment les deux auteurs17). Apprenons aux en-

13) Ibidem, p. 34, 37, 40, 52
14) Selon Coste (De l'éducation des enfants — traduit de

l'Anglois de M. Locke —, 3e éd., Amsterdam, 1721,

page XXV de la Préface du traducteur sur l'édition de

1708), il s'agirait autant de l'éducation d'un «bon
bourgeois» que de celle d'un noble.

15) ROUSSEAU, II, 3.

ls) Nous citons l'ouvrage de Locke d'après la traduction de

Coste que Rousseau a consultée (3e éd.); C. Coste;
R. Rousseau.

17) «Un lit dur fortifie les membres : mais un lit mollet où
l'on s'ensevelit chaque nuit dans la plume, fond et
dissout, pour ainsi dire, tout le corps Outre la pierre qui
vient souvent de ce que les reins sont enveloppez trop
chaudement, les lits de duvet causent plusieurs autres
incommoditez, et ce qui les produit toutes, une
complexion délicate et valétudinaire ..» (C., par., XXIII,
p. 41). «Un lit mollet, où l'on s'ensevelit dans la plume
ou dans l'édredon, fond et dissout le corps pour ainsi
dire. Les reins enveloppés trop chaudement s'échauffent.
De là résultent souvent la pierre ou d'autres incommodités,

et infailliblement une complexion délicate qui les

nourrit toutes.» (R., II, 99). Le parallélisme entre ces
deux passages est frappant.

226



fants à se lever et à se coucher de bonne
heure (C., par. XXII, pp. 37 et suiv. — R., II, 99).
Qu'ils dorment la nuit sans bonnet (C., par. VI, p. 7

— R., II, 97). Laissons-les courir au grand air et, en
hiver, ne les supportons pas au coin du feu (C., par.
X, p. 15 — R., II, 98). Le vin ne convient guère aux
enfants (C., par. XX, p. 32 — R., II, 123). Il ne faut
pas s'empresser d'avoir recours au médecin, car il
est plus sûr de laisser agir la nature (C., par. XXX,
pp. 49, 50 et 51 — R., II, 21,22 et 23) «).

L'éducation morale doit commencer tôt (C., par.
XXXV, p. 54 — R., II, 4). Donner de beaux habits
aux enfants, c'est leur enseigner la vanité (C., par.
XXXVIII, pp. 60 et 61 — R., II, 96). Accordons-
leur ce qui est nécessaire, mais ne cédons jamais aux
pleurs qui masquent les caprices (C., par. XXXIX
et XL, pp. 66 et 67 — R., II, 35, 38 et 53). Les
enfants sont tous imitateurs (C., par. LXIX, p. 116 —
R., II, 72) ; aussi, donner l'exemple vaut mieux que
prêcher (C., par., LXXXV, pp. 162 et suiv. — R.,

II, 71 et 72). Les jeunes enfants s'effrayent facilement

à la vue de choses qui leur sont inconnues; il
faut les accoutumer petit à petit avec l'objet de leur
frayeur (C., par. CXVIII, p. 264 — R., II, 32). Il
convient d'habituer les enfants à souffrir (C., par.
CVIII, pp. 228 et 229; CXVIII, p. 265 — R., II, 100

et 101).
En éducation, l'acquisition de connaissances n'est

pas le point capital. Préparons l'esprit des enfants à

les recevoir, mais ne l'en gorgeons pas (C., par.
XCVII, p. 202; CCI, pp. 461 et 462 — R., II, 179).
Parmi les connaissances, ne retenons que celles qui
sont utiles (C., par. CCI, p. 463 — R., II, 149 et

150). La méthode est l'âme des études; les faits
étudiés doivent être liés entre eux (C., par. CCII, pp.
466 et 467 — R., II, 148 et 163). Il convient de passer

du facile au difficile (C., par. CLXXXV, p. 426

— R., II, 140 et 148). Plus important encore est

d'inspirer le goût, le désir d'apprendre, car l'enfant
ne doit pas étudier sous la contrainte (C., par.
LXXV, pp. 137 et suiv.; LXXVI, p. 141 — R., II,
85 et 142). La curiosité est un levier puissant pour
le précepteur qui sait s'en servir; il est essentiel de

la cultiver et de l'assouvir (C., par. CIX, p. 234;
CXXI; CXXII, CXXIII; CXXIV — R., II, 137 et
138). Elle est bien mauvaise cette coutume qui
oblige les enfants à apprendre par coeur des passages
d'auteurs qu'on leur fait lire (C., par. CLXXX, pp.
413, 414, 415 et 416 — R., II, 41, 80 et 81). Enseigner

aux enfants les règles de la rhétorique et de la
logique risque de conduire au formalisme; foin de

toutes ces subtilités d'école; parlons d'une manière

18) Rousseau (II, 23) cite Locke à ce propos.

franche, simple et naturelle (C., par. CXCIII, p. 435

et CXCIV, p. 437 — R., II, 223). Le style aussi sera

dépouillé de tout artifice inutile (C., par. CXCV.

p. 443—R., II, 316).

Pour en revenir à des principes plus généraux, la

première chose que doit faire un éducateur c'est
étudier le naturel et les capacités de l'enfant (C.,

par. LXVIII, pp. 104 et 105 — R., II, 2, 90 et 170) ;

l'objectif à atteindre est la formation de l'enfant
pour la vie (C., par. XCVII, pp. 203 et 204 — R.,

II, 8).

Les points de contact entre les deux auteurs sont
assez nombreux, mais leur nombre compte beaucoup

moins que l'importance des idées auxquelles
ils se rapportent. Certaines concordances ne portent
que sur des détails; d'autres mettent en cause des

théories bien connues avant Locke et Rousseau et

que l'on retrouve dans des ouvrages dont les auteurs
précités ont eu connaissance.

La primauté de l'éducation morale sur l'éducation
intellectuelle est nettement affirmée non seulement

par Montaigne, mais aussi par les stoïciens (par
exemple) et notamment par Sénèque que Locke et
Rousseau citent à plusieurs reprises. Le même
Sénèque reconnaît aussi qu'il convient d'accorder des

soins au corps19). Platon fait une large place à la
gymnastique dans son système d'éducation20). Il
recommande de donner du mouvement aux jeunes
enfants21) et il condamne cette pratique répandue
à Athènes22), qui consiste à emmailloter l'enfant
de langes serrés afin d'éviter la déformation des

membres. La natation était pratiquée par tous les

Athéniens, pour ainsi dire, et ne pas savoir nager
était considéré par eux comme le summum de l'igno-

19) Epist., XIV, 1 et suiv.

20) Cf. République et Lois, 789a—d (notamment).

21) «Les nourrices savent par expérience combien le mouve¬
ment est bon pour les enfants .; il faudrait que l'enfant

fût dans la maison comme un navire sur la mer»
(Lois, 790d).

22) Cf. J. MARTHA,Catalogue des figurines en terre cuite
du Musée de la Société archéologique d'Athènes, 22, 238,
415, 422, 517, 543, 544, 781, 782 et 865. Cf. aussi Lois,
789e. Dans le même ordre d'idées, cf. également la
traduction de Coste, Préface du traducteur, p .XXI: «Les
Siamois (dit M. De la Loubere dans sa Relation du
royaume de Siam) ont le corps bien fait, ce que j'attribue

principalement à ce qu'on ne les emmaillotte pas
dans leur enfance» et, p. XXII : «Les nourrices de Lacé-
démone, dit Plutarque, élevoient les enfants avec une
adresse et une application toute particulière, sans les
envelopper de langes; et par ce moyen, elles les ren-
doient plus dispos de leurs membres, mieux formez, et
de plus belle et gentille corpulence». Signalons que
Rousseau cite l'ouvrage de La Loubère (II, 29, note 1).

227



ranee23). Le vin ne convient pas aux enfants, c'était
déjà l'avis de Platon qui, dans les Lois21). propose
de défendre aux enfants de goûter du vin avant
l'âge de dix-huit ans. Que l'enfant doive porter des

vêtements légers et amples, mais pas de bonnet, que
le fait de courir au grand air et de se donner de

l'exercice soit salutaire pour la santé, voilà qui n'est

qu'un détail et une conclusion d'évidence immédiate

«que personne ne dispute»25) et au sujet de laquelle
s'accordent «le sage Locke, le bon Rollin, le savant
Fleury et le pédant Crouzas»26). Rousseau renvoie
d'ailleurs très honnêtement à ce que dit Locke à ce

propos27); il cite également cet auteur lorsqu'il
parle de l'inutilité de la médecine pour les

enfants28). Reste ce passage de Rousseau qui reprend à

peu près mot à mot cequeditLocke au sujetdu litqui
convient aux enfants29). Plagiat! diront les émules
de Dom Cajot30). En fait, l'idée n'est pas neuve :

Sénèque parlait déjà d'un grabat31) et, si l'on en
croit Xénophon, les jeunes Perses dormaient sur
les places pubbques l'arme au côté32). On regrette
cependant que Rousseau n'ait pas renvoyé à Locke,
mais il ne s'agit que d'un oubli bien compréhensible

: Rousseau a lu ces phrases qui l'ont frappé; il
les a classées dans son «magasin d'idées», d'où il les

a tirées ultérieurement sans plus savoir à qui elles

appartenaient. Autrement dit, Rousseau n'a pas
consulté l'ouvrage de Locke au moment où il
rédigeait ce passage de l'Emile. Un fait du même genre
confirme cette manière de voir. En II, 125, Rousseau

nous apprend qu'en Angleterre les bouchers ne sont

pas reçus en témoignage; c'est là un souvenir lointain

et, qui plus est, inexact de ce que Rousseau a lu
chez Locke (C., par. CXIX, p. 272).

Bien avant Locke et Rousseau, Chrysippe
proclamait que l'éducation morale doit commencer
tôt33). Sénèque conseillait déjà de ne jamais céder

devant la colère d'un enfant34). Il s'élevait égale-

23) Les Romains avaient repris ce proverbe aux Grecs : Nec
litteras didicii nec natare (cf. C., par. IX, p. 15). Ajoutons

que Locke et Rousseau sont d'accord sur la nécessité
d'apprendre à nager aux enfants (C., par. IX, pp. 14 et
15 —R., 11,101 et 102).

24) 666a.
25) R., II, 24.
2S) R., II, 95.
27) II, 96.
28) II, 23.
29) C., par. XXIII, p. 41 — R., II, 99.
30) Auteur de Les plagiats de Monsieur J.-J. Rousseau de

Genève sur l'éducation, La Haye, Paris (Durand), 1765.
31) Epist., XVIII, 7.

32) Cyropédie, I, 2.
3S) Cf. QUINTILIEN, Inst. or., I, I, 15—16, apud Von

ARNIM, III, Chrysippe, 733. La même idée se retrouve
chez Sénèque, De Ira, II, XVIII, 2.

34) De Ira, II, XXI, 8.

ment contre la vanité qu'on verse dans son coeur35).
Pour lui aussi rien ne valait l'exemple : « .longe
iter est per praecepta, breve et efficax per exem-
pla»36) ; cette constatation même était banale à son
époque. Ce philosophe préconisait également de ne
pas trop choyer les enfants, mais de leur apprendre
à vivre, car une éducation molle laisse l'homme
désarmé devant la vie37). La tendance à la peur et à

l'angoisse que manifestent certains enfants avait
retenu aussi l'attention de Sénèque38). L'esprit
curieux que nous a départi la nature passait, aux yeux
du philosophe, pour un auxiliaire précieux et un
ressort puissant du savoir personnel qui est le seul

vrai39). Bien avant Locke, l'ancien précepteur de

Néron avait dénoncé les formules creuses de la
rhétorique et les subtilités de la dialectique; lui aussi
haïssait ces figures de style prétentieuses destinées

généralement à masquer l'absence d'idées40). Locke
et Rousseau recommandent d'étudier les aptitudes
et le naturel de l'enfant; cette question d'orientation
avait déjà été soulevée par Sénèque dans le De Tran-
quillitate animi41) et dans le De Ira'12). Qu'il
convienne d'apprendre pour la vie et non pour l'école
n'est pas un principe propre à Locke; il le tient de

Sénèque, qu'il cite d'ailleurs43).

Plusieurs principes pédagogiques défendus par
Rousseau lui viennent bien moins de Locke que de
la lecture des oeuvres de Sénèque44). C'est chez

Sénèque aussi qu'on peut lire cette judicieuse
remarque: «N'embrasse pas plus que tu ne peux
étreindre Contente-toi d'avoir l'esprit bien
fait»45).

Quelles conclusions se dégagent de ce qui
précède? Rousseau a lu l'ouvrage de Locke; il s'inspire
de cet auteur pour des questions de minime importance

et il le cite quand il lui emprunte une idée.
Les concordances entre les deux auteurs sont
multiples, mais elles ne se rapportent à aucune des théories

fondamentales de l'éducation rousseauiste (non-

35) Ibid., II, XXI, 5.

36) Epist., VI, 5.

37) De Ira, II, XXI, 6.

38) Ibid., II, XX, 4.
39) De Otio, V, 2—4.
40) Epist., XX, 2; XL, 9; XLV, 5; CXIV..
41) VI, 1—6.
42) III, IX, 1 et suiv.
43) Cf. C., par. XCVII, p. 203 et Epist., CVI, 11.
44) Rousseau, nous l'avons déjà dit, a lu les ouvrages de

Sénèque et a même traduit 1 'Apocolokyntose : cf. Léon
HERMANN, Jean-Jacques Rousseau traducteur de
Sénèque, Ann., t. XIII, pp. 215 à 224. D'autre part, Locke
cite plusieurs fois Sénèque. Enfin les deux auteurs ont eu
connaissance de certaines idées du philosophe stoïcien
par l'intermédiaire de Montaigne.

45) Epist., CVIII, 2; Montaigne a fait de ce principe un des
fondements de son système pédagogique.

228



perversion originelle de l'homme; éducation naturelle,

universelle et fontionnelle, mise en parallélisme

avec le développement physique et mental;
éducation des sens .)• Certaines d'entre elles sont

purement fortuites; d'autres proviennent du fait
que Locke et Rousseau utilisent les mêmes sources.

Il convient de souligner que ce serait une erreur40)
de se fier à une simple concordance pour conclure
à une influence de Locke sur Rousseau; en effet,
lorsqu'on élargit le cadre de l'analyse pour ne plus
s'en tenir seulement aux deux auteurs en question,
il apparaît que Rousseau a trouvé (ou a pu trouver)
ailleurs que chez Locke une foule d'idées qu'il semble

lui avoir empruntées. Avant de vouloir prouver
une parenté entre Locke et Rousseau, il conviendrait
de délimiter ce qui, dans les Pensées sur Véducation,
appartient en propre à leur auteur.

Loin de constituer une amplification et une
adaptation des théories pédagogiques de Lock, l'Emile
se révèle être plutôt une réfutation des Pensées sur
Véducation.

Locke recommande de «laver chaque jour les

pieds des jeunes enfans dans de l'eau froide» et de

leur mettre des chaussures qui ne soient pas
imperméables (C., par. VIII, p. 8). Cela ne doit pas effrayer

les mamans : Horace, Sénèque et les anciens
Germains se baignaient entièrement dans l'eau
froide, même l'hiver; cette pratique subsiste encore
chez les Juifs d'Allemagne et de Pologne, ainsi qu'en
Irlande et en Ecosse (C., par. VIII, pp. 11 et suiv.).
Cependant il est à déconseiller de boire froid ou de

se coucher sur la terre humide quand on a chaud

(C., par. XI, p. 17). Ailleurs (C. par IV, p. 5),
parlant de la nécessité de ne pas couvrir trop chaudement

les enfants l'hiver, Locke rapporte le mot d'un
philosophe scythe conversant avec un Athénien
qui s'étonnait de le voir aller tout nu dans la glace
et dans la neige : —«Et vous, comment pouvez-vous
souffrir que votre visage soit exposé à l'air durant
la rigueur de l'hyver?» — «Mon visage est accoû-
tumé à cela, dit l'Athénien». — «Imaginez-vous
donc que je suis tout visage». Rousseau reprend, en

un seul paragraphe (II, 98), ces différentes
assertions; il démontre que Locke est en contradiction
avec lui-même et lui décoche ce trait plein d'ironie:
«Si vous voulez, lui dirois-je (Rousseau s'adresse à

Locke), que l'homme soit tout visage, pourquoi me
blâmerez-vous de vouloir qu'il soit tout pied?»47).
Cette ironie devient raillerie quand Rousseau réfute

48) A. Stierli a commis cette erreur.
47) La finesse de cette réponse échappe au lecteur non-averti,

car Rousseau a omis de rappeler la repartie du Scythe.

le conseil de Locke selon lequel il conviendrait48)
de donner un morceau de pain aux enfants pour les

empêcher de boire quand ils ont chaud: «Cela est

bien étrange que, quand l'enfant a soif il faille lui
donner à manger; j'aimerois autant, quand il a faim,
lui donner à boire» (II, 98).

Lorsqu'il veut habituer Emile à être éveillé
brusquement, Rousseau prend nettement le contre-pied
de ce que dit Locke (cf. R., II, 100). Ce dernier, en
effet, se souvenant indubitablement des Essais de

Montaigne, préconise de tirer peu à peu l'enfant de

son assoupissement et de se garder de l'éveiller
brusquement (C., pär. XXII, pp. 39—40).

Quelques exemples pris parmi une foule d'autres

montreront combien l'optique de Rousseau est différente

de celle de son prédécesseur. Selon Locke, «la
liberté et l'indulgence ne sauroient faire du bien à

de jeunes enfans»; «tout le monde trouvera
raisonnable, que les enfans étant petits, considèrent
leurs parens comme leurs seigneurs, et leurs maîtres

absolus, et qu'en cette qualité ils ayent une
crainte respectueuse pour eux» (C., par. XLI et

XLII, p. 70). Les châtiments inconsidérés sont à

proscrire, mais on doit battre les enfants dans le cas

d'une obstination ou d'une désobéissance volontaires
(C., par. LXXX, p. 149) et persévérer jusqu'à ce

que l'opiniâtreté soit vaincue (C., par. LXXX, pp.
151—152; LXXXII, p. 156) et que la crainte soit
établie (C., par. XLV, p. 75). La position de Rousseau

est tout autre. La liberté, voilà la maxime
fondamentale de l'éducation (R., II, 51,53, 54, 59.. ;

les mots «obéir» et «commander» seront proscrits
du dictionnaire de l'enfant (R., II, 56). Pourquoi
châtier quelqu'un qui ne sait ce que c'est qu'être en
faute (R., II, 59)? «N'offrez jamais à ses volontés
indiscrètes que des obstacles physiques ou des punitions

qui naissent des actions mêmes» (R., II, 53).
La contrainte ne peut qu'implanter des vices dans

le coeur de l'homme (R., II, 58, 59, 69

Faisant judicieusement remarquer que le
raisonnement est la faculté qui se développe le plus
tard, Rousseau s'en prend assez violemment à Locke

48) En fait, Locke ne conseille rien de tel puisqu'il dit:
«... et qu'on ne leur permît de boire entre les repas
qu'après avoir mangé une pièce de pain» (C., par. XVII,
p. 30). Rousseau commet également une erreur dans le
paragraphe cité précédemment (II, 98), lorsqu'il dit que
Locke conseille les bains glacés pendant l'été (Locke
ne recommande rien d'autre que les bains de pieds; de

plus, il conseille de commencer avec de l'eau tiède pour
en arriver progressivement à l'eau froide (C., par. VIII,
p. 11). Ceci montr e une fois encore que Rousseau ne cite
Locke que d'après des souvenirs de lecture assez vagues.

229



dont la grande maxime serait49) de raisonner avec
les enfants. Il nous donne un exemple de leçon de

morale ridicule, infructueuse et purement verbale,
et termine cette argumentation spécieuse en demandant

à Locke ce qu'il pourrait proposer de moins
vain (II, 57).

Bien plus fondée est la critique (R., II, 71 et 72)
de la méthode proposée par Locke (C., par. CXIL
p. 240) pour enseigner la libéralité aux enfants; en
effet, quel mérite a un enfant de partager ses jouets
quand il sait qu'il en aura de plus beaux ultérieurement50)

Un monde sépare le programme d'éducation de

Rousseau de celui du pédagogue anglais. Selon

Locke, un enfant doit apprendre à lire dès qu'il sait

parler (C., par. CLI, p. 350). Rousseau fulmine à

ce propos: «La lecture est le fléau de l'enfance, et

presque la seule occupation qu'on lui sait donner.
A peine à douze ans Emile saura-t-il ce que c'est

qu'un livre» (II, 85); «l'enfant qui lit ne pense

pas» (II, 138).
En ce qui concerne l'écriture, Locke fait preuve

de la même hâte (C., par. CLXIII, p. 368) qui est

justement ce que Rousseau hait le plus: «Je suis

presque sûr qu'Emile saura parfaitement lire et
écrire avant l'âge de dix ans, précisément parce
qu'il m'importe fort peu qu'il le sache avant quinze»
(11,86).

Locke s'étend longuement sur les moyens
d'enseigner à lire et à écrire aux enfants. Il préconise
des houles d'ivoire sur lesquelles on colle les lettres
de l'alphabet (C., par. CLIII, pp. 353 et 354), un
jeu de quatre dés sur lesquels on fixe les voyelles et
les consonnes (C., par. CLIV, p. 356), sans parler
de vingt autres moyens propres à apprendre la
lecture en jouant (C., par. CLVII, p. 358). Il voudrait
aussi faire voir à l'enfant «autant de figures d'animaux

qu'on en pourroit trouver avec leurs noms
imprimez tout auprès; ce qui l'engagera à lire .»

(C., par. CLIX, p. 361). Pour ce qui regarde l'écriture,

Locke s'étend sur la façon de tenir la plume, de

dresser son papier, de plier le bras; il voudrait
imprimer des lettres en rouge dont l'enfant suivrait le

contour. (C., par. CLXIII, pp. 368 et suiv.)51).
Rousseau se moque de tout cela et de Locke aussi:

49) En fait, Locke ne propose que des raisons proportionnées
à l'entendement de l'enfant, raisons qui seront énoncées

en termes simples et se ramèneront à faire sentir au
sujet que ce qu'on exige de lui a comme fin son intérêt
et non la satisfaction de la fantaisie de ses parents. Cette
fois encore, Rousseau n'a plus exactement en mémoire
le texte de Locke (C., par. LXXXIV, pp. 159 et suiv.).

50) Locke a souvent tendance à se contenter d'une apparence
de vertu.

51) Sénèque parle déjà d'une méthode à péu près semblable
(Epist., XCIV, 51).

«On se fait une grande affaire de chercher les
meilleures méthodes d'apprendre à lire, on invente des

bureaux, des cartes; on fait de la chambre d'un
enfant un atelier d'imprimerie. Locke veut qu'il
apprenne à lire avec des dés. Ne voilà-t-il pas une
invention bien trouvée? quelle pitié!. Parlerai-je
à présent de l'écriture? Non, j'ai honte de m'amuser
à ces niaiseries dans un traité de l'éducation» (II,
86).

Quand l'enfant commence à savoir lire, il faut
lui mettre entre les mains quelque livre à sa portée :

les Fables d'Esope feront très bien l'affaire (C., par.
CLIX, p. 360). Rousseau n'est pas de cet avis; selon

lui, il n'est pas un enfant qui entende les fables, pas
même celles de la Fontaine toutes naïves, toutes
charmantes qu'elles sont (II, 81 et suiv.).

Locke prétend que l'étude des esprits prépare
celle des corps (C., par. CXCVI, p. 451). C'est se

boucher les yeux pour mieux voir, riposte Rousseau

(II, 226 et 227) qui considère la méthode de Locke
comme celle de la superstition, des préjugés et de

l'erreur.
Epousant les opinions de La Bruyère52) (C., par.

CCI, p. 462), Locke est partisan de faire étudier
plusieurs langues aux enfants et de commencer cette
étude assez tôt (C., par. CCI, p. 463). Rousseau est
d'un avis tout différent; il compte l'étude des

langues au nombre des inutilités de l'éducation et ne
croit pas que «jusqu'à l'âge de douze ou quinze ans
nul enfant, les prodiges à part, ait vraiment appris
deux langues» (II, 77). Les langues modernes étrangères

et les langues classiques53) n'intéressent pas
Rousseau, ce qui n'est pas le cas pour Locke qui leur
consacre plusieurs paragraphes (C., par. CLXVI;
CLXVII et suiv. ; CCI).

En ce qui concerne l'étude de la physique, un
infranchissable fossé sépare les principes de Locke de

ceux de Rousseau. Locke voit encore dans la physique

une branche de la philosophie (C., par. CXCVI
et suiv. — la chose était normale à son époque —;
un gentilhomme doit lire quelques systèmes de

physique «pour en pouvoir discourir dans les conversations»

(C., par. CXCIX, p. 456). Rousseau en fait
un instrument de développement intellectuel et
préconise à ce propos des méthodes tout à fait modernes

(II, 146-—148, 178 et 179) qui ne lui viennent certes

pas de Locke.
Pour ce dernier, la géographie est, avec la

chronologie, une servante de l'histoire (C., par.
CLXXXVII, p. 428); l'étude du globe, ne faisant
appel qu'à la vue et à la mémoire, convient très bien

52) Caractères, p. 518 de l'éd. de Bruxelles.
53) Rousseau critique l'enseignement des langues classiques

(II, 78).

230



aux enfants (C., par. CLXXXIII, p. 422). Locke a

vu un enfant qui, avant l'âge de six ans, connaissait

presque tout les détroits, les golfes, les promontoires
et les fleuves de la terre (C., par. CLXXXIII, p.
422). Le lecteur devine les réactions de Rousseau:
«J'entends dire qu'il convient d'occuper les enfans
à des études où il ne faille que des yeux : cela pourrait

être s'il y avoit quelque étude où il ne fallût que
des yeux : mais je n'en connois point de telle» (II,
78). Il n'épargne guère le petit savant qui faisait
l'admiration de Locke: «Je pose en fait qu'après
deux ans de sphère et de cosmographie, il n'y a pas

un seul enfant de dix ans qui, sur les règles qu'on
lui a données, sût se conduire de Paris à Saint-Denis.
Je pose en fait qu'il n'y en a pas un qui, sur un plan
du jardin de son père, fût en état d'en suivre les

détours sans s'égarer. Voilà ces docteurs qui savent à

point nommé où sont Pékin, Ispahan, le Mexique,
et tous les pays de la terre» (Zoe. cit.). Il disperse ces

globes, ces sphères et ces cartes que Locke tend à

substituer à la réalité (II, 138), car le signe absorbe

l'attention de l'enfant et lui fait oublier le réel (II,
141).

Au sujet de l'histoire, Rousseau est bien souvent

en désaccord avec Locke, en particulier sur la question

de savoir à quel âge l'enfant doit aborder cette

discipline. Rien n'est plus agréable que l'histoire,
c'est pourquoi elle convient très bien à un jeune
enfant; telle est l'opinion de Locke (C., par.CLXXXIX,
p. 430). A quoi Rousseau réplique: «(Avant quinze
ans) Emile ne sait même pas le nom de l'histoire»

(II, 180) (cf. aussi II, 78 et 79 où il est dit que
l'histoire n'est pas de l'âge des enfants).

En bon Anglais, l'élève de Locke acquerra des

notions de droit qui pourraient lui être fort utiles
dans la suite (C., par. CXCI, pp. 432 et suiv.). Emile
n'en connaîtra pas un mot, car cette matière n'est

pas de son âge: «Votre plus grand soin doit être
d'écarter de l'esprit de votre élève toutes les notions
des relations sociales qui ne sont pas à sa portée»
(11,157) (cf, aussi II, 158).

Ce qui différencie très nettement Locke de

Rousseau, c'est la hâte qu'il met à parvenir au
terme d'un programme assez chargé (cf, C., par.
CLXXXIII : Locke veut que l'enfant étudie, dans

le même temps, le latin, l'arithmétique, la géographie,

la chronologie, l'histoire, la géométrie; de plus,
ces dernières sciences pourrâient être enseignées en
latin ou en français!), hâte qui s'oppose à la marche
lente mais sûre de Rousseau: «Oserois-je exposer
ici la plus grande, la plus importante, la plus rttile
règle de toute l'éducation? Ce n'est pas de gagner
du temps, c'est d'en perdre La première éducation

doit donc être purement négative.» (II, 60 et 61

L'opposition entre Locke et Rousseau se retrouve
dans la question du choix d'un métier: «Je ne veux
point (dit Rousseau) qu'il (Emile) soit brodeur, ni
doreur, ni vernisseur, comme le gentilhomme de

Locke»54) (II, 169 (cf. aussi II, 159: «Les orfèvres,
les graveurs, les doreurs, les brodeurs, ne sont, à son
avis (avis d'Emile), que des fainéans qui s'amusent
à des jeux parfaitement inutiles»). Mais le véritable
désaccord n'est pas là. En effet, Locke cite d'autres
métiers «honnêtes» (métiers de menuisier, charpentier,

agriculteur. que Rousseau n'oserait
désavouer. C'est dans l'objectif proposé à l'apprentissage
d'un métier que réside l'opposition. Pour Locke,
une activité manuelle est surtout un divertissement
et un dérivatif pour lesprit toujours attaché à l'étude
(C., par. CCIX, p. 479; CCXI, p. 481; CCXIII).
Rousseau veut qu'Emile ne soit pas un apprenti
pour rire (II, 173). Il n'écarte pas les métiers périlleux

et pénibles, car «ils exercent à la fois la force
et le courage» (II, 171). Selon le précepteur d'Emile,
le but principal de l'apprentissage d'un métier est
de s'habituer à «vaincre les préjugés qui le méprisent»

(II, 167) et de saisir, en passant d'atelier en
atelier, les relations sociales qui rendent les hommes
tributaires les uns des autres (II, 157).

Enfin, comme s'il s'était proposé de critiquer
Locke jusqu'au bout, Rousseau reprend la phrase
terminale des Pensées sur l'éducation (C., par.
CCXXII, p .503) et écrit non sans ironie: «Puisque
notre jeune gentilhomme, dit Locke, est prêt à se

marier, il est temps de le laisser auprès de sa
maîtresse.» Et là-dessus il finit son ouvrage. Pour moi
qui n'ai pas l'honneur d'élever un gentilhomme, je
me garderai d'imiter Locke en cela.» (II, 328).
Ensuite, il se penche sur l'éducation de Sophie —
disons plutôt de la Femme — partie importante de

son ouvrage qui ne doit rien à Locke, puisque ce
dernier ne s'est pas intéressé à la question.

Au terme de cette brève étude, tirons quelques
conclusions et comparons-les à celles qu'on admet
généralement.

L'apport de la dissertation de A. Stierli55) est
minime. L'auteur a limité ses recherches au seul
domaine de l'éducation intellectuelle; il laisse croire

que, pour lui, Rousseau n'a pas eu d'autres sources

que l'ouvrage de Locke; il a commis une erreur en
s'appuyant sur la traduction de Gabriel Com-

payré56) et non sur celle de Coste, qui permit à

54) Une fois de plus, Rousseau a mal retenu ce que dit Locke.
Celui-ci parle des métiers de parfumeur, vernisseur et

graveur (C., par., CCXVI, p. 489).
55) Op. cit.
5e) Quelques pensées sur l'éducation, traduction nouvelle

par Gabriel Compayré, éd. Hachette, Paris, 1904.

231



Rousseau de prendre connaissance des théories de

son prédécesseur. Enfin il s'est contenté de juxtaposer

des citations de Locke et de Rousseau dont
il n'a tiré que des conclusions sans originalité.

L'ouvrage de P. Villey57) offre au lecteur des

renseignements très intéressants. Signalons cependant

que, pour l'auteur, le problème qui nous occupe
restait secondaire puisque son objectif était de
déterminer l'influence de Montaigne sur les idées

pédagogiques de Locke et de Rousseau. Divers passages
de l'étude de Villey rencontrent58) certaines de nos
conclusions.

Les théories pédagogiques de Locke ne sont pas
tellement originales: «Les principes pédagogiques
de Locke sont absolument les mêmes que ceux de

Montaigne»59). Si Locke complète parfois
Montaigne, «il ne le contredit sur aucun point, et il fait
siennes à peu près toutes les idées de son
devancier»60). Villey reconnaît aussi qu'«au temps de

Rousseau, ces idées sur la culture physique des

enfants étaient très communément reçues et presque
banales»61) et que «répéter les idées de Locke en
cette matière c'était donc répéter les idées de tout le
monde ou à peu près»62). Si Villey retrouve dans

le Projet d'éducation de M. de Sainte-Marie l'influence

prépondérante de Montaigne et de Locke63),
il constate cependant qu'il n'en va plus de même
dans YEmile: «Rousseau a des principes trop à lui
pour se contenter des théories de Montaigne et de

Locke. Sa doctrine sera indépendante»64); «la
conception qu'il se fait de la nature de l'enfant va
l'obliger encore à se séparer d'eux en ce qui concerne la

préparation intellectuelle et pratique»65) .Notons au

passage que l'expression «obliger encore» nous
paraît bien mal venue, car elle laisse supposer une
sujétion volontaire, pour ainsi dire, de Rousseau aux
écrits de Montaigne et de Locke, ce qui n'est pas le
cas. Dans YEmile, Rousseau propose à ses réflexions
pédagogiques un but différent de celui de Montaigne
et de celui qu'il s'était fixé en 1740. Il ne s'agit plus

5T) Op. cit.
5S) L'exemplaire que nous avons consulté — celui-là même

dont l'auteur a fait don à la Société J.-J. Rousseau —
nous est parvenu au moment où le présent article était,
pour ainsi dire, complètement rédigé.

59) P. VILLEY, Op. cit., pp. 95 et 96.

60) p. 104.
61) p. 186.
e2) Loc. cit.
6:1 Il est à remarquer qu'il apporte trop peu de preuves et

qu'il distingue imparfaitement l'influence de Locke de

celle de Montaigne (cf. p. 117). Ce projet n'a rien d'un
traité de pédagogie; ce n'est qu'une esquisse datant
d'une époque (1740) où Rousseau n'était pas encore un
théoricien de la pédagogie.

M) p. 162.

°5) p. 189.

Jusqu'à présent, nous restons d'accord avec P.

de la formation du jeune noble, mais de celle de

l'homme66).
Villey et nous le sommes plus encore lorsque nous
lisons ces lignes empreintes d'une sage prudence:
«Certainement la lecture des Essais a été pour quelque

chose dans la formation de ces idées chez Rousseau,

soit qu'elle les ait suggérées, soit qu'elle les ait
seulement confirmées. Mais partout en revanche
nous avons vu réagir la personnalité de

Rousseau»67) ou encore: «Si l'originalité de Locke me
paraît sortir très amoindrie de cette enquête, je
pense qu'il en va tout autrement de celle de Rousseau.

Montaigne a contribué largement à l'élaboration

de ses idées, je crois l'avoir montré; mais Rousseau

a su réagir contre cette influence, s'en dégager,
et bâtir des théories pédagogiques qui sont bien à

lui»68).

Nous ne sommes plus d'accord cependant lorsque
l'auteur prétend que Rousseau a certainement étudié

les traités de Locke et de Montaigne au moment
de composer le sien. En effet, nous avons montré à

plusieurs reprises que Rousseau se souvenait bien
imparfaitement parfois de l'ouvrage de Locke.

Pourquoi, après avoir écrit69) que les maîtres de

Montaigne, à savoir Sénèque et Plutarque, étaient
aussi les maîtres préférés de Rousseau et étant
donné, d'autre part, le grand cas que fait Rousseau
des oeuvres de Platon70), P. Villey veut-il71) que
Rousseau se réfère à Montaigne quand il s'appuie
sur l'autorité de Platon et de Sénèque?72).

68) p. 155.
67) pp. 210 et 211.
88) p. VIII.
89) p. 105.
70) R., II, 7.

71) pp. 174 et 175.
72) L'exemple suivant montre avec quelle prudence il con¬

vient de considérer certains rapprochements de Villey:
«L'une des caractéristiques d'une semblable disposition
d'esprit c'est de «s'approprier» les idées, de ne jamais se

contenter de jugements empruntés et d'opinions étrangères.

«S'il embrasse, disait Montaigne de son disciple,
les opinions de Xénophon et Platon par son propre
discours, ce ne seront pas les leurs, ce seront les siennes

qu'il se les sçache approprier... Les abeilles pillotent
deçà delà les fleurs, mais elles en font après le miel,
qui est tout leur, ce n'est plus thin ni marjolaine : ainsi
les pièces empruntées d'autruy, il les transformera et
confondra, pour en faire un ouvrage tout sien, à sçavoir,
son jugement; son institution, son travail et estude ne
vise qu'à le former». Et Rousseau de même: «Quand
l'entendement s'approprie les choses avant de les déposer
dans la mémoire, ce qu'il en tire est à lui, au lieu qu'en
surchargeant la mémoire à son insu on s'expose à n'en
jamais rien tirer qui lui soit propre. Emile a peu de

connaissances, mais celles qu'il a sont véritablement
siennes» (pp. 202 et 203). Le passage des Essais que cite
Villey vient en ligne droite de Sénèque: «Nous devons,
comme on dit, imiter les abeilles qui vont de fleur en

232



Pour nous, ce n'est pas Locke qui a suggéré à

Rousseau de faire apprendre un métier manuel à

Emile73). En effet, l'apprentissage d'un métier
manuel s'inscrit naturellement dans le programme de

Rousseau74), tandis que Locke n'y voit qu'un
divertissement qu'il aurait pu chercher ailleurs. D'autre
part, en faisant apprendre un métier à son élève,
Rousseau se propose un objectif tout différent de

celui de Locke. Locke et Rousseau parlent tous deux
de l'apprentissage d'un métier, mais la concordance-

— si concordance il y a — ne va pas au-delà.

P. Villey n'a pas relevé — tant s'en faut — tous
les points de contact entre Locke et Rousseau; ne
lui en faisons pas grief puisque, pour lui, la question

était secondaire, mais reconnaissons qu'il
esquive allègrement le problème de l'opposition entre
Locke et Rousseau lorsqu'il écrit: «Il est vrai que
Rousseau contredit Locke sur quelques points»73).

fleur et butinent celles qui conviennent pour faire le
miel; ensuite, tout ce qu'elles ont apporté, elfes le
disposent et le répartissent dans les rayons .» (Epist.,
LXXXIV, 3). De plus, Rousseau semble avoir lu cette
Lettre de Sénèque où nous trouvons un passage qui
rappelle fortement celui de La nouvelle Héloise que
nous citons au début de cet article («A l'égard des

aliment de l'esprit agissons de la même façon [qu'à l'égard
de ceux du corps], ne les laissons pas entiers de peur
qu'ils ne nous restent étrangers. Digérons-les, autrement
ils iront dans la mémoire et non dans l'entendement;
assimilons-les fidèlement et faisons-les nôtres ...»: Epist.,
LXXXIV, 6 et 7). Ce conseil de Sénèque, Rousseau l'a
repris, y compris l'expression «digérer» qui est
indubitablement plus caractéristique que «s'approprier». Le
moins que l'on puisse dire c'est que l'emprunt de Rousseau

à Montaigne n'est pas prouvé.

73) «C'est sans doute Locke qui lui a suggéré de faire appren¬
dre à Emile un métier manuel», écrit Villey (p. 195).
Remarquons que la locution adverbiale «sans doute» ne
laisse place qu'à une hypothèse.

74) Vu la mobilité des choses humaines, Rousseau veut for¬

mer un homme qui soit toujours à sa place en dépit des

coups de la fortune (II, 8).

75) p. 181.

Que faut-il penser de cette affirmation: «Rousseau,

dans l'Emile, s'est incontestablement inspiré
de Locke et de Montaigne. Il appelle le premier «le

sage Locke», il le nomme huit fois et le second

jusqu'à douze fois. Le doute n'est donc pas possible.
Nous ne sommes pas ici dans le domaine des

hypothèses. La preuve n'est plus à faire»76). N'est-ce pas
là une conclusion hâtive (du moins en ce qui
concerne l'influence de Locke) fondée sur des éléments
bien ténus? Certes Rousseau cite Locke (et ce, non
pas huit fois, mais treize fois), certes il parle du

«sage Locke» dans deux passages de VEmile11) où,

précisément, il reconnaît le bien fondé des principes
avancés par Locke, mais partout ailleurs, justement
en des endroits18) où il critique ou réfute les théories
du pédagogue anglais, il cite le nom de Locke sans

plus lui adjoindre cette épithète élogieuse. Peut-on
ne voir là que l'effet du hasard? Cette constatation

— que Rousseau ait agi de la sorte délibérément ou
inconsciemment —, s'ajoutant aux multiples
oppositions que nous avons signalées entre les deux
auteurs, nous confirme dans le sentiment que cette
phrase de la Préface de l'Emile: «Mon sujet étoit
tout neuf après le livre de Locke»79) annonce une
critique des Pensées sur l'éducation.

En résumé, les concordances entre certaines idées
de Locke et de Rousseau résultent, lorsqu'elles ne
sont pas fortuites, du fait que les deux auteurs
appartiennent au même courant, qu'ils réagissent contre

les mêmes erreurs et qu'ils utilisent parfois les
mêmes sources. De plus, et ce sera là notre conclusion

principale, un des objectifs de Rousseau en
écrivant l'Emile fut de réfuter des théories pédagogiques

répandues par Locke et qui exerçaient encore
une grande influence sur les esprits à son époque.

78) p. 106.

") II, 23 et 95.
78) II, 1, 57 (2 fois), 71, 86, 98, 169, 226, 227, 250 et 328.
79) II, 1.

Humor als Stilmittel
Von Ludwig Reiners

«Wer fröhlich ist, hat allemal Grund, es zu sein,
nämlich, daß er es ist.» Dieser Satz stammt von
einem Manne, der bestimmt nicht in dem Rufe steht,
in rosenrotem Leichtsinn die Schwere des irdischen
Daseins verkannt zu haben: er stammt von Arthur
Schopenhauer. Er hat seine These auch philosophisch

begründet: «Wir sollen der Heiterkeit, wann
immer sie sich einstellt, Tür und Ohr öffnen, statt

daß wir oft Bedenken tragen, ihr Eingang zu gestatten,

indem wir fürchten, in unseren ernsthaften
Überlegungen dadurch gestört zu werden. Allein,
was wir durch diese bessern, ist sehr ungewiß;
hingegen ist Heiterkeit unmittelbarer Gewinn. Sie
allein ist gleichsam die bare Münze des Glücks und
nicht, wie alles andere, bloß der Bankzettel; weil
nur sie unmittelbar in der Gegenwart beglückt. .».

233


	Les théories Pédagogiques de John Locke ont-elles influencé celles de J.-J. Rousseau?

