Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 27 (1954-1955)

Heft: 7

Artikel: Das indische Kind und sein Heim
Autor: Sharma, V.N.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851082

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das indische Kind und sein Heim
Von Prof. Dr. V. N. Sharma

Der Vater ist das Haupt der indischen Familie in
allen ihren dufleren Beziehungen, und die Mutter
ist das Haupt in allen inneren Angelegenheiten.
Beide iibernehmen diese Stelle nicht, weil sie ein
Recht dazu haben, sondern es ist eine Ehre, der
Familie zu dienen mit ihren Erfahrungen und
ihrem Verstindnis. Manu, der indische Gesetz-
geber (um 1000 v. Chr.) sagt, nicht nur die eigenen
Kinder gehoren der Familie, sondern auch alle an-
deren, die jung oder alt und ihres Schutzes wiirdig
sind. Darum denkt weder Vater noch Mutter in der
Sprache des Individuums, sondern sie denken und
planen als Familie.

In dieser einheitlichen Familienatmosphire le-
ben die Séhne, ihre Kinder, die Kinder ihrer Kinder
und alle anderen nahen und ferneren Verwandten.
Die Familie ist eine ungetrennte soziale Gemein-
schaft. Weder Vater noch Mutter allein, sondern
die ganze Familie besitzen das Eigentum der Fa-
milie. Wie in der geistigen Welt, so ist es auch hier,
alle haben dieselben Rechte, dieselbe Stimme in
allen téglichen Fragen des Lebens. Die Familie ist
das Zentrum, das allen dieselbe Gelegenheit gibt,
die verschiedenen Aspekte des Lebens zu verstehen.
Niemand ist tréage, alle bringen ihre Erfahrung, ihre
Gelehrsamkeit dar, um der Familie Frieden, Freude
und Harmonie (Sivam, Santam und Sundaram) zu
schaffen. Sorgen und Leiden, Gliick und Freude tei-
len alle mit Heiterkeit und mit der Geduld des
Himalaya. Hier lernen alle, was Giite (Daya), was
Geduld (Ksanti) ist; sie schen Reinheit (Sauca),
Ruhe (Anayasa) und Freude (Ananda) wie einen
Gesang (Mangalya). Sie lernen rachelos (Akar-
parnya) und frei von Eifersucht (Anasuya) zu sein
und ein Tun zu leisten, das unabhingig ist von Lob
oder Tadel (Aspruha). Diese Haltung schafft, ob
wir wollen oder nicht, eine eigene Atmosphére um
die Personlichkeit der Menschen, die in der Familie
leben.

Wie die indische Tradition sagt, sind es nicht die
Eltern allein, die diese Atmosphére schaffen, son-
dern es ist das Familienfeuer (Agnihotra), das uns
alle zu dieser Weltanschauung bringt. Das Feuer
ziindet das Licht (Jyoti) in uns an, und dadurch
leuchtet unsere Personlichkeit. Das Licht, das durch
unsere Tat, unser Gefiihl und unser Danken leuch-
tet, ist an diesem Familienfeuer angeziindet. Kein
Wunder, wenn wir horen, daB der Vater und die
Mutter die Familienpriester sind. Sie ziinden das

Feuer an und rufen Agni, den Hiiter des alles liu-
ternden Feuers, an. Damit bauen sie die Briicke
zwischen «Seiend und Nicht-Seiend», zwischen «der
Liebe, die endlich und der Liebe, die unendlich ist»
(Manu). Darum ist die Familie unter der Fiihrung
des Vaters und der Mutter nicht ein Haus im mo-
dernen Sinne, sondern ein Tempel, ein Heim des
Friedens (Ashrama), das alle versorgt und nihrt,
Ruhe, Stille und Frieden allen denen gibt, die er-
miidet und in Sorgen sind, also fiir alle, die im
Dunkel und in der Unwissenheit leben. Die Ein-
richtung des Hauses ist einfach; nichts ist vor den
Bewohnern, den jungen und den alten, verschlossen.
Alle Rdume sind Tag und Nacht ge6ffnet. Das in-
dische Haus ist eine Meditationsstitte, ein botani-
scher Garten, ein Zoo, ein Spielplatz, ein Hospiz,
eine Biithne und eine grofie Schule.

Seit den Anfangen indischer Kultur ist das Haus
und ist die Familie eine Erziehungsstatte. Hier bil-
det sich die Weltanschauung der Inder. Inmitten
dieser Atmosphire entsteht zuerst die Frage, was
Dharma ist. Woher stammen wir? Warum sind wir
hier? Wer fithrt uns hierher mitten in Sorgen,
Elend und Leiden, mitten in Frieden und Gliick?
Wohin gehen wir am Ende? — Hier erwichst auch
die zweite Frage, was Artha ist, was Eigentum be-
deutet. Wie lange und unter welchen Bedingungen
mufBl der Mensch Eigentum sammeln? Dann fragt
man, was Kama ist, wie man Eigentum und Stu-
dium genieBen soll und wie man diese Stufen der
Erkenntnis — Dharma — Artha — Kama — hin-
aufsteigen kann, um endlich das Moksa, die Be-
freiung von allen Verhaftungen und Stérungen im
Leben zu erlangen. Also ist die Familie nicht eine
enggeschlossene Gemeinschaft, sondern eine Fackel,
die uns von einer Stufe zur anderen leuchtet, zu
einem kosmischen Leben, das ohne Anfang und
Ende ist.

Die Triaume Pestalozzis und Frobels sehen wir
in dieser sozialen Gemeinschaft der indischen Fa-
milie verwirklicht, denn die indische Familie ist seit
Anfang der indischen Geschichte nicht etwa eine
Ergénzung der Schule, sondern eine vollkommene
Erziehungsanstalt, die das Kind nicht nur in alle
Sphiaren des religiésen Lebens, sondern auch in alle
praktischen und theoretischen Gebiete einfiihrt.

Alle Kinder rufen ihre Onkel und Tanten «Viter-
chen» oder «GroBviterchen», «Miitterchen» oder
«GrofBmiitterchen». Alle Kinder nennen einander

127



nicht Kusine und Vetter, sondern sie sind alle Brii-
der und Schwestern. Wenn z. B. ein Vetter geboren
wird, sagt die Mutter «Du hast einen Bruder be-
kommen». Die Eltern nennen alle Kinder ihre
«Sohne» und «Tochter», nicht Neffen und Enkel.
Auch die Diener im Hause, die Nachbarn werden
wie Familienglieder geachtet.

«Alle echten Beziehungen der Menschen zu-
einander entspringen aus der Harmonie der
Familie. Alle Liebe und alle Gefiihle sollen
aus dieser Harmonie entspringen. Dann allein
findet der Strom der Liebe und der Gefiihle
eine richtige, unzerstorbare Stitte im Leben.»
Kalidasa, Raghuvamsa)

Aufler den Eltern ziinden auch die GroBmutter
und die Tanten das Feuer im Kind an und lehren
es, das Leben um sich zu verstehen und mit ithm
Tag und Nacht vertraut zu sein. Sie fithren das
Kind in das ABC der Kultur, Religion und Philo-
sophie ein. Millionen und eine Erzahlung haben sie
in ihrem Mairchenschatz. Diese Erzdhlungen sind
erfilllt mit wirklichem Leben. Sie gleichen darin
der indischen Landschaft. Die Kinder héren schon
auf dem SchoBe der Mutter dieselben groBen Er-
zahlungen aus den Epen und die berithmten Dich-
tungen aller Zeiten, die ihnen spéter in der Schule
und dann in der Hochschule wieder begegnen. Die
Eltern erzidhlen nicht nur, sie lesen auch die schon-
sten Stellen aus den geliebten und verehrten Bii-
chern vor. Jederzeit sind die Kinder herzlich will-
kommen, wenn sie zur GroBmutter oder den an-
deren Eltern des Hauses gehen; und sie erbetteln
immer wieder, alle die schénen Geschichten zu
horen. Auch in den zahllosen Kinderliedern und
Balladen, die oft von Ténzen und Musik begleitet
werden, spielen noch heute die Gestalten der gros-
sen Epen eine lebendige Rolle. Die Kinder lieben
Theaterspielen iiber alles, alle Glieder der Familie
nehmen daran teil.

Die Familie gibt dem Kind eine Fiille von Ge-
legenheiten, sich und andere kennen zu lernen und
Erfahrungen zu sammeln. Man 148t das Kind alles
mit seinem eigenen Rhythmus beobachten und ler-
nen. Es tut nichts, weil jemand lobt und preist, son-
dern es tut alles aus eigenem Antrieb. Das indische
Kind, insbesondere die Kinder der hoheren Kasten,
lernen keine praktische Arbeit, wie es z. B. die mo-
derne europiische Erziehung fordert. Der Schwer-
punkt der Erziehung liegt auf der Ausbildung der
Fantasie. Sie findet einen freien Raum, niemand
stort sie, und niemand versucht sie zu beeinflufen.
Das Kind weiBl von klein auf genau seine sozialen

LAy e

128

Pflichten und Rechte. Das indische Kind ist eine
Verkorperung der Bescheidenheit, der Geduld und
des Friedens; es ist zart, scheu und ruhig.

Bei allen Familienfesten und Feiern hat das Kind
seine besondere Stelle. Es bringt Blumen, Friichte
und Blatter aus dem Garten, manchmal aus dem
Wald, und richtet den Altar, das Meditationszim-
mer her. Alle Gétterbilder werden von seinen klei-
nen Hinden gekront, alle Ecken des Zimmers und
des Hauses geschmiickt. Seine Puppen und Tiere
werden an solchem Tage hierher gebracht; sie wer-
den auch von ihm geschmiickt. Diese Puppen sind
fiir das Kind nicht Kinder und Tiere, sondern
Gotter und Gotterkinder. Alles, was das Kind von
seinen Eltern und Spielkameraden iiber die Gotter
gehort hat, wiederholt es im Spiel mit den Puppen.

In dieser Welt des Kindes spielt die Mutter eine
groBe Rolle. Sie fiihrt das Kind nicht nur in seine
Umwelt ein, sondern sie 6ffnet ihm auch die Tiiren
seiner eigenen Welt. Die indische Tradition er-
innert uns immer wieder daran, daf} die Mutter ein
Vorbild fiir das Kind sein soll, auch in ihrem per-
sénlichen Leben — ein Vorbild der géttlichen Duld-
samkeit. Darum liegt der grofite Teil der Erziehung
in der Hand der Mutter. Sie soll nicht nur Mutter,
sondern sie soll Fiihrerin, Lehrerin und Freundin
sein, sie soll die Kraft des Kindes unter ihrer Lei-
tung entfalten. Die hohe Stelle, die die Frau im in-
dischen Hause und in der indischen Familie ein-
nimmt, hat nach indischer Tradition ihre Urquelle
von dieser Aufgabe her.

«Sie hat ein Recht auf alle Ehrfurcht, alle Ver-
ehrung, alles Vertrauen, weil sie auf allen
Stufen des Lebens hoher steht als der Vater,
hoher als alle anderen. Der Archarya, der
geistige Lehrer, steht hoher als zehn Upad-
hyayas, regelrecht ausgebildete Lehrer. Dem
Vater gehort mehr Ehre als hundert Acharyas,
aber der Mutter, als der ersten Erzieherin, ge-
hért hohere Verehrung, héhere Ehrfurcht und
hoheres Vertrauen als hundert Vitern.»
(Manu)

Die Mutter ist die Verkérperung aller tragenden
Krifte; sie ist immer ein Vorbild. Sie redet nicht
viel, sondern zeigt alles, was das Kind tun soll, in
ihrem personlichen Leben mit géttlicher Duldsam-
keit. Sie ist «Santa», eine Quelle der Ruhe und Stille.
Sie ist «Devi», die Goéttin der Familie. Sie ist immer
Mutter, sie kennt keine Enttauschungen, weil sie
beidem, Erfolg und Miflerfolg, Gliick und Kummer,
gleichmaBig begegnet.



Das Kind entwickelt sich in dieser Atmosphire
der Mutter und des Hauses. Es krabbelt und lauft
in Ruhe und Frieden im Hause, im Garten und in
der Umgebung umher. Es fiangt an zu sprechen;
das erste Wort, das wir von ihm horen, ist «Oms.
Es ruft alle mit Om, Om zuerst und vor jedem
Namen wieder, z. B. Om Mamma. Wenn es etwas
sprechen kann, lehrt die Mutter zuerst < TATWA-
MASI» = «Du bist das». Alle Mittel, die sie in der
Erziehung von Anfang an braucht, die Epen, Pu-
danas (Mythos), Balladen, Kinderlieder, die Er-
zahlungen, die Kindertheaterstiicke, Feste, Zere-
monien, Andachten und alle anderen sozialen und
religiésen Einrichtungen, werden eine Art indirek-
ter Erklarung dieses Wortes. Diese Lehre setzt sich
fort, bis das Kind zu ihr kommt und fragt, was das
Wort bedeutet. Wenn das Kind diese Frage stellt,
dann antwortet sie: «Geh in die weite Welt und
finde, was es bedeutet.» Bis das Kind so weit ist, er-
fiillt die Mutter ihre Aufgabe an ihm.

Wenn das Kind ein bifichen &lter wird, wird es
nun allmihlich mit dem Mond und den Sternen,
mit Dunkel und Licht bekannt gemacht. Von nun
an leitet die Mutter das Kind an, Nacht fiir Nacht
dem Lauf des Mondes und der Sterne zu folgen.
Sie erzihlt viele Geschichten in bezaubernden kind-

lichen Versen, von dem Leben im Himmel und auf
allen Gestirnen.

Die Erzahlungen der Eltern, die dramatischen
Gesiénge, die grofien Figuren der Tempel machen
schon auf das kleine Kind einen nie wieder ver-
léschbaren Eindruck. Jedes Kind findet hier seinen
Gétterhelden, sein Ideal, sein Vorbild. Die Gétter-
gestalten werden ihnen zu personlichen Fiihrern,
die es neben sich fiithlt, mit denen es lebt und
spricht. Da sind die heiligen Kinder, Krishna, Prah-
lada, Dhruva, die zarten Médchen Sita, Rukmini,
Subhadra.

Nach indischer Auffassung ist die Erziehung der
Mutter des Hauses das Héchste und das Beste, um
das Kind in die Welt der Erkenntnis zu fiihren.
Darum sagen die indischen Erzieher zu allen Zeiten
«Das Haus (hrudaya) ist das Zentrum des End-
losen und der Unsterblichkeit, die Zelle der Lebens-
entfaltung. Sein eigenes Herz findet man nur hier,
nicht an anderen Stellen. Das Herz wird daher auch
Hridayam genannts.

Also sprechend, hérend, helfend, dienend, spie-
lend und singend lernen die Kinder «den Sinn aller
groBen geheimnisvollen machtigen Taten. Spielend
zeigen sie anderen, daf sie sie lernen.»

Une jeunesse <armée»

Au Musée National de Zurich nous avons vu
I’autre jour le casque de Zwingli; nos casques d’au-
jourd’hui lui sont presque identiques. Pour le com-
bat spirituel aussi, le secret ne serait-il pas dans le
retour & de trés vieilles armes?

11 est des pays qui s’effritent d’eux-mémes. Notre
langue, qui nous dit de crues vérités sans demander
permission, signale par le seul mot de dissolution
tout & la fois ce phénomeéne et sa cause d’ordre
moral.

Pour qu'une patrie ne s’effeuille pas comme un
volume éparpillé, il lui faut quelque chose qui la
relie, autrement dit une religion. L’absence d’un tel
lien a toujours été un des symptémes essentiels de
la décrépitude d'un peuple, et, aussi longtemps qu’
une nation offre un caractére de grandeur, elle pré-
sente ce phénomeéne religieux. L’intérét personnel,
la nécessité, ne sont qu'un ciment insuffisant des
sociétés; il faut quelque autre chose pour les faire
vivre énergiquement de la vie de nation, pour leur
donner conscience de leur umité, pour confédérer
les coeurs et les pensées. Cet élément supérieur n’a
été étranger a aucune des nations que nous admi-

rons; sa présence a fait la beauté de I’histoire grec-
que, Bossuet et Montesquieu y trouvent la cause
principale de la grandeur de Rome. Tels pays de
notre connaissance ne peuvent combattre le chris-
tianisme qu’en instituant d’autres cultes, et quels
cultes!

— Vous voulez dire qu’il faut une base morale a
la société?

— Non, dis-je, j’ai bien choisi mes mots. Il serait
aisé de montrer par les faits que, dans le peuple, la
morale séparée de la religion n’est rien. Le peuple
ne rattachera jamais 1'idée de devoir qu’a I'idée de
Dieu. L’honneur, la dignité humaine, les vastes
sympathies, tout cela n’est pas en général a son
usage. La vénération de Dieu lui tient lieu de toutes
ces choses; bien mieux, elle les lui donne.

Ou donc et quand poser ce fondement, sinon a
I’age ou I'enfant s’éduque. Entendons-nous bien.
Nous ne plaidons ni pour I’école confessionnelle, ni
pour l'institution ou le développement de la lecon
de religion, qui est chose trés délicate et peut-étre
méme fort dangereuse. Ce qu’il faudrait, c’est que
ce substratum spirituel soit dans le coeur de tout

129



	Das indische Kind und sein Heim

