
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 27 (1954-1955)

Heft: 7

Artikel: Das indische Kind und sein Heim

Autor: Sharma, V.N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das indische Kind nnd sein Heim
Von Prof. Dr. V. N. Sharma

Der Vater ist das Haupt der indischen Familie in
allen ihren äußeren Beziehungen, und die Mutter
ist das Haupt in allen inneren Angelegenheiten.
Beide übernehmen diese Stelle nicht, weil sie ein
Recht dazu haben, sondern es ist eine Ehre, der
Familie zu dienen mit ihren Erfahrungen und
ihrem Verständnis. Manu, der indische Gesetzgeber

(um 1000 v. Chr. sagt, nicht nur die eigenen
Kinder gehören der Familie, sondern auch alle
anderen, die jung oder alt und ihres Schutzes würdig
sind. Darum denkt weder Vater noch Mutter in der

Sprache des Individuums, sondern sie denken und
planen als Familie.

In dieser einheitlichen Familienatmosphäre
leben die Söhne, ihre Kinder, die Kinder ihrer Kinder
und alle anderen nahen und ferneren Verwandten.
Die Familie ist eine ungetrennte soziale Gemeinschaft.

Weder Vater noch Mutter allein, sondern
die ganze Familie besitzen das Eigentum der
Familie. Wie in der geistigen Welt, so ist es auch hier,
alle haben dieselben Rechte, dieselbe Stimme in
allen täglichen Fragen des Lebens. Die Familie ist
das Zentrum, das allen dieselbe Gelegenheit gibt,
die verschiedenen Aspekte des Lebens zu verstehen.
Niemand ist träge, alle bringen ihre Erfahrung, ihre
Gelehrsamkeit dar, um der Familie Frieden, Freude
und Harmonie (Sivam, Santam und Sundaram) zu
schaffen. Sorgen und Leiden, Glück und Freude teilen

alle mit Heiterkeit und mit der Geduld des

Himalaya. Hier lernen alle, was Güte (Daya), was
Geduld (Ksanti) ist; sie sehen Reinheit (Sauca),
Ruhe (Anayasa) und Freude (Ananda) wie einen

Gesang (Mangalya). Sie lernen rachelos (Akar-
parnya) und frei von Eifersucht (Anasuya) zu sein
und ein Tun zu leisten, das unabhängig ist von Lob
oder Tadel (Aspruha). Diese Haltung schafft, ob

wir wollen oder nicht, eine eigene Atmosphäre um
die Persönlichkeit der Menschen, die in der Familie
leben.

Wie die indische Tradition sagt, sind es nicht die
Eltern allein, die diese Atmosphäre schaffen,
sondern es ist das Familienfeuer (Agnihotra), das uns
alle zu dieser Weltanschauung bringt. Das Feuer
zündet das Licht (Jyoti) in uns an, und dadurch
leuchtet unsere Persönlichkeit. Das Licht, das durch
unsere Tat, unser Gefühl und unser Danken leuchtet,

ist an diesem Familienfeuer angezündet. Kein
Wunder, wenn wir hören, daß der Vater und die
Mutter die Familienpriester sind. Sie zünden das

Feuer an und rufen Agni, den Hüter des alles
läuternden Feuers, an. Damit bauen sie die Brücke
zwischen «Seiend und Nicht-Seiend», zwischen «der
Liebe, die endlich und der Liebe, die unendlich ist»
(Manu). Darum ist die Familie unter der Führung
des Vaters und der Mutter nicht ein Haus im
modernen Sinne, sondern ein Tempel, ein Heim des

Friedens (Ashrama), das alle versorgt und nährt,
Ruhe, Stille und Frieden allen denen gibt, die
ermüdet und in Sorgen sind, also für alle, die im
Dunkel und in der Unwissenheit leben. Die
Einrichtung des Hauses ist einfach; nichts ist vor den

Bewohnern, den jungen und den alten, verschlossen.
Alle Räume sind Tag und Nacht geöffnet. Das
indische Flaus ist eine Meditationsstätte, ein botanischer

Garten, ein Zoo, ein Spielplatz, ein Hospiz,
eine Bühne und eine große Schule.

Seit den Anfängen indischer Kultur ist das Haus
und ist die Familie eine Erziehungsstätte. Hier bildet

sich die Weltanschauung der Inder. Inmitten
dieser Atmosphäre entsteht zuerst die Frage, was
Dharma ist. Woher stammen wir? Warum sind wir
hier? Wer führt uns hierher mitten in Sorgen,
Elend und Leiden, mitten in Frieden und Glück?
Wohin gehen wir am Ende? — Hier erwächst auch
die zweite Frage, was Artha ist, was Eigentum
bedeutet. Wie lange und unter welchen Bedingungen
muß der Mensch Eigentum sammeln? Dann fragt
man, was Kama ist, wie man Eigentum und
Studium genießen soll und wie man diese Stufen der
Erkenntnis — Dharma — Artha — Kama —
hinaufsteigen kann, um endlich das Moksa, die
Befreiung von allen Verhaftungen und Störungen im
Leben zu erlangen. Also ist die Familie nicht eine

enggeschlossene Gemeinschaft, sondern eine Fackel,
die uns von einer Stufe zur anderen leuchtet, zu
einem kosmischen Leben, das ohne Anfang und
Ende ist.

Die Träume Pestalozzis und Fröbels sehen wir
in dieser sozialen Gemeinschaft der indischen
Familie verwirklicht, denn die indische Familie ist seit

Anfang der indischen Geschichte nicht etwa eine

Ergänzung der Schule, sondern eine vollkommene
Erziehungsanstalt, die das Kind nicht nur in alle
Sphären des religiösen Lebens, sondern auch in alle
praktischen und theoretischen Gebiete einführt.

Alle Kinder rufen ihre Onkel und Tanten «Väterchen»

oder «Großväterchen», «Mütterchen» oder
«Großmütterchen». Alle Kinder nennen einander

127



nicht Kusine und Vetter, sondern sie sind alle Brüder

und Schwestern. Wenn z. B. ein Vetter geboren
wird, sagt die Mutter «Du hast einen Bruder
bekommen». Die Eltern nennen alle Kinder ihre
«Söhne» und «Töchter», nicht Neffen und Enkel.
Auch die Diener im Hause, die Nachbarn werden
wie Familienglieder geachtet.

«Alle echten Beziehungen der Menschen
zueinander entspringen aus der Harmonie der
Familie. Alle Liebe und alle Gefühle sollen

aus dieser Harmonie entspringen. Dann allein
findet der Strom der Liebe und der Gefühle
eine richtige, unzerstörbare Stätte im Leben.»

Kalidasa, Raghuvamsa)

Außer den Eltern zünden auch die Großmutter
und die Tanten das Feuer im Kind an und lehren
es, das Leben um sich zu verstehen und mit ihm
Tag und Nacht vertraut zu sein. Sie führen das

Kind in das ABC der Kultur, Religion und
Philosophie ein. Millionen und eine Erzählung haben sie

in ihrem Märchenschatz. Diese Erzählungen sind
erfüllt mit wirklichem Leben. Sie gleichen darin
der indischen Landschaft. Die Kinder hören schon
auf dem Schöße der Mutter dieselben großen
Erzählungen aus den Epen und die berühmten
Dichtungen aller Zeiten, die ihnen später in der Schule
und dann in der Hochschule wieder begegnen. Die
Eltern erzählen nicht nur, sie lesen auch die schönsten

Stellen aus den geliebten und verehrten
Büchern vor. Jederzeit sind die Kinder herzlich
willkommen, wenn sie zur Großmutter oder den
anderen Eltern des Hauses gehen; und sie erbetteln
immer wieder, alle die schönen Geschichten zu
hören. Auch in den zahllosen Kinderliedern und
Balladen, die oft von Tänzen und Musik begleitet
werden, spielen noch heute die Gestalten der grossen

Epen eine lebendige Rolle. Die Kinder lieben
Theaterspielen über alles, alle Glieder der Familie
nehmen daran teil.

Die Familie gibt dem Kind eine Fülle von
Gelegenheiten, sich und andere kennen zu lernen und
Erfahrungen zu sammeln. Man läßt das Kind alles

mit seinem eigenen Rhythmus beobachten und
lernen. Es tut nichts, weil jemand lobt und preist,
sondern es tut alles aus eigenem Antrieb. Das indische
Kind, insbesondere die Kinder der höheren Kasten,
lernen keine praktische Arbeit, wie es z. B. die
moderne europäische Erziehung fordert. Der Schwerpunkt

der Erziehung liegt auf der Ausbildung der
Fantasie. Sie findet einen freien Raum, niemand
stört sie, und niemand versucht sie zu beeinflußen.
Das Kind weiß von klein auf genau seine sozialen

128

Pflichten und Rechte. Das indische Kind ist eine

Verkörperung der Bescheidenheit, der Geduld und
des Friedens; es ist zart, scheu und ruhig.

Bei allen Familienfesten und Feiern hat das Kind
seine besondere Stelle. Es bringt Blumen, Früchte
und Blätter aus dem Garten, manchmal aus dem
Wald, und richtet den Altar, das Meditationszimmer

her. Alle Götterbilder werden von seinen kleinen

Händen gekrönt, alle Ecken des Zimmers und
des Hauses geschmückt. Seine Puppen und Tiere
werden an solchem Tage hierher gebracht; sie werden

auch von ihm geschmückt. Diese Puppen sind
für das Kind nicht Kinder und Tiere, sondern
Götter und Götterkinder. Alles, was das Kind von
seinen Eltern und Spielkameraden über die Götter
gehört hat, wiederholt es im Spiel mit den Puppen.

In dieser Welt des Kindes spielt die Mutter eine
große Rolle. Sie führt das Kind nicht nur in seine

Umwelt ein, sondern sie öffnet ihm auch die Türen
seiner eigenen Welt. Die indische Tradition
erinnert uns immer wieder daran, daß die Mutter ein
Vorbild für das Kind sein soll, auch in ihrem
persönlichen Leben — ein Vorbild der göttlichen
Duldsamkeit. Darum liegt der größte Teil der Erziehung
in der Hand der Mutter. Sie soll nicht nur Mutter,
sondern sie soll Führerin, Lehrerin und Freundin
sein, sie soll die Kraft des Kindes unter ihrer
Leitung entfalten. Die hohe Stelle, die die Frau im
indischen Hause und in der indischen Familie
einnimmt, hat nach indischer Tradition ihre Urquelle
von dieser Aufgabe her.

«Sie hat ein Recht auf alle Ehrfurcht, alle
Verehrung, alles Vertrauen, weil sie auf allen
Stufen des Lebens höher steht als der Vater,
höher als alle anderen. Der Archarya, der
geistige Lehrer, steht höher als zehn Upad-
hyayas, regelrecht ausgebildete Lehrer. Dem
Vater gehört mehr Ehre als hundert Acharyas,
aber der Mutter, als der ersten Erzieherin,
gehört höhere Verehrung, höhere Ehrfurcht und
höheres Vertrauen als hundert Vätern.»

(Manu)

Die Mutter ist die Verkörperung aller tragenden
Kräfte; sie ist immer ein Vorbild. Sie redet nicht
viel, sondern zeigt alles, was das Kind tun soll, in
ihrem persönlichen Leben mit göttlicher Duldsamkeit.

Sie ist «Santa», eine Quelle der Ruhe und Stille.
Sie ist «Devi», die Göttin der Familie. Sie ist immer
Mutter, sie kennt keine Enttäuschungen, weil sie

beidem, Erfolg und Mißerfolg, Glück und Kummer,
gleichmäßig begegnet.



Das Kind entwickelt sich in dieser Atmosphäre
der Mutter und des Hauses. Es krabbelt und läuft
in Ruhe und Frieden im Hause, im Garten und in
der Umgebung umher. Es fängt an zu sprechen;
das erste Wort, das wir von ihm hören, ist «Om».
Es ruft alle mit Om, Om zuerst und vor jedem
Namen wieder, z. B. Om Mamma. Wenn es etwas
sprechen kann, lehrt die Mutter zuerst «TATWA-
MASI» «Du bist das». Alle Mittel, die sie in der

Erziehung von Anfang an braucht, die Epen,
Pudanas (Mythos), Balladen, Kinderlieder, die
Erzählungen, die Kindertheaterstücke, Feste,
Zeremonien, Andachten und alle anderen sozialen und
religiösen Einrichtungen, werden eine Art indirekter

Erklärung dieses Wortes. Diese Lehre setzt sich

fort, bis das Kind zu ihr kommt und fragt, was das

Wort bedeutet. Wenn das Kind diese Frage stellt,
dann antwortet sie: «Geh in die weite Welt und
finde, was es bedeutet.» Bis das Kind so weit ist,
erfüllt die Mutter ihre Aufgabe an ihm.

Wenn das Kind ein bißchen älter wird, wird es

mm allmählich mit dem Mond und den Sternen,
mit Dunkel und Licht bekannt gemacht. Von nun
an leitet die Mutter das Kind an, Nacht für Nacht
dem Lauf des Mondes und der Sterne zu folgen.
Sie erzählt viele Geschichten in bezaubernden kind¬

lichen Versen, von dem Lehen im Himmel und auf
allen Gestirnen.

Die Erzählungen der Eltern, die dramatischen
Gesänge, die großen Figuren der Tempel machen
schon auf das kleine Kind einen nie wieder
verlöschbaren Eindruck. Jedes Kind findet hier seinen

Götterhelden, sein Ideal, sein Vorbild. Die
Göttergestalten werden ihnen zu persönlichen Führern,
die es neben sich fühlt, mit denen es lebt und
spricht. Da sind die heiligen Kinder, Krishna, Prahlada,

Dhruva, die zarten Mädchen Sita, Rukmini,
Subhadra.

Nach indischer Auffassung ist die Erziehung der
Mutter des Hauses das Höchste und das Beste, um
das Kind in die Welt der Erkenntnis zu führen.
Darum sagen die indischen Erzieher zu allen Zeiten
«Das Haus (hrudaya) ist das Zentrum des

Endlosen und der Unsterblichkeit, die Zelle der
Lebensentfaltung. Sein eigenes Herz findet man nur hier,
nicht an anderen Stellen. Das Herz wird daher auch

Hridayam genannt».

Also sprechend, hörend, helfend, dienend, spielend

und singend lernen die Kinder «den Sinn aller
großen geheimnisvollen mächtigen Taten. Spielend
zeigen sie anderen, daß sie sie lernen.»

Une jeunesse «armée»

Au Musée National de Zurich nous avons vu
l'autre jour le casque de Zwingli; nos casques
d'aujourd'hui lui sont presque identiques. Pour le combat

spirituel aussi, le secret ne serait-il pas dans le

retour à de très vieilles armes?

Il est des pays qui s'effritent d'eux-mêmes. Notre
langue, qui nous dit de crues vérités sans demander

permission, signale par le seul mot de dissolution
tout à la fois ce phénomène et sa cause d'ordre
moral.

Pour qu'une patrie ne s'effeuille pas comme un
volume éparpillé, il lui faut quelque chose qui la
relie, autrement dit une religion. L'absence d'un tel
lien a toujours été un des symptômes essentiels de

la décrépitude d'un peuple, et, aussi longtemps, qu'
une nation offre un caractère de grandeur, elle
présente ce phénomène religieux. L'intérêt personnel,
la nécessité, ne sont qu'un ciment insuffisant des

sociétés; il faut quelque autre chose pour les faire
vivre énergiquement de la vie de nation, pour leur
donner conscience de leur unité, pour confédérer
les coeurs et les pensées. Cet élément supérieur n'a
été étranger à aucune des nations que nous admi¬

rons; sa présence a fait la beauté de l'histoire grecque,

Bossuet et Montesquieu y trouvent la cause
principale de la grandeur de Rome. Tels pays de

notre connaissance ne peuvent combattre le
christianisme qu'en instituant d'autres cultes, et quels
cultes!

— Vous voulez dire qu'il faut une base morale à

la société?

— Non, dis-je, j'ai bien choisi mes mots. Il serait
aisé de montrer par les faits que, dans le peuple, la
morale séparée de la religion n'est rien. Le peuple
ne rattachera jamais l'idée de devoir qu'à l'idée de

Dieu. L'honneur, la dignité humaine, les vastes

sympathies, tout cela n'est pas en général à son

usage. La vénération de Dieu lui tient lieu de toutes
ces choses; bien mieux, elle les lui donne.

Où donc et quand poser ce fondement, sinon à

l'âge où l'enfant s'éduque. Entendons-nous bien.
Nous ne plaidons ni pour l'école confessionnelle, ni
pour l'institution ou le développement de la leçon
de religion, qui est chose très délicate et peut-être
même fort dangereuse. Ce qu'il faudrait, c'est que
ce substratum spirituel soit dans le coeur de tout

129


	Das indische Kind und sein Heim

