
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 27 (1954-1955)

Heft: 3

Artikel: Jeremias Gotthelf als Erzieher

Autor: Guggisberg, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 3, Seite 41—60 JUNI 1954

Jeremias Gotthelf als Erzieher
Von Dr. K. Guggisberg

Der 100. Todestag Gotthelfs fällt in eine Zeit, in
der sich so breite Schichten mit dem Dichter
beschäftigen und so manche Forscher und Literaten
ihn zu beleuchten versuchen, daß man schon von
einer Gotthelf-Renaissance gesprochen hat. Diese
ist allerdings durchaus nicht nur erfreulich. Aber
alle, die sich seiner bemächtigt haben, werden seine

unversiegliche Frische und quellende Unmittelbarkeit

nicht zu zerstören vermögen. Schillers bekannter

Spruch, daß die Kärrner zu tun haben, wenn die

Könige bauen, gilt in besonderem Ausmaße für die

Bemühungen, Gotthelf als Erzieher zu ergründen.
Neben dem bemerkenswerten Versuch Friedrich
Wilhelm Foersters in seiner «Jugendlehre», bei

Gotthelfs religiös-pädagogischen Erkenntnissen
anzuknüpfen, haben nicht weniger als acht selbständig

erschienene Arbeiten das Wagnis unternommen,

seinem unerschöpflichen und unergründlichen

Werk von der pädagogischen Seite her
beizukommen. Im Jahre 1888 beschäftigte sich Friedrich
E. Schäfer mit Gotthelfs Pädagogik, 1907 folgte
Gustav Tobler mit seiner Arbeit «Gotthelf und die
bernische Schule», zehn Jahre später Wilhelm
Rößle mit dem Werk «Gotthelf als Volkserzieher»,
1928 Paul Hedinger mit einer Untersuchung über
das gleiche Thema, 1939 schrieb Hermann
Goldschmidt seine schöne Studie über «Den Geist der

Erziehung bei Jeremias Gotthelf», 1942 untersuchte
Robert Tanner die «Familienerziehung im Werke
Jeremias Gotthelfs», 1946 hob Karl Fehr «Erzieherische

Grundkräfte bei Gotthelf» hervor, und 1952
schließlich beleuchtete Hans Kern «Das Problem
der sittlich-religiösen Erziehung im Werk Jeremias
Gotthelfs«. Wie wenig sich der Dichter mit
landläufigen Etikettierungen erfassen läßt, geht aus
einzelnen, sich diametral gegenüberstehenden
Behauptungen in den drei zuletzt genannten Arbeiten
deutlich hervor. Während Tanner und Kern apodiktisch

betonen, Gotthelf stehe allem Humanismus
und Idealismus fern, will Fehr in ihm nicht nur
platonisches und aristotelisches Erbe feststellen,

sondern sogar nachweisen, daß die wachsende
Anerkennung des Dichters genau der langsamen
Wiedereroberung der Welt des Geistes seit dem
Neukantianismus parallel gehe. Alle derartigen
Einordnungen oder Abgrenzungen wirken seiner
zeitlosen Größe gegenüber immer wieder wie das dürftige

Kleid einer Schablone.
Es ist nicht von ungefähr, daß so viele dem

geistigen Phaenomen Gotthelfs von der Erziehung her
nachzugehen versuchen. Er ist in der Tat der große
Erzieher, dem die Not des Volkes, der Elenden und
Enterbten, als Urerlebnis auf der Seele brennt und
den der leidenschaftliche Helferwille zum schöpferischen

Schriftsteller hat werden lassen. Daß freilich

zu seiner Ergründung noch gänz andere
Kategorien herangezogen werden müßten, sei nur
nebenbei erwähnt.

Es ist genügsam bekannt, mit welcher Intensität
sich besonders der junge Bitzius dem Schulwesen
seiner Zeit gewidmet hat. Rufen wir, um einen
Ausgangspunkt für unsere Untersuchung zu gewinnen,
nur rasch das Wesentlichste in Erinnerung. Schon
als Student stürzte er sich auf die höchst willkommene

Gelegenheit, an der Elementarklasse des Berner

Gymnasiums Unterricht erteilen zu dürfen,
um — wie er am 10. Oktober 1818 seinem Freunde
Rudolf Fetscherin bekannte — «aus dem verfluchten

Schlamm der Theologie zu entkommen». Auch
für ihn waren diese Jugendjahre erster Begeisterung

die «Rosenzeit seines Lebens». Die Schulen
betrachtete er damals als die fast einzige Handhabe,
woran ein Seelsorger das Wohl seiner Gemeinde
aufrichten könne, sofern sie nicht in totem Mechanismus

erstarrt seien.

In Utzenstorf machte er sich energisch an die
Reform der Dorfschule, und schon in seinem Bericht
über sie läßt sich eines seiner geistigen Quellgebiete
erkennen: Pestalozzi. Der Ruf des großen Liebenden

drang in sein Herz. In der «Armennot» nennt
er ihn einen «Weltgedanken, der in immer
strahlenderer Klarheit aufgeht am Horizonte der Zeit,

41



eine Sonne in unserer Nacht, ein heilend Licht in
unserer Krankheit». Wirklichkeitsnäher und begabter

für das Oekonomische als dieser, kämpfte er mit
Leidenschaft für die wirtschaftliche Besserstellung
der Schulmeister. Schon in einer seiner ersten
Predigten, am 29. Oktober 1820, prägte er seinen Bauern
ein: «Zu einer Schule gehören drei Dinge: ein
Schulhaus, ein Schulmeister und die Besoldung
desselben». Und später fand er die Worte: «Ein
Schulmeister ist denn doch kein Jagdhund, der am
hungrigsten am besten jagt, sondern sein Kopf steht bis

auf einen gewissen Punkt in akkurat geradem
Verhältnis zu dem Magen». Gotthelfs Schulmeisterroman

endet mit der trockenen und bescheidenen,
aber für ihn wichtigen Meldung, daß den Lehrern
die Staatszulage von 150 Franken zugesprochen
worden sei. Wie konnte er auch aufbegehren gegen
überfüllte und schlecht gelüftete Schulstuben, in
denen man zweimal ziehen müsse, um einmal zu
Atem zu kommen! Er plante, in Utzenstorf monatlich

ein Examen durchzuführen und in ein Buch
den Wissenstand jedes Kindes einzutragen. Was
schon Comenius gefordert hatte, aber in der bernischen

Landschule vor 1830 kaum durchführbar

war, sollte vorgenommen werden: die Einteilung
der Kinder in bestimmt abgegrenzte Jahresklassen.
Bitzius trat ferner für den wechselseitigen Unterricht

ein, schlug eine größere Befächerung des

Unterrichtsstoffes vor und verlangte schon die
Einführung der vaterländischen Geographie und
Geschichte, was damals ein Novum war. Und welch
große ethische Kraft hat er doch dem Geschichtsunterricht

beigemessen! Als Vikar zu Herzogen -

buchsee nahm er einer Schulfrage wegen den
ungleichen Kampf mit dem Oberamtmann von Wangen

auf. In der Regenerationszeit ließ er sich in die

große Landschulkommission wählen, 1834—1836
unterrichtete er in den Burgdorfer Normalkursen
Schweizergeschich te; er setzte sich für den «Verein
für Volkserziehundg im Kanton Bern» ein, stellte
seine Kraft der Armenerziehungsanstalt Trachsel-
wald zur Verfügung, mühte sich zehn Jahre lang
als Schulkommissär ab und verlor bei all seiner
Geschäftigkeit doch nie das Ganze aus dem Auge: die
ethische Erziehung des Volkes. Wahrlich, er durfte
sich berechtigt fühlen, mitzureden, und er hat auch
in seinen Briefen an das Erziehungsdepartement
mit seiner Kritik nicht zurückgehalten. Mochte
man in Bern manches an ihr auch als unangebracht
und unangenehm empfinden, empfindlich hätte
man doch nicht werden sollen! Als der 1844 in
Magers «Pädagogischen Revue» erschienene Artikel
«Zur Geschichte des Primarschulwesens im regenerierten

Kanton Bern» als Werk Gotthelfs erkannt

wurde, setzte man diesen kurzerhand als
Schulkommissär ab. Zu schonungslos hatte er darin das

Departement bloßgestellt und zu unbedacht behauptet,

am Seminar herrsche ein leichtfertiger Geist.
Man hat schon vom furor paedagogicus Gotthelfs

gesprochen. Seine kraftvolle Art, die sich nie
einschüchtern ließ, weist tatsächlich eine unschöne
Kehrseite auf. Wie rücksichtslos, schroff und
ungerecht konnte er doch seine Gegner bekämpfen!
Ruhe und Distanz fehlten ihm oft genug, und er
täuschte sich in mehr als einer Beziehung über die
historische Bedeutung seiner Zeit und war zu erregt
über die vulgären, ausschweifenden und entarteten
Elemente, welche jede Revolution als verheerendes
Geröll mitführt. Vermutlich erwuchs seine Abneigung

gegen Fellenberg, der er im zweiten Band des

«Schulmeisters» allzu hemmungslos Lauf ließ, aus
einer allzu affektgeladenen Verärgerung, und sicher
ist seine Kritik an den Schulmeistern übertrieben.
In ihnen blähte sich doch nicht nur ein unberechtigter

Wissensdünkel auf, sondern brannte auch ein
rührender Bildungsdurst, und ihr Berufsstolz
bestand nicht nur aus Einbildung und Eitelkeit,
sondern war doch auch die Folge eines gelegentlich
direkt messianisch anmutenden Glaubens an die

Möglichkeit, durch die Schule ein schöneres Reich
der Zukunft heraufführen zu können. Der
Volksschullehrer erlebte jedenfalls gerade zur Zeit Gotthelfs

die Wandlung vom allgemeinen Prügelknaben,

als der er bis jetzt behandelt worden war, zu
einem der einflußreichsten Volksführer und -bild-
ner des 19. Jahrhunderts. Es ist historisch im
einzelnen noch zu wenig aufgehellt, wie weit sich zu
seiner Zeit in dem fortschrittlichen Drängen der
Lehrer und in der konservativen und defensiven

Haltung der Pfarrer zwei Weltanschauungen und
Standesauffassungen begegneten.

Und doch hat Gotthelf trotz manchem Fehlurteil
über seine Zeitgenossen Einsichten zutage gefördert,

für die wir heute aufgeschlossener geworden
sind. An seinen eigenen Bemühungen hat er etwas
von der Fragwürdigkeit aller Schulwirklichkeit
erfahren. Aber wenn er auch erkannte, daß aller
Erziehung Grenzen gesetzt sind, verfiel er doch nie
der Hoffnungslosigkeit. Auswegslose Situationen
schildert er nur selten, am niederdrückendsten
wohl in den fünf Branntweinmädchen. Wir
horchen auf, wenn wir vom Jäger Wehrli erfahren, er
sei in die Irre gegangen, weil er verschulmeistert
worden sei. Und folgende Sätze geben uns immer
neu zu denken, weil sie etwaige Illusionen zerstören:

«Wenn keine Schulen wären, so würde es

weniger verpfuschte Menschen geben». «Man würde
in einer Unzahl von Schulen das fürchterlichste

42



Durcheinander finden, wenn man die Leithammel
der Klassen schweigen hieße und die Untern auf
den Bänken zum Reden brächte». Dagegen ist es

mehr zeitgeschichtlich bedingt, wenn Bitzius 1832
über die Lützelflüher Schule schreibt: «Von den
sämtlichen Kindern lernen 3/4 Lesen, 2/3 Buchstaben

schreiben, 1/2 etwas rechnen, 1/3 Thema schreiben,

t/3 die Fragen auswendig, 1/25 versteht etwas

von dem Gelesenen, 1I50 versucht sich an Aufsätzen,

1175 verirrt sich in den Brüchen und der Regel
de tri, 1/758 (Zahl der sämtlichen Schulkinder)
weiß, wo kleine oder große Anfangsbuchstaben
stehen, °/758 bildet einen vernünftigen Satz».

Gotthelf sah seine pädagogischen Pläne scheitern
und verzichtete deshalb auf unmittelbare Wirksamkeit

als Lehrer. Seine aufgestaute erzieherische
Kraft suchte eine neue Form; sie brach los im
schriftstellerischen Werk. Er fühlte seinen Drang
zu handeln von allen Seiten gehemmt und
niedergehalten; so mußte er sich mit der Feder befreien.
Begreiflich, daß auch manche seiner Gestalten sich

losschlagen müssen. Auch als Seelsorger war er in
erster Linie Erzieher. Ja Gott selbst wird in seiner
Welt zum erhabenen Pädagogen, und zwar in viel
unmittelbarerer und konkreterer Weise als etwa in
Lessings «Erziehung des Menschengeschlechts».
Was ist sein Werk anderes als die Darstellung der
unendlichen Vielfalt erzieherischer Eingriffe Gottes
in die Menschheit? Er schildert keine glänzenden
Charaktere, sondern alltägliche Menschen in all
ihren Versuchungen, Verstrickungen und
Gefährdungen. Er stellt sie dar als anspornende oder
abschreckende Beispiele, gelegentlich aufdringlich und
massiv, mit dem Pathos der Schwarzweißmalerei,
aber doch auch wieder behutsam und zurückhaltend,

wie es dem echten Erzieher geziemt. Immer
wieder stößt er in die Tiefe vor, mit einem
hellseherischen Blick für jene Mächte, welche
Persönlichkeit und Gemeinschaft formen. Mit zunehmender

Schärfe erkennt er das menschliche Ungenügen
und mit ständig wachsendem Verantwortungsbe-
Wußtsein sucht er den drohenden Zerfall der
Gemeinschaft und sittlichen Ordnung abzuwenden.
Sein ursprüngliches Sehertum umfaßt ein wahres
Pandämonium von Scheußlichkeiten und Roheiten,
aber auch das Feinste und Edelste, dessen Menschen
fähig sind. Die Instinktsicherheit seiner Charakterzeichnung

ist schon oft und mit Recht hervorgehoben

worden. Alle Menschen haben für ihn die
gleichen Möglichkeiten des Emporsteigens und
Fallens; denn der Mensch trägt Engel und Teufel in
seinem Innern, ist «zweier Welten Kampfgebiet».
Zutreffend nennt ihn Ricarda Huch den Dichter
«des Menschen, der ewig derselbe ist». Im Men¬

schen sind höhere Kräfte verborgen, die ihn vom
Tier unterscheiden und die sich — wie der Schmetterling

aus der Puppe — aus dem tierischen Sein
herausentwickeln sollen.

Hier liegt ein erzieherisches Ziel. Es ist die
Herstellung der rechten Beziehung zwischen Natur und
Geist. Dabei ist er alles andere als ein Rigorist. Die
kraftvolle urwüchsige Triebhaftigkeit und feine
Instinktsicherheit läßt er nicht verkümmern, sofern
sie innerhalb der festgefügten Ordnungen bleiben.
Wer die Welt meistern will, darf sie weder fliehen
noch blind verherrlichen. Die Wirklichkeit zeigt
ihm die Antinomien des Lebens. Er gehöre nicht zu
den Narren, die den Menschen als ein reines
Tugendbild priesen; aber er ist auch nicht der Vertreter

einer radikalen Erbsündentheorie. Berechtigten
Fortschritt anerkennt er so gut wie notwendiges
Beharren, und der geschwisterliche Bund von
Nächstenliebe und Selbstliebe gehört für ihn selbstverständlich

zur sittlichen Persönlichkeit. Er weiß um
die Spannung von Freiheit und Autorität und kennt
das unlösbare Nebeneinander von göttlicher
Prädestination und menschlicher Entscheidung, wie es

schon der Apostel Paulus angedeutet hat. Es bleibt
ihm nicht verborgen, welche Bedeutung Vererbung
und Umwelt für Naturell und Charakter haben,
und doch ist er frei von jedem hoffnungslosen oder
bequemen Determinismus. An seinem Werk
erkennen wir,wie unaufhebbar die Polarität zwischen
dem biologisch-sinnlichen und dem geistig-sittlichen
Leben ist, und gerade diese Einheit des lebendigen
Gegensatzes verleiht seiner Dichtung die Dynamik,
Frische und Vielgestaltigkeit echten Schöpfertums.
Alles ist jedoch darauf ausgerichtet, diese Spannung
nicht nur erträglich zu machen, sondern fruchtbar
werden zu lassen. Ist er auch jedem Monismus fern,
so schließen sich natürliche Ordnung und christliche

Sittlichkeit bei ihm doch nicht aus. Aber der
Mensch ist für ihn zu Höherem geboren als dazu,
ein bloßer Bestandteil der Natur zu bleiben. Wenn
das Poesie ist, was die Lebendigkeit der Natur
erreicht und durch den Geist doch über sie hinausführt,

so ergibt sich für Gotthelf die Identität von
poetischer Schöpferkraft, Glaubenswirklichkeit und
pädagogischen Grundeinsichten.

Beschränken wir uns im Folgenden vor allem
darauf, etwas von seinen erzieherischen Anschauungen

im Bereich der Schule aufleuchten zu lassen
und herauszuarbeiten, was er über Lehrer, Kind
und Erziehungsmittel zu sagen weiß.

Daß die Schule mit Haus und Kirche in Verbindung

bleiben muß ist für ihn selbstverständliches
Postulat. In seinem Aufsatz «Ein Wort zur
Pestalozzifeier» 1846 geht er mit seiner Zeit scharf ins

43



Gericht: «Des Hauses Bedeutung wird nicht bloß
nicht erkannt, sie wird verlästert: das Kaffeehaus,
die Kneipe, das Theater und noch andere Faktoren
sollen die wahren Volkserzieher sein, sie färben die
Menschen und stellen das Familienhaus in Schatten.

Haftet aber nicht als billige Strafe für diese

Verkehrtheit am Menschengeschlechte die
Zerrissenheit, der Weltschmerz, das Ungenügen, das Un-
stäte, welches ihm das Ansehen gibt, als stamme es

in gerader Linie vom ewigen Juden her?« Was soll
die Schule denn an erzieherischer Arbeit leisten
können, wenn nicht Haus und Kirche lebendig auf
das Kind einwirken? Der Hausgeist vermöge, was

ganze Fuder von Pädagogik nicht zustande brächten.

Die meisten Schulschwierigkeiten hätten ihre
Wurzel im schlecht geleiteten Hause, das bewirke,
daß an die Stelle freudiger Dienstbereitschaft Selbstsucht

und Weltsucht träten. Individuelle und
soziale Erziehung haben sich nach Gotthelf gegenseitig

zu ergänzen. Entschieden verwirft er den
radikalen Staat, sofern dieser sich verabsolutiert
und auch die Erziehung nach einer totalitären Ideologie

beherrschen will. Staatsglauhe und Staatspädagogik

gäben keine Befriedigung. In seinem vorhin

erwähnten Aufsatz zur Pestalozzifeier behauptet

er, die Elementarschule sei vom Zeitgeist
verführt und werde zu Staatszwecken mißbraucht. Aus
ethischen Gründen führt er seinen politischen
Kampf. Eltern, Lehrer und Vorgesetzte müßten
einen treuen Bund bilden und sich von der befreienden

Herrschaft des Geistes Gottes und nicht von
Tagesgrößen leiten lassen. Dieser schaffe sittliches
Leben, das sich zwar nicht erzwingen lasse, sich
aber bei behutsamer Pflege ganz von selber zu
entfalten beginne. Gotthelf vertritt die pädagogisch so

wertvolle Ansicht, daß das Ethische und Religiöse
den Primat besitze: Einordnung, Dankbarkeit,
Demut, Genügsamkeit und Selbstlosigkeit. Die Erziehung

solle zu einer einheitlichen Gesamthaltung
führen und so den Jugendlichen befähigen, zum
Träger der besten Kräfte des gesellschaftlichen
Lebens zu werden, indem er innerlich unabhängig
werde vom wechselnden Schicksal.

Von hier aus findet Gotthelf treffliche Worte
über die Bedeutung des rechten Lehrers. Beuge er
sich unter den Willen des göttlichen Erziehers, so

vertiefe er dadurch seine eigene Autorität. Nicht,
was er vorkehre, sei wichtig, sondern nur sein selbstloser

Einsatz. Und in der Tat wirkt die
Hingabebereitschaft einer werterfüllten Persönlichkeit
segensreicher als der beste Lehrplan. Nicht auf
Regeln und Rezepte komme es an, sondern auf die
Liebe. Sie ist der Einheitsgrund seines erzieherischen

Wollens und Wirkens, die Zentralsonne, die

alles erhellt und erwärmt und auch den Geringsten
als Seinesgleichen betrachtet. Jedes Kind habe das

Recht auf Liebe, die allein auch wieder Liebe zu
wecken vermöge. Die Liebe habe Pestalozzi groß
gemacht und nicht die Methode, welche später alle,
die die Liebe nicht lebten, hoch priesen und doch

vor dem Veralten nicht schützten, sondern in Verruf

brachten. Bezeichnend aber ist, daß er neben
sie die Kraft stellt! Im «Schulmeister» spricht er die
aus eigener Erfahrung geborene Weisheit aus: «Man
zeige sich den Kindern ja nicht als ein Schaf, aber
ebenso wenig als ein Tiger, sondern eben als ein
Mann, der über den Kindern steht, sie liebt, aber

geachtet sein will und Gehorsam fordert. Einem
solchen Lehrer verzeihen die Kinder selbst
«Aufwallungen und Übereilungen»; und gut geartete
Kinder werden es sorgfältig verschweigen, sollte
dieser Lehrer sie auch einmal hart behandelt haben,
ungerecht. Wenn aber ein Lehrer der Kinder Achtung

verscherzt hat, dann dulde sie nichts mehr von
ihm, wollen nichts von ihm annehmen, haben weder

Vertrauen zu ihm noch Glauben an ihn. Es

bemächtigt sich ihrer eine unglückliche Tadelsucht,
ein Geist des Kritisierens, in dem ihnen durchaus
nichts recht ist, was der Lehrer sagt oder macht».

Geduld, Liebe und Entsagung bezeichnet Gotthelf

als die Grundkräfte des echten Erziehers. Dieser

dürfe die Kinder nicht an sich binden, sich nicht
verkrampfen, sich nicht verabsolutieren. Er soll aus
Aufgeschlossenheit für die Wirklichkeit des Lebens

unterrichten, in möglichster innerer Ausgeglichenheit,

mit gesammelter Ruhe und überlegener Kraft.
Stets soll er sich der Verantwortung bewußt bleiben,

die er gegenüber den ihm anvertrauten
Kindern zu tragen hat. Ganz im Sinne Pestalozzis ist
Erziehung für Gotthelf dargebotene Hilfe, Plilfe
zur Selbsthilfe, damit der Mensch ein Werk seiner
selbst werde. Zur Reifung der meisten Menschen
sind Krisen notwendig. Viele Gotthelf-Gestalten
sind Zeugnis für diese Wahrheit. Aber der Erzieher
darf solche nie herbeizwingen wollen. Brechen sie
herein, dann ist seine Stunde gekommen, dann kann
er die Katharsis einleiten und begleiten, zu der sich
jeder einzelne aber selber durchringen muß.
Verfrühte Erziehungsversuche, wie der des Brandenburgers

in «Jakobs des Handwerksgesellen Wanderungen

durch die Schweiz», bleiben unwirksam
und verstärken nur die Trotzhaltung. Man muß
warten können, wie Benz es in «Zeitgeist und Berner

Geist» bildhaft ausdrückt: «Die Kirschbäume
müssen erst treiben und blühen, ehe man kirschen,
die Birnen erst reifen, ehe man sie schütteln kann».
Weil jeder Mensch, auch der begnadete Erzieher,

44



sein Leben lang wachsen und reifen muß, ist auch
die pädagogische Arbeit nie vollendet und hat sich
jeder stets neuen Selbstprüfungen zu unterziehen.
Das Ringen mit dem Bösen und all seinen
Hintergründigkeiten und Maskierungen, die Gotthelf so

meisterhaft bloßzulegen weiß, ist nie zu Ende. Das

große Drama von Schuld und Sühne dauert an,
solange es Menschen gibt. Mias, Peter Käser, Uli,
Jakob sind Werdende, nicht Vollendete. Im «Gelts-

tag» wird das Leben ein ununterbrochener
Fortbildungskurs genannt und in der «Armennot» heißt
es: «Hier erreicht der Mensch seine Bestimmung
nicht, darum ist ihm hier auch kein Ziel gesetzt,
und er erreicht keines; hier ist nur ein Werden,
nicht ein Vollenden.» Wo Gotthelf Menschen mit
reinem Herzen und unbeirrbarem Kindersinn schildert,

wie das Erdbeermareili und die Frau Pfarrerin,

stehen diese als Vollendete schon dem Tode
nahe; ihre Schwäche wird vom Licht der Ewigkeit
überstrahlt.

Scharf wendet sich der Dichter gegen die Erzieher,

die um die Gunst des Kindes buhlen und die
menschlich begründete Distanz zwischen Lehrer
und Schüler aus egoistischen Motiven aufheben
wollen. Wehe einer Zeit, die «heillose Abgötterei
mit der Jugend» treibt! Der Erzieher soll zwar
Ehrfurcht haben, aber nicht vor der Majestät des Kindes,

sondern vor dem Geheimnis des wachsenden
Lebens. Das Kind ist für Gotthelf insofern mehr als
der Erwachsene, als bei diesem die Grenzen schon
sichtbar sind, in jenem aber noch ungeahnte
Möglichkeiten schlummern. Der Kinder Herzen öffneten

sich, sobald der Lehrer ihr Zutrauen zu gewinnen

wisse. Aber ein Kinderherz sei ein feines
Musikinstrument, leichter zu verstimmen als ein Wienerflügel.

Im «Annebäbi» heißt es: «Ein Kind ist ein
Rätsel, und in diesem Rätsel liegt vielleicht der Stein
der Weisen». Gotthelf löst es nicht mit irgendeiner
psychologischen Methode, welcher ja stets die
Gefahr droht, das seelische Leben zu mißachten oder
nach vorgefaßten Meinungen zu analysieren. Er
selber ist der psychanalytischen Sonde nicht
entgangen, die ihm mehr Geheimnisse entlockte, als
m ihm tatsächlich vorhanden sind. Aber Gotthelf
Mil doch auch, daß die Kinder gelehrt werden, ihre
inneren Kräfte zu erkennen und zu entfalten. Im
«Schulmeister» führt er aus: «Mich dünkt, eine
Geographie der Herzen täte ebenso not als eine von
Spitzbergen und die Lehre und Geschichte der Seele

Mre ebenso wichtig als die Lehre von Flötz und
Grgebirg und die Geschichte der drei Söhne Noahs».
«Alles Sicht- und Tastbare soll das Kind kennen
fernen, Mädchen sogar die Anatomie des menschlichen

Körpers genau, aber zum Reiche des Geistes

gibt man ihm den Schlüssel des Geistes nicht, die
Kenntnis der eigenen Seele».

Der heranwachsende Mensch sehnt sich nach
Anlehnung und Anerkennung. Deshalb soll ihn
der Erzieher ermutigen und nicht demütigen.
Solange Uli sich als ein arm verachtet Bürschli
vorkommt, das es wohl nie zu etwas bringen werde,
fängt er auch gar nie an, es zu etwas bringen zu
wollen. Er faßt erst wieder Selbstvertrauen und
gewinnt Selbstachtung, wie er erfährt, daß sein Meister

etwas auf ihm hält. Eindrücklich zeigt der
Dichter auf ähnliche Weise in mehreren Erzählungen,

wie ein Mensch sich trotz mannigfacher
Rückschläge emporringt, bis er als einer dasteht, der seine
Kräfte sinnvoll anzuwenden weiß. Bewährung in
der schlichten Arbeit des Alltags und Einordnung
in die Gemeinschaft prägen seinen Wert. Zutreffend

hat Eberhard Grisebach Gotthelfs Werk als

Anleitung zum wirklichen Leben charakterisiert.
Das Kind soll nach dem Dichter so früh wie möglich

gewöhnt werden, etwas mit ganzer Sorgfalt zu
tun. Man habe die Fähigkeit zur Konzentration zu
wecken und an das Ertragen von Entbehrungen zu
gewöhnen. In der «Armennot» heißt es: «Man muß
nicht in Baumwolle einwickeln, was später nackt
an die Winde des Lebens soll». Bedeutsam ist für
Gotthelf ferner der Appell an die eigene Einsicht,
anstelle äußerer Abrichtung und unverstandener
Gebote. Der Zögling soll zu selbständiger Entscheidung,

Überlegung und Verantwortung aufgerufen
werden, damit er als Persönlichkeit und Einzelner
auch den Diktaten der Maße und Mode Widerstand
leisten könne. Nur das persönlich Erlebte besitzen
wir wirklich. Der Handwerksbursche Jakob verliert
seinen bloß angelernten Glauben bei der erstbesten

Gelegenheit, weil er ihn nicht durch Erfahrung
vertieft hat.

Es liegt in der Konsequenz dieser Einsichten, daß
weder Lohn noch Strafe für Gotthelf erstrangige
Erziehungsmittel sind. Er hat zwar sein affektgeladenes

Temperament nicht immer zu zügeln
vermocht und seinen Sohn, dem spätem bernischen
Erziehungsdirektor, mehr als einmal die väterliche
Autorität handgreiflich eingebläut. Aber er wußte
doch auch, daß die Strafe nicht nach einer
schablonenhaften Gerechtigkeit erfolgen dürfe und
«womöglich ohne eigenen Reiz und Zorn» erfolgen
sollte. Das wesentlichste Erziehungsmittel ist für
ihn die Freude, die für das Aufblühen der Kinder
von größter Bedeutung sei. Sittlichkeit darf nicht
Ertötung des Frohsinns bedeuten, ja sie verbietet
auch nicht den Lebensgenuß, sofern dieser
beherrscht bleibt und nicht überbordet. Wer freudlos

45



mit dem Leben ringe, der bekomme ein versauertes
Gemüt. Freude erhält nach seiner Auffassung nicht
nur den Erzieher frisch, sondern öffnet recht eigentlich

die Tiefen und Kräfte der kindlichen Seele und

vermag auch immer wieder kritische Situationen
mit einem befreienden Lachen zu überbrücken.
Eine Gotthelfpredigt enthält den schönen Satz: «In
Gott wohnt die Freude. Je weiter man sich von Gott
entferne, umso trauriger, trüber und finsterer sei

es.»

Deshalb seien vornehmlich die Gemütskräfte zu
pflegen. Die Schule handle richtig, «wenn sie
wissenschaftliche Träume fahren» lasse. Die Professoren,

die Gotthelf gelegentlich «vertrocknete
Haarseckel» nennt, sollten die Großmütter zum
Vorbilde nehmen. Diese beschränkten sich nicht pedantisch

auf das Buchstabenzeigen, sie hätten weder
Systeme noch Theorien, sondern kämen den
Kindern mit warmer Liebe entgegen, mit schönen
Geschichtchen und lieblichen Worten. Halbschoppenbildung

und Pintenwirtaufklärung sind für ihn ein
Greuel; auf die sogenannte Bildung ist er überhaupt
nicht gut zu sprechen, und hochmütiges Pochen auf
die Wissenschaft lehnt er ab; aber nicht etwa nur
deshalb, weil er sich nur mittelmäßig wissenschaftlich

begabt fühlte. «Ich habe in manchem Zaun
mehr Geist gefunden als in manchem Buche».
Kenntnisse und Fertigkeiten könnten höchstens die

Voraussetzung der Weisheit sein, nicht diese selbst;
sie seien bestenfalls der Teller, auf den man die
Suppenschüssel stelle, aber nicht einmal die
Suppenschüssel, geschweige denn die Suppe selbst. Weg
deshalb mit aller Stoffüberfütterung! Die Schule
solle «Weniges, aber Tüchtiges und Inniges»
vermitteln, überzeugende Sicherheit im Denken und
Handeln, innere Ausgeglichenheit und überlegenes
Urteil. Im «Wort zur Pestalozzifeier» warnt er:
«Das wäre denn doch eine grobe Täuschung, wenn
man dafür hielte, die Fortbildung bestünde darin,
daß man immer schöner schreiben, immer verwik-
kelter rechnen, immer mehr chinesische Städte und
Flüsse kennen, immer kauderwelscher kannegies-
sern lernte; die wahre Fortbildung des erwachsenen
Geschlechtes besteht im Wachstum in Gnade und
Weisheit vor Gott und Menschen oder in der
Läuterimg und Kräftigung des Geistes». Selbstkraft bildet

sich auch für ihn wie für Pestalozzi nur in engen
Kreisen. Was seine dichterische Welt dadurch an
Weite einbüßen mag, gewinnt sie zweifellos an
Tiefe und Zeitlosigkeit.

Seine Erziehung geht auf das Kern- und Wurzelhafte

im Menschen; ihr Ziel ist die Wiedergeburt
der ganzen Persönlichkeit, die von innen heraus zu

erfolgen hat. Es sei nicht wesentlich, «in den
Menschen so viel als möglich hineinzuschütten»,
sondern «so viel als möglich aus ihm herauszubringen».
Allerdings seien die Kräfte des Kindes, ja des
Menschen überhaupt, selten so stark, daß sie von selbst
hervorbrechen könnten; man müsse sie hervorlok-
ken, entwickeln und üben. Deshalb treten in seinen

Entwicklungsgeschichten auch immer wiederMäch"
te auf, die von außen eingreifen, Um das Bessere zu
wecken. Und da gewinnen Ausbildung und Unterricht,

Übung des Gedächtnisses und Beibringung
deutlicher Begriffe auch für ihn, besonders in
seinen früheren Erzählungen, wieder ihren Wert.
Auch die Vernunft hat er als Korrektiv der Schwärmerei

und widervernünftigen Frömmelei stets hoch"

gehalten; nur habe sie ihrer Schranken stets
bewußt zu bleiben. Die genannten Kräfte sind jedoch
in seinem Erziehungsplan nur dienende Glieder,
was sie ja auch sein sollen. Daß sie zu seiner Zeit
Eigenbedeutung erhielten und zu jener verhängnisvollen

Überbewertung des materiellen Wissens

führten, trieb ihn in die Opposition gegen die Schule
hinein. Und wir erkennen heute immer deutlicher,
wie gefährlich es ist, zu bloßem Wissen zu führen
und zum Erfolg zu erziehen, statt zu Wahrheit und
Weisheit. Es ist nicht gut, wenn der Mensch immer
materialistischer, ehrgeiziger, egoistischer und
betriebsamer wird. Das führt zu chaotischem Zerfall
des geistigen Gefüges und der göttlichen Ordnungen.

Was nützt die Beherrschung der Naturkräfte,
wenn man sich selber nicht beherrschen kann? Was
die Befriedigung des Wissentriebes, wenn dadurch

nur der Machttrieb gefördert wird? Materielle und
geistige Faktoren müssen im Gleichgewicht bleiben,
und die Freiheit von der Natur um uns muß
verbunden sein mit der Freiheit von der Natur in uns,
wenn echte Kultur geschaffen werden soll.

Unserer Zeit fehlt weiterhin der Maßstab eines

gültigen Menschenbildes und einer geschlossenen
Weltanschauung. Gotthelf könnte uns für seine Zu-
rückgewinnung ein Helfer sein. Allerdings, er hat
kein pädagogisches System entwickelt, keine neue
Methode gefunden. Er will nicht Lehren geben,
sondern Leben darstellen und göttliches Leben wek-
ken. Seiner Meinung nach enthält jedes System
«ein Viertel Spreu und ein Viertel Staub». In mancher

Einzelheit sind seine Aussagen veraltet, und
seine Welt ist viel einfacher als unsere Zeit. Der
erzieherische Wert der Kunstfächer, die heute
allerdings da und dort schon zu überborden beginnen,
liegt noch außerhalb seines Gesichtskreises. Aber
in seinen Grundanschaungen hat er uns immer
noch viel zu sagen. Er warnt vor dem Unechtwer-

46



den, vor Verkünstelung und Verschulung. Von
diesem Hintergrund aus ist sein erzieherisches Wirken
zu erfassen. Er hat es in einzigartiger Weise dichterisch

anschaulich gemacht. Das ist das Wesentliche,
Dauernde und wahrhaft Eigene an seiner
pädagogischen Sendung, die getragen ist von Verant¬

wortungsbewußtsein und Bekennermut. Damit tritt
die Wahrheit, die er im «Schulmeister» ausspricht
und die zugleich wie jede Wahrheit Mahnung ist,
in ihr rechtes Licht: «Keines Lehrers Leben ist ein
gleichgültiges; Segen und Fluch säet er aus, je nach
der Aussaat erntet er».

Die Berufsneigungen
Von P.-D. Dr. Franciska Baumgarten-Tramer

Eine der ersten Erfahrungen, die ich bei
zahlreichen Berufstätigen gemacht habe, war, daß für
den Erfolg im Berufe die gute Eignung zu ihm eine

geringere Rolle spielt als andere Faktoren, vor allem
der der Neigung. Immer wieder hörte ich: «Der
Beruf gefällt mir ganz besonders», «Ich möchte nur in
diesem Berufe arbeiten». Dabei äußerten sich auf
diese Weise sehr oft Personen, die bei Prüfung keine

Eignung zu dem so bevorzugten Beruf zeigten. Die
Eignung und die Neigung standen sich gegenüber.
Wurden Personen angestellt mit wenig Eignung
aber großer Neigung, so waren sie erfolgreicher als

diejenigen, die zwar sehr gute Eignung, aber keine
Lust hatten, den Beruf, zu dem sie alle erforderlichen

Qualifikationen besaßen, auszuüben.

Die Neigung äußerte sich daher als ein mysteriöser

Faktor. In der psychotechnischen Literatur wird
eigentlich nichts Näheres über sie ausgeführt — sie

wird inder Regel mit dem Interesse und den Wünschen

identifiziert. Indem man heute versucht, die
Interessen zu prüfen und die Wünsche abzuklären,
glaubt man, Neigungen festgestellt zu haben.

Dies scheint mir zwar nicht unrichtig, aber

ungenügend zu sein. Nach persönlicher Rücksprache
mit zahlreichen Vertretern der verschiedensten
Berufe drängte sich mir der Gedanke auf, daß die
Berufsneigungen mit den Urtrieben des Menschen
— also mit dem Selbsterhaltungs-, dem Selbstent-
faltungs- und dem sexuellen Geltungstrieb zu tun
haben. Die Neigung zum Berufe stellt nur einen
Sonderfall des Trieblebens dar. (Ich habe darüber
auf dem dritten Internationalen Kongreß für Psy-
chotechnik (in Mailand) bereits kurz berichtet).

Diese Feststellung hat mich umso mehr bewogen,
mich mit diesem Problem zu beschäftigen, um weitere

Aufschlüsse darüber zu erhalten. Es war mir
daher sehr willkommen, als ich angefragt wurde,
°b ich das Material, das das Kantonale Amt für
berufliche Ausbildung in Bern mittels einer von
ihm bei den Lehrlingen durchgeführten Enquête

gesammelt hat, bearbeiten würde. Das Problem der
Berufsneigung sollte besonders an den lugendlichen
untersucht werden, denn die Neigungen treten bei
ihnen in reinerer, von der jahrelangen Erfahrung
ungetrübten Form auf. Einige Fragen dieses

Fragebogens wie: «Was gefällt Dir in Deinem Beruf
besonders?», «Was mißfällt Dir in Deinem Beruf?»,
«Wie bist Du zu Deinem Beruf gekommen?» schienen

mir günstige Vorbedingungen für die
Untersuchung zu sein.1)

Ich habe mich nicht geirrt. Die Antworten der

Lehrlinge und Lehrtöchter haben sich tatsächlich
als sehr instruktiv erwiesen und scheinen ein neues
Licht auf das Problem zu werfen. Ich möchte hier
auf einige Ergebnisse, die prinzipielle Bedeutung
haben, eingehen.

Die Zahl der Lehrlinge, ca. 4500, die im gleichen
Kanton — also unter gleichen klimatischen
Bedingungen — geboren und aufgewachsen sind, die aus
demselben wirtschaftlichen Milieu stammen und
die gleiche anfängliche Schulbildung genossen
haben, war ein günstiger Ausgangspunkt für die
Untersuchung, weil bei den vielen gleichen
Voraussetzungen die individuellen Unterschiede in den
Berufsinteressen umso deutlicher hervortraten. So

vor allem in der Tatsache, daß nur der kleinere Teil
der Lehrlinge erklärte, alles im Berufe gefalle ihm.
In der Berufsgruppe der Gärtner, der Automecha-
niker, der Schmiede und Buchdrucker wurde von
79%, 63%, 49% bezw. 47,7% Fällen erklärt,
es gefalle alles in ihrer Tätigkeit. Doch dann
vermindert sich diese Zahl des allgemeinen Gefallens
in den folgenden 32 Berufsgruppen ganz bedenklich,

sodaß wir in 18 Berufen — dabei solch wichtigen

wie denjenigen der Schneiderinnen, Schlosser,
Mechaniker, Verkäufer — Zahlen von 10% bis

0,62 % finden. Dagegen steigt dementsprechend die

1) Alles Nähere darüber in F. Baumgarten: Lehrling und
Lehre. Zürich, Rascher-Verlag, 1953.

47


	Jeremias Gotthelf als Erzieher

