Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 26 (1953-1954)

Heft: 10

Artikel: Uber die Einstellung zu Erziehung und Unterricht bei Rousseau,
Pestalozzi, Goethe und Tolstoi

Autor: Jenny, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851013

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST.GALLEN

Nr. 10, Seite 185—205

JANUAR 1954

Uber die Einstellung zu Erziehung und Unterricht

bei Rousseau, Pestalozzi, Goethe und Tolstoi.

von J. Jenny, Rektor, Glarus

AuBer dem Uralt-Allmenschlichen und abge-
sehen von Homer und der Bibel, haben Pestalozzi
Goethe und Tolstoi mindestens noch einen Bildungs-
faktor gemeinsam: es ist das literarische Werk J. J.
Rousseaus, dieses genialen Menschen voller Wider-
spriiche

«Ich habe den ganzen Rousseau gelesen, die gan-
zen 20 Binde, das Lexikon der Musik inbegriffen.
Ich empfand firr ihn mehr als Enthusiasmus, ich
betete ihn an. Mit 15 Jahren trug ich anstelle des
gewohnten Kreuzes ein Medaillon mit seinem Bilde
um den Hals. Ich bin mit einigen seiner Stellen so
vertraut, als hatte ich sie selbst geschrieben», sagt
Tolstoi in seinen «Bekenntnissens.

Pestalozzi schrieb 1762, als Rousseaus «Emil» er-
schien: «Durch dieses Buch war mein im hochsten
Grade unpraktischer Traumsinn enthusiastisch er-
griffen. Ich verglich die Erziehung, die ich im Win-
kel meiner miitterlichen Wohnstube und auch in
der Schulstube genoB, mit dem, was Rousseau fiir
die Erziehung seines «Emil» ansprach und forderte.
Die Hauserziehung, sowie die 6ffentliche Erziehung
aller Welt und aller Stande erschien uns unbedingt
als eine verkriippelte Gestalt, die in Rousseaus Ideen
ein allgemeines Heilmittel gegen die Erbarmlich-
keit ihres wirklichen Zustandes finden kénne und
zu suchen habe».

Am wenigsten von allen Dreien war der kritische
Goethe Rousseau-Verehrer. Immerhin zeigt u. a.
seine hier angefiihrte Anerkennung doch ein star-
kes Hinneigen zu seinem Gedankengut: «Die Ver-
haltnisse zur Religion, die mit ihnen auf das engste
verbundenen biirgerlichen Beziehungen, der Druck
der Gesetze, der noch groflere Druck gesellschaft-
licher Verbindungen und tausend andere Dinge
lassen die polierten Menschen und die polierte Na-
tion nie ein eigenes Geschépf sein, betduben den
Wink der Natur und verwischen jeden Zug, aus
dem ein charakteristisches Bild gemacht werden
kénntes.

Im Mittelalter ist und wird der Mensch nur
etwas im Zusammenhang mit einer festgelegten re-
ligiosen Ordnung. Der Mensch dieser Zeit war
mehr rezeptiv als produktiv. — Die Aufklarung
befreit den Menschen von dieser strengen duBern
Ordnung. Sie entdeckt in ihm eigene immanente
Krifte. Anstelle der Geringwertung der Diesseits-
arbeit tritt plétzlich eine véllige Umwertung der-
selben.

Die Kraft, mit der der Mensch in die Welt ein-
dringt, ist der Intellekt. Der Gedanke, da der
Mensch sich aus sich selbst vervollkommne, bildet
die Grundlage der ganzen Aufklirung. Dieser Men-
schenbegriff tritt auch in ihrer Pidagogik auf. Sie
will vor allem den Intellekt des Kindes entwickeln.
Nun gilt es, das Kind in den Strom geistigen Schaf-
fens hineinzufithren, es daran Anteil nehmen zu
lassen, daB es an dem Vervollkommnungsprozef
der Menschheit mitwirke. (Katechisieren und So-
kratisieren.) — Waihrend der Intellekt iiberernihrt
wird, leiden alle iibrigen Organe und Krifte, durch
die der Mensch mit dem Leben in Zusammenhang
steht und verkiimmern.

Gegen diesen Intellektualismus der Aufklarung
und ihre Piadagogik wendet sich mit aller Leiden-
schaftlichkeit die Sturm- und Dranggeneration
in der Mitte des 18. Jahrhunderts. Der Irrationalis-
mus erkennt, dafl der Mensch mehr ist, als bloBer
Intellekt. Diese Einsicht wandelt den Menschen-
begriff vollstindig um. Die Selbsttatigkeit erstreckt
sich von nun an auf das Ganze des Menschen und
nicht nur auf die Ratio.

Dieses neue Sehen des Menschen geht von J. J.
Rousseau aus. Er ist der Wecker des «Sturmes und
Dranges». Mit glithender Leidenschaft hat er seine
neuen Ideen im «Emil» bekannt gegeben. Was in
seinem geschauten Menschentum, in diesem inten-
siven Lebensgefiihl verborgen liegt, ist unerschépf-
lich. Dabei gibt Rousseau der Kindheit eine ganz
neue Bedeutung. Er entdeckt den Eigenwert des

185



‘Kindseins. — «LaBt die Kindheit in den Kindern
reif werden!» — Der Genfer hat zu einer verniinf-
tigen Bildung des Intellekts, aufgebaut auf die na-
tirlichen Trieb- und Sinneskrifte des Menschen,
neue Wege gangbar gemacht und alte weiter aus-
gebaut. Rousseau wirft die mithselige, geistig-kultu-
relle Arbeit mit einem Schlag iiber den Haufen.
Mit seinen Ideen hat er die Welt in einen grenzen-
losen Freiheitstaumel gestiirzt, als dessen Hohe-
punkt gegen Ende des 18. Jahrhunderts die franz.
Revolution blutig auflodert.

Heinrich Pestalozzi geht z. T. eigene Wege und
zum andern Teil vertieft und entwickelt er die
Ideen Rousseaus weiter. Er fordert vor allem den
selbsttatigen, kraftvollen Menschen und versteht
darunter: einen von innen heraus lebendigen Men-
schen, der sich dem Leben gewachsen zeigt; einen
originalen Menschen; einen Menschen, in welchem
alle Krafte harmonisch von einem Einheitspunkte,
der Gemeinkraft der Menschlichkeit, aus sich ent-
falten, also einen Menschen von einheitlichem, ein-
fachem Stile; einen Menschen von sittlich-religicser
Tiefe. — Er legt groBen Wert darauf, daB3 die In-
dividuallage, d. h. die jedem einzelnen Menschen
eigentiimliche, besondere Lebenssituation beachtet
wird, denn namentlich das Familienleben mit sei-
nen reichen, lebendigen Eindriicken, mit seiner
«innern Wahrheit» kommt beim verkunstelten, un-
natiirlichen, nach der Seite des Intellekts entwickel-
ten Kinde kaum mehr zur Geltung. Der von den
meisten Zeitgenossen Verfemte hat die drei Worter:
«Das Leben bildet» als das Fundament aller natur-
gemiafen Erziehung bezeichnet. Seine Formulie-
rung: «Die Anschauung ist das Fundament von Er-
ziehung und Unterricht» driickt eigentlich dasselbe
aus, nur in spezialisierter Weise. — Alle besondere
Leistung der Padagogik mufl sich auf Grund der
Tatsache vollziehen, dafl Leben sich nur am Leben
entziindet. — Dabei sollte auch die heutige Gene-
ration sich immer wieder bewuBt sein, daBl niemand
in so beredter Weise wie er die Bedeutung der Fa-
milie und des Hauses fir die Erziehung gepriesen
und niemand so klar wie er darin ihre wesentliche
Grundlage gesehen hat. Die Mutterliebe findet in
der Gertrud ihre dichterische Verkérperung. (Er-
zieherische Liebe.) — Es ist eine Grundanschau-
ung Pestalozzis, daBl der Mensch nur durch das
Erlebnis seiner selbst und des andern Menschen
zum Erlebnis Gottes kommt. «Daher kann auch ein
Mensch den andern nicht durch Bilder und Worte,
sondern allein durch sein Tun zum Dienst des Un-
sichtbaren erheben». Der Glaube muf} wieder durch
den Glauben und nicht durch das Wissen und Ver-
stehen des Glaubens; das Denken muf} wieder durch

186

das Denken und nicht durch das Wissen und Ken-
nen des Gedachten oder der Gesetze des Denkens;
die Liebe mufl wieder aus dem Lieben und nicht
aus dem Wissen und Kennen des Liebenswiirdigen
und auch die Kunst muf} wieder aus dem Kénnen
und nicht aus dem tausendfachen Gerede iiber das
Konnen hervorgebracht werden!

Nicht der ganze Pestalozzi, nicht der Verfasser
des «Schwanengesang» mit dem Grundsatz aller
naturgemaBen Erziehung: «Das Leben bildet» hat
auf die nichste Folgezeit gewirkt, sondern der
«theoretische» Pestalozzi der Schrift: «Wie Gertrud
ihre Kinder lehrt». Hier kniipfen schon seine Mit-
arbeiter in Yferten und die nichsten bedeutenden
Padagogen an, und es entwickelte sich eine Didak-
tik, welche bestrebt war, alle Disziplinen so aufzu-
bauen, daf} der Gang des Unterrichts dem logischen
Werden der Wissenschaften folgte. Von diesem
Geist ist unsere gesamte Unterrichtspraxis bis heute
beseelt.

Der Bankrotteur wurde zu einem Sinnbild, das
der Schweiz in der Welt mehr moralischen Kredit
verschafft hat als alle florierenden Grofibanken und
Fabriken. Wenn es in der heutigen Zeit noch einen
Heiligen geben konnte, dann wire es Pestalozzi in
seiner ganzen Erfolglosigkeit. Wir hatten ihn heute
notiger denn je. Das ist wohl das Beste was man von
einem Menschen sagen kann. Selbst Goethe, Tolstoi
konnen ruhen; sie haben thr Werk getan. Die Ar-
beit Pestalozzis aber ist noch kaum begonnen und
muB} immer wieder neu angefangen werden.

Tolstoi, der «Frauenfeind», gilt uns als der, wel-
cher als erster die soziale Schuld des Kiinstlers er-
kannte und aus ihr die Konsequenzen zog, indem er
seinen Weltruhm wegwarf und zum Dichter des
armen, leidenden Volkes wurde. Aber dasselbe hat
Pestalozzi hundert Jahre vor ihm getan, und —
wenn er auch keine solche Kiinstlerschaft zu opfern
hatte wie der Dichter der «Anna Karenina», so
handelte er dafiir realistischer, radikaler und kon-
sequenter und besafl wirklich die Reinheit des Her-
zens, nach der sich Tolstoi blof3 verzehrte. Er ist
nicht der grofite Schulmeister, nicht der grofite
Dichter der in unserem Volk gelebt hat, aber viel-
leicht der groBte Mensch, den die Schweiz ihr eigen
nennen kann. Der gréte Mensch, das heiBit der
beste Christ!

Wenden wir uns nun dem Dichterfiirsten zu! —
Die Lehre Rousseaus ist von Goethes Zeit voller Be-
geisterung aufgenommen worden. Rousseau ist aus-
schlieBlich Gefithlsmensch. Nach seiner Lehre ist
der Mensch von Natur aus gut, aber die Kultur, die
Bildung, hat ihn schlecht gemacht. Die sog. gebil-
dete menschliche Gesellschaft sei in Wirklichkeit



verlogen und falsch. Eine Riickkehr zu unverbilde-
ten, natiirlichen Verhiltnissen und einer natur-
gemifBen Lebensweise sei dringend nétig. «Zuriick
zur Natury, lautet sein bekanntes Losungswort, das
er in seinen Werken zu begriinden versuchte.

Aus der Betonung des Naturzustandes entwickelt
sich dann bei der neuen Generation ein sehr aus-
gepragtes Naturgefiihl, das dazu fiihrte, daf3 die
Natur direkt als etwas Absolutes gewertet werde,
d. h. die Stelle von Gott einnahm. Dies fithrte zum
Pantheismus, einer Weltanschauung, der auch
Goethe huldigte und die besagt, Gott ist nicht iber
der Welt, sondern in der Welt, und zwar in allem
Seienden.

Johann Wolfgang v. Goethes Erziehungsidee bil-
det Briicke und Ubergang aus der Welt des person-
lich Innermenschlichen in die Welt des Sozialen.
Goethes Rousseau-Schiilerschaft hat im Erzieheri-
schen vollig versagt. Er hat sich gegen den pada-
gogischen Rousseauismus, wie Pestalozzi ihn pro-
pagierte und praktizierte, gegen den anarchischen
Individualismus der revolutioniren Erziehung mit
wirklicher Wut, ja mit Verzweiflung empért.

Boisserée erzihlt, wie Goethe ihm seinen Jammer
tiber das Pestalozzische Wesen geklagt habe. Er
moge vortrefflich gewesen sein nach seinem ersten
Zweck und der Bestimmung, wo Pestalozzi nur die
geringe Volksklasse im Sinne gehabt, die armen
Menschen, die in einzelnen Hiitten der Schweiz
wohnen und die Kinder nicht in die Schule schicken
kénnen. Aber das Verderblichste der Welt sei es,
sobald es aus den ersten Elementen hinausgehe, auf
Sprache, Kunst und alles Wissen und Kénnen an-
gewandt werde, welches notwendig ein Uberliefer-
tes voraussetze. (Spontaneititsprinzip contra Re-
zeptivitat). — Und nun gar der Diinkel, den dieses
verfluchte Erziehungswesen errege; da sollte man
nur einmal die Dreistigkeit der kleinen Buben hier
in der Schweiz sehen, die vor keinem Fremden er-
schrecken, sondern ihn in Schrecken setzen! Da
falle aller Respekt, alles weg, was die Menschen
untereinander zu Menschen mache. — «Was wire
denn aus mir», rief Goethe, «geworden, wenn ich
nicht immer gendtigt gewesen wire, Respekt vor
andern zu haben. Und diese Menschen mit ihrer
Verichtlichkeit und Wut, alles auf das einzelne In-
dividuum zu reduzieren und lauter Gétter der Selb-
standigkeit zu sein! Diese wollen ein Volk bilden
und den wilden Scharen widerstehn, wenn diese
einmal sich der elementaren Handhaben des Ver-
standes bemachtigt haben, welches nun gerade
durch Pestalozzi unendlich erleichtert wird». —

Spiiren wir da nicht seine padagogische Provinz
heraus! Erinnern wir uns einen Augenblick an die-
sen herrlichen und weisen, zugleich strengen und
heitern Traum von Erziehung und Jugendbildung,
in dem von der Humanitat des 18. Jahrhunderts
noch viel zu spiiren ist, der aber zugleich von
Neuem, Zukiinftigem, Kithnem so viel umschlief}t,
dafBl er gewil nicht weniger revolutionar ist als es
Tolstois erzieherische Ideen sind. Dabei fallt sein
Begriff der Menschlichkeit, der Menschenwiirde,
Gesittung und Bildung, der Sinn fir Ehrfurcht,
Uberlieferung, Disziplin, Rhythmus usw. angenehm
auf. Auch die Knaben und Jinglinge von Goethes
Traumgebiet sitzen nicht an die Banke geschmiedet.
Die Grundlage ihrer Erziehung ist, wie Pestalozzi
es wollte, der Ackerbau, und im Freien unter Ge-
sangen, die alles begleiten, Arbeit und Spiel, voll-
zieht sich ihre Ausbildung, die vor allem darin be-
steht, daf, «weise Manner den Knaben unter der
Hand dasjenige finden lassen, was ihm gema8 ist;
daB sie die Umwege verkiirzen, durch welche der
Mensch von seiner Bestimmung, nur allzu gefallig,
abirren mag». Der Herr «Hofrat» betrachtet die
Musik als das geistige Element der Erziehung,
«denn von ihr laufen gleichgebahnte Wege nach
allen Seiten». (Luther: «Einen Schulmeister, der
nicht singen kann, sehe ich nicht an»).

Dem Wanderer durch die «Padagogische Pro-
vinzy» scheint es, «als ob keiner ihrer Bewohner aus
eigener Macht und Gewalt etwas leiste, sondern
als ob ein geheimer Geist sie alle durch und durch
belebe, nach einem einzigen groflen Ziele hinlei-
tend». Dieser Geist ist der Geist der Musik, der
Kultur, des «gesetzlichen Zusammenwirkenss», wo-
durch allein zuletzt das «Unméglichey, d. h. der
Staat als Kunstwerk, méglich wird.

Dieses Dringen auf Scham und Scheu, dieses Er-
hohen der eigenen Ehre, indem man Ehre gibt;
wie fern ist all dies vom rationalen Radikalismus,
der innerlich wilden Christlichkeit des russischen
Denkers!

Leo Tolstoi sagt: «Wir sollen das Volk nicht der
Unwissenheit beschuldigen, weil es unsere Erzie-
hung nicht annimmt, sondern uns selbst der Un-
wissenheit und Selbstiiberhebung bezichtigen, wenn
wir darin fortfahren, das Volk nach unsern eigenen
Ideen zu erziehen. . . . Nehmen wir endlich die Tat-
sache an, die uns die ganze Geschichte der Pada-
gogik so deutlich lehrt, daB, wenn die erziehende
Klasse wissen soll, was gut und was schlecht ist, die
zu erziehenden Klassen die volle Macht besitzen
miissen, ihrer Unzufriedenheit Ausdruck zu geben
und sich von einer Erziehung abzuwenden, die sie

187



instinktiv nicht befriedigt, daf also das einzige Kri-
terium der Erziehungsmethoden die Freiheit ist
und die einzige Methode die Erfahrung, das Ex-
periment».

«Die Schule, wie sie ist», erklart dieser Urrusse,
«verblodet die Kinder, da sie ihre geistigen Fahig-
keiten verzerrt. Sie reifit sie wahrend der kost-
barsten Entwicklungszeit aus dem Kreis der Fami-
lie, beraubt sie des Gliickes der Freiheit und macht
aus dem Kinde ein abgehetztes, gedriicktes Ge-
schopf, dem ein Ausdruck der Midigkeit, Furcht
und Langweile anhaftet, wiahrend es mit den Lip-
pen fremde Worte in einer fremden Sprache wie-
derholts.

Alle Philosophen von Plato bis Kant erstrebten
einstimmig die Befreiung der Schule von den Fes-
seln der Tradition; alle Philosophie verficht die Be-
freiung der Schule von der Idee, die jiingere Gene-
ration in dem zu unterrichten, was die altere Gene-
ration fir Wissenschaft hielt, zugunsten der Idee,
sie das zu lehren ,dessen sie selbst bedarf.» Diese
Zwangserziechungsmethode hat auf der Universitat
niemals Ménner hervorbringen kénnen, wie die
Menschheit sie braucht, sondern nur Manner, wie
sie die verderbliche Gesellschaft braucht: Beamte,
Lehrbeamte, Literaturbeamte, oder Menschen, die
man zwecklos aus ihrer alten Umgebung heraus-
gerissen hat, denen man die Jugend verdorben hat
und die keinen Platz im Leben finden: reizbare, an-
gekrankelte Fortschrittlers.

Tolstoi wendet sich gegen den Zwang und die
Unterdriickung der kindlichen Individualitat. Wir
miissen als Lehrer nur interessant sein und kinder-
timliche Stoffe behandeln, dann ergibt sich die Dis-
ziplin von selber. — «Lassen wir alle aus den Bén-
ken heraus und sie werden alle beschaftigt sein,
es wird zu keinem Schabernack kommen».

Uber den Schulbetrieb in Jasnaja Poljana sagt
der adelige Schriftsteller: «Die Kinder bringen
nichts mit als ihre empfangliche Natur und die
Uberzeugung, daB es heute ebenso lustig in der
Schule sein wird wie gestern; sie denken an den
Unterricht erst, wenn dieser begonnen hat. . .».

Von seinen Erfahrungen aus dem Westen sagt er,
der groBite Teil der Volkserziehung sei nicht der
Schule, sondern dem Leben zu verdanken. — In-
teressant sind diese AuBerungen als prophetische
Vorzeichen der Zeit! Mit ihnen wendet sich der
Rebell gegen Peter den Groflen, dessen Werk diese
westlich - européisch - liberale Beamtenklasse war.
Aus dem Kritiker spricht ein urgewaltiger, anar-
chistischer Asiatismus, der sich von den Ansichten
der drei Westeuropéer in vielem kraB abhebt. —

188

Aber als weiteres Mittel rat er zur Erfiillung des
gottlichen Willens, also zur Liebe, zur Vergebung,
zur Vergeltung des Bosen mit Gutem. Hierin geht
der russische Denker zuriick zum Ideengut Rous-
seaus und Pestalozzis.

Als Heilmittel der Welt erklirte Tolstoi einmal,
einfach das nicht mehr zu tun, was man selbst nicht
verniinftig finde, d. h. das unterlassen, was unsere
ganze europaische Welt tue: «die Grammatik toter
Sprachen lehren». Hier lehnt sich das russische
Volkstum gegen die humanistische Zivilisation als
solche auf. Der Dichter erachtet das Lesen und
Schreiben keineswegs so wichtig wie wir. Er emp-
findet keine «Humanistenfurchty> vor dem An-
alphabetentum. Die Volksschule ist ihm zu litera-
risch, dem klassischen Bildungsideal zu untertan.
Er prophezeit dem «Lateinischen und der Rhetorik»
nur noch einen Fortbestand von 100 Jahren. Hierin
zeigt sich seine Abneigung gegen alles Unvolks-
tiimliche, Fremde, Oktroyierte, nur Bildungsmis-
sige. — In diesem Zusammenhang sei die merk-
wiirdige Tatsache angefiihrt, dafl «Lateinisch und
Griechisch» im Erziehungsplan von Goethes piada-
gogischer Provinz ebenfalls nirgends vorkommen.
Er teilt mit Tolstoi den Glauben, dafl menschliche
Bildung aus der Beschrinkung am redlichsten her-
vorgehe; alles andere seien «Narrenpossens.

Thomas Manns Frage, ob die mediterran-klas-
sisch-humanistische Uberlieferung eine Mensch-
heitssache und darum menschlich-ewig oder ob sie
nur Geistesform und Zubehér einer Epoche, nam-
lich der biirgerlich-liberalen,war und mit ihr ster-
ben kann,scheint in diesem Zusammenhang vollauf
berechtigt. — Die «Mutationen der Menschheit»
im Sinne J. Gebsers konnen auch hier Unvoraus-
zusehendes realisieren!

So haben wir hier vier GROSSE in ihrer Uber-
einstimmung und Polaritit kurz betrachtet und
dabei feststellen konnen, dafl der Sinn der ewigen
Erziehungs-, Schul- und Lebensform, die auch uns
allen taglich Pflicht ist, immerfort dafiir zu sorgen
hat, daBl diejenigen Erziehungswerte, die wir in
andern wecken wollen, gleich ob sie traditions-
gebunden sind oder auf Neugestaltung hinzielen, in
uns selber echt lebendig und wahr seien. Aber der
Angelpunkt jeder Erziehungsreform war, ist und
bleibt bei aller psychologischen Vertiefung, bei
aller unterrichtstechnischen Vervollkommnung —
die aber nie Hauptsache sein darf — die Arbeit am
eigenen Ich,die bestindige, die nie vollendete Selbst-
erziehung des Erziehers!



	Über die Einstellung zu Erziehung und Unterricht bei Rousseau, Pestalozzi, Goethe und Tolstoi

