
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 26 (1953-1954)

Heft: 10

Artikel: Über die Einstellung zu Erziehung und Unterricht bei Rousseau,
Pestalozzi, Goethe und Tolstoi

Autor: Jenny, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 10, Seite 185—205 JANUAR 1954

Über die Einstellung zn Erziehung und Unterricht

bei Rousseau, Pestalozzi, Goethe und Tolstoi.

von J. Jenny, Rektor, Glarus

Außer dem Uralt-Allmenschlichen und
abgesehen von Homer und der Bibel, haben Pestalozzi
Goethe undTolstoi mindestens noch einen Bildungsfaktor

gemeinsam: es ist das literarische Werk J. J.

Rousseaus, dieses genialen Menschen voller
Widersprüche

«Ich habe den ganzen Rousseau gelesen, die ganzen

20 Bände, das Lexikon der Musik inbegriffen.
Ich empfand für ihn mehr als Enthusiasmus, ich
betete ihn an. Mit 15 Jahren trug ich anstelle des

gewohnten Kreuzes ein Medaillon mit seinem Bilde

um den Hals. Ich bin mit einigen seiner Stellen so

vertraut, als hätte ich sie selbst geschrieben», sagt
Tolstoi in seinen «Bekenntnissen».

Pestalozzi schrieb 1762, als Rousseaus «Emil»
erschien: «Durch dieses Buch war mein im höchsten
Grade unpraktischer Traumsinn enthusiastisch
ergriffen. Ich verglich die Erziehung, die ich im Winkel

meiner mütterlichen Wohnstube und auch in
der Schulstube genoß, mit dem, was Rousseau für
die Erziehung seines «Emil» ansprach und forderte.
Die Hauserziehung, sowie die öffentliche Erziehung
aller Welt und aller Stände erschien uns unbedingt
als eine verkrüppelte Gestalt, die in Rousseaus Ideen
ein allgemeines Heilmittel gegen die Erbärmlichkeit

ihres wirklichen Zustandes finden könne und
zu suchen habe».

Am wenigsten von allen Dreien war der kritische
Goethe Rousseau-Verehrer. Immerhin zeigt u. a.
seine hier angeführte Anerkennung doch ein starkes

Hinneigen zu seinem Gedankengut: «Die
Verhältnisse zur Religion, die mit ihnen auf das engste
verbundenen bürgerlichen Beziehungen, der Druck
der Gesetze, der noch größere Druck gesellschaftlicher

Verbindungen und tausend andere Dinge
lassen die polierten Menschen und die polierte
Nation nie ein eigenes Geschöpf sein, betäuben den
Wink der Natur und verwischen jeden Zug, aus
dem ein charakteristisches Bild gemacht werden
könnte».

Im Mittelalter ist und wird der Mensch nur
etwas im Zusammenhang mit einer festgelegten
religiösen Ordnung. Der Mensch dieser Zeit war
mehr rezeptiv als produktiv. — Die Aufklärung
befreit den Menschen von dieser strengen äußern
Ordnung. Sie entdeckt in ihm eigene immanente
Kräfte. Anstelle der Geringwertung der Diesseitsarbeit

tritt plötzlich eine völlige Umwertung
derselben.

Die Kraft, mit der der Mensch in die Welt
eindringt, ist der Intellekt. Der Gedanke, daß der
Mensch sich aus sich selbst vervollkommne, bildet
die Grundlage der ganzen Aufklärung. Dieser
Menschenbegriff tritt auch in ihrer Pädagogik auf. Sie

will vor allem den Intellekt des Kindes entwickeln.
Nun gilt es, das Kind in den Strom geistigen Schaffens

hineinzuführen, es daran Anteil nehmen zu
lassen, daß es an dem Vervollkommnungsprozeß
der Menschheit mitwirke. (Katechisieren und So-

kratisieren.) — Während der Intellekt überernährt
wird, leiden alle übrigen Organe und Kräfte, durch
die der Mensch mit dem Leben in Zusammenhang
steht und verkümmern.

Gegen diesen Intellektualismus der Aufklärung
und ihre Pädagogik wendet sich mit aller
Leidenschaftlichkeit die Sturm- und Dranggeneration
in der Mitte des 18. Jahrhunderts. Der Irrationalismus

erkennt, daß der Mensch mehr ist, als bloßer
Intellekt. Diese Einsicht wandelt den Menschenbegriff

vollständig um. Die Selbsttätigkeit erstreckt
sich von nun an auf das Ganze des Menschen und
nicht nur auf die Ratio.

Dieses neue Sehen des Menschen geht von J. J.

Rousseau aus. Er ist der Wecker des «Sturmes und
Dranges». Mit glühender Leidenschaft hat er seine

neuen Ideen im «Emil» bekannt gegeben. Was in
seinem geschauten Menschentum, in diesem intensiven

Lebensgefühl verborgen liegt, ist unerschöpflich.

Dabei gibt Rousseau der Kindheit eine ganz
neue Bedeutung. Er entdeckt den Eigenwert des

185



Kindseins. — «Laßt die Kindheit in den Kindern
reif werden!» — Der Genfer hat zu einer vernünftigen

Bildung des Intellekts, aufgebaut auf die
natürlichen Trieb- und Sinneskräfte des Menschen,
neue Wege gangbar gemacht und alte weiter
ausgebaut. Rousseau wirft die mühselige, geistig-kulturelle

Arbeit mit einem Schlag über den Haufen.
Mit seinen Ideen hat er die Welt in einen grenzenlosen

Freiheitstaumel gestürzt, als dessen Höhepunkt

gegen Ende des 18. Jahrhunderts die franz.
Revolution blutig auflodert.

Heinrich Pestalozzi geht z. T. eigene Wege und
zum andern Teil vertieft und entwickelt er die
Ideen Rousseaus weiter. Er fordert vor allem den

selbsttätigen, kraftvollen Menschen und versteht
darunter: einen von innen heraus lebendigen
Menschen, der sich dem Leben gewachsen zeigt; einen
originalen Menschen; einen Menschen, in welchem
alle Kräfte harmonisch von einem Einheitspunkte,
der Gemeinkraft der Menschlichkeit, aus sich
entfalten, also einen Menschen von einheitlichem,
einfachem Stile; einen Menschen von sittlich-religiöser
Tiefe. — Er legt großen Wert darauf, daß die In-
dividuallage, d. h. die jedem einzelnen Menschen
eigentümliche, besondere Lebenssituation beachtet
wird, denn namentlich das Familienleben mit
seinen reichen, lebendigen Eindrücken, mit seiner
«innern Wahrheit» kommt beim verkünstelten,
unnatürlichen, nach der Seite des Intellekts entwickelten

Kinde kaum mehr zur Geltung. Der von den

meisten Zeitgenossen Verfemte hat die drei Wörter:
«Das Leben bildet» als das Fundament aller
naturgemäßen Erziehung bezeichnet. Seine Formulierung:

«Die Anschauung ist das Fundament von
Erziehung und Unterricht» drückt eigentlich dasselbe

aus, nur in spezialisierter Weise. — Alle besondere

Leistung der Pädagogik muß sich auf Grund der
Tatsache vollziehen, daß Leben sich nur am Leben
entzündet. — Dabei sollte auch die heutige
Generation sich immer wieder bewußt sein, daß niemand
in so beredter Weise wie er die Bedeutung der
Familie und des Hauses für die Erziehung gepriesen
und niemand so klar wie er darin ihre wesentliche
Grundlage gesehen hat. Die Mutterliebe findet in
der Gertrud ihre dichterische Verkörperung.
(Erzieherische Liebe.) — Es ist eine Grundanschauung

Pestalozzis, daß der Mensch nur durch das

Erlebnis seiner selbst und des andern Menschen
zum Erlebnis Gottes kommt. «Daher kann auch ein
Mensch den andern nicht durch Bilder und Worte,
sondern allein durch sein Tun zum Dienst des

Unsichtbaren erheben». Der Glaube muß wieder durch
den Glauben und nicht durch das Wissen und
Verstehen des Glaubens; das Denken muß wieder durch

das Denken und nicht durch das Wissen und Kennen

des Gedachten oder der Gesetze des Denkens;
die Liebe muß wieder aus dem Lieben und nicht
aus dem Wissen und Kennen des Liebenswürdigen
und auch die Kunst muß wieder aus dem Können
und nicht aus dem tausendfachen Gerede über das

Können hervorgebracht werden
Nicht der ganze Pestalozzi, nicht der Verfasser

des «Schwanengesang» mit dem Grundsatz aller
naturgemäßen Erziehung: «Das Leben bildet» hat
auf die nächste Folgezeit gewirkt, sondern der
«theoretische» Pestalozzi der Schrift: «Wie Gertrud
ihre Kinder lehrt». Hier knüpfen schon seine
Mitarbeiter in Yferten und die nächsten bedeutenden
Pädagogen an, und es entwickelte sich eine Didaktik,

welche bestrebt war, alle Disziplinen so

aufzubauen, daß der Gang des Unterrichts dem logischen
Werden der Wissenschaften folgte. Von diesem
Geist ist unsere gesamte Unterrichtspraxis bis heute
beseelt.

Der Bankrotteur wurde zu einem Sinnbild, das

der Schweiz in der Welt mehr moralischen Kredit
verschafft hat als alle florierenden Großbanken und
Fabriken. Wenn es in der heutigen Zeit noch einen
Heiligen geben könnte, dann wäre es Pestalozzi in
seiner ganzen Erfolglosigkeit. Wir hätten ihn heute
nötiger denn je. Das ist wohl das Beste was man von
einem Menschen sagen kann. Selbst Goethe, Tolstoi
können ruhen; sie haben ihr Werk getan. Die
Arbeit Pestalozzis aber ist noch kaum begonnen und
muß immer wieder neu angefangen werden.

Tolstoi, der «Frauenfeind», gilt uns als der,
welcher als erster die soziale Schuld des Künstlers
erkannte und aus ihr die Konsequenzen zog, indem er
seinen Weltruhm wegwarf und zum Dichter des

armen, leidenden Volkes wurde. Aber dasselbe hat
Pestalozzi hundert Jahre vor ihm getan, und —
wenn er auch keine solche Künstlerschaft zu opfern
hatte wie der Dichter der «Anna Karenina», so

handelte er dafür realistischer, radikaler und
konsequenter und besaß wirklich die Reinheit des Pler-

zens, nach der sich Tolstoi bloß verzehrte. Er ist
nicht der größte Schulmeister, nicht der größte
Dichter der in unserem Volk gelebt hat, aber
vielleicht der größte Mensch, den die Schweiz ihr eigen
nennen kann. Der größte Mensch, das heißt der
beste Christ!

Wenden wir uns nun dem Dichterfürsten zu! —
Die Lehre Rousseaus ist von Goethes Zeit voller
Begeisterung aufgenommen worden. Rousseau ist
ausschließlich Gefühlsmensch. Nach seiner Lehre ist
der Mensch von Natur aus gut, aber die Kultur, die

Bildimg, hat ihn schlecht gemacht. Die sog. gebildete

menschliche Gesellschaft sei in Wirklichkeit

186



verlogen und falsch. Eine Rückkehr zu unverbildeten,

natürlichen Verhältnissen und einer
naturgemäßen Lebensweise sei dringend nötig. «Zurück
zur Natur», lautet sein bekanntes Losungswort, das

er in seinen Werken zu begründen versuchte.

Aus der Betonung des Naturzustandes entwickelt
sich dann bei der neuen Generation ein sehr

ausgeprägtes Naturgefühl, das dazu führte, daß die

Natur direkt als etwas Absolutes gewertet werde,
d. h. die Stelle von Gott einnahm. Dies führte zum
Pantheismus, einer Weltanschauung, der auch
Goethe huldigte und die besagt, Gott ist nicht über
der Welt, sondern in der Welt, und zwar in allem
Seienden.

Johann Wolfgang v. Goethes Erziehungsidee bildet

Brücke und Übergang aus der Welt des persönlich

Innermenschlichen in die Welt des Sozialen.
Goethes Rousseau-Schülerschaft hat im Erzieherischen

völlig versagt. Er hat sich gegen den
pädagogischen Rousseauismus, wie Pestalozzi ihn
propagierte und praktizierte, gegen den anarchischen
Individualismus der revolutionären Erziehung mit
wirklicher Wut, ja mit Verzweiflung empört.

Boisserée erzählt, wie Goethe ihm seinen Jammer
über das Pestalozzische Wesen geklagt habe. Er
möge vortrefflich gewesen sein nach seinem ersten
Zweck und der Bestimmung, wo Pestalozzi nur die
geringe Volksklasse im Sinne gehabt, die armen
Menschen, die in einzelnen Hütten der Schweiz

wohnen und die Kinder nicht in die Schule schicken

können. Aber das Verderblichste der Welt sei es,

sobald es aus den ersten Elementen hinausgehe, auf

Sprache, Kunst und alles Wissen und Können
angewandt werde, welches notwendig ein Überliefertes

voraussetze. (Spontaneitätsprinzip contra Re-

zeptivität). — Und nun gar der Dünkel, den dieses

verfluchte Erziehungswesen errege; da sollte man
nur einmal die Dreistigkeit der kleinen Buben hier
in der Schweiz sehen, die vor keinem Fremden
erschrecken, sondern ihn in Schrecken setzen! Da
falle aller Respekt, alles weg, was die Menschen
untereinander zu Menschen mache. — «Was wäre
denn aus mir», rief Goethe, «geworden, wenn ich
nicht immer genötigt gewesen wäre, Respekt vor
andern zu haben. Und diese Menschen mit ihrer
Verächtlichkeit und Wut, alles auf das einzelne
Individuum zu reduzieren und lauter Götter der
Selbständigkeit zu sein! Diese wollen ein Volk bilden
und den wilden Scharen widerstehn, wenn diese

einmal sich der elementaren Handhaben des

Verstandes bemächtigt haben, welches nun gerade
durch Pestalozzi unendlich erleichtert wird». —

Spüren wir da nicht seine pädagogische Provinz
heraus! Erinnern wir uns einen Augenblick an diesen

herrlichen und weisen, zugleich strengen und
heitern Traum von Erziehung und Jugendbildung,
in dem von der Humanität des 18. Jahrhunderts
noch viel zu spüren ist, der aber zugleich von
Neuem, Zukünftigem, Kühnem so viel umschließt,
daß er gewiß nicht weniger revolutionär ist als es

Tolstois erzieherische Ideen sind. Dabei fällt sein

Begriff der Menschlichkeit, der Menschenwürde,
Gesittung und Bildung, der Sinn für Ehrfurcht,
Überlieferung, Disziplin, Rhythmus usw. angenehm
auf. Auch die Knaben und Jünglinge von Goethes

Traumgebiet sitzen nicht an die Bänke geschmiedet.
Die Grundlage ihrer Erziehung ist, wie Pestalozzi

es wollte, der Ackerbau, und im Freien unter
Gesängen, die alles begleiten, Arbeit und Spiel,
vollzieht sich ihre Ausbildung, die vor allem darin
besteht, daß, «weise Männer den Knaben unter der
Hand dasjenige finden lassen, was ihm gemäß ist;
daß sie die Umwege verkürzen, durch welche der
Mensch von seiner Bestimmung, nur allzu gefällig,
abirren mag». Der Herr «Hofrat» betrachtet die
Musik als das geistige Element der Erziehimg,
«denn von ihr laufen gleichgebahnte Wege nach
allen Seiten». (Luther: «Einen Schulmeister, der
nicht singen kann, sehe ich nicht an»).

Dem Wanderer durch die «Pädagogische
Provinz» scheint es, «als ob keiner ihrer Bewohner aus
eigener Macht und Gewalt etwas leiste, sondern
als ob ein geheimer Geist sie alle durch und durch
belebe, nach einem einzigen großen Ziele hinleitend».

Dieser Geist ist der Geist der Musik, der
Kultur, des «gesetzlichen Zusammenwirkens»,
wodurch allein zuletzt das «Unmögliche», d. h. der
Staat als Kunstwerk, möglich wird.

Dieses Dringen auf Scham und Scheu, dieses
Erhöhen der eigenen Ehre, indem man Ehre gibt;
wie fern ist all dies vom rationalen Radikalismus,
der innerlich wilden Christlichkeit des russischen
Denkers!

Leo Tolstoi sagt: «Wir sollen das Volk nicht der
Unwissenheit beschuldigen, weil es unsere Erziehung

nicht annimmt, sondern uns selbst der
Unwissenheit und Selbstüberhebung bezichtigen, wenn
wir darin fortfahren, das Volk nach unsern eigenen
Ideen zu erziehen. Nehmen wir endlich die
Tatsache an, die uns die ganze Geschichte der Pädagogik

so deutlich lehrt, daß, wenn die erziehende
Klasse wissen soll, was gut und was schlecht ist, die

zu erziehenden Klassen die volle Macht besitzen

müssen, ihrer Unzufriedenheit Ausdruck zu geben
und sich von einer Erziehung abzuwenden, die sie

187



instinktiv nicht befriedigt, daß also das einzige
Kriterium der Erziehungsmethoden die Freiheit ist
und die einzige Methode die Erfahrung, das

Experiment».

«Die Schule, wie sie ist», erklärt dieser Urrusse,
«verblödet die Kinder, da sie ihre geistigen Fähigkeiten

verzerrt. Sie reißt sie während der
kostbarsten Entwicklungszeit aus dem Kreis der Familie,

beraubt sie des Glückes der Freiheit und macht
aus dem Kinde ein abgehetztes, gedrücktes
Geschöpf, dem ein Ausdruck der Müdigkeit, Furcht
und Langweile anhaftet, während es mit den Lippen

fremde Worte in einer fremden Sprache
wiederholt».

Alle Philosophen von Plato bis Kant erstrebten
einstimmig die Befreiung der Schule von den Fesseln

der Tradition; alle Philosophie verficht die
Befreiung der Schule von der Idee, die jüngere
Generation in dem zu unterrichten, was die ältere
Generation für Wissenschaft hielt, zugunsten der Idee,
sie das zu lehren ,dessen sie selbst bedarf.» Diese

Zwangserziehungsmethode hat auf der Universität
niemals Männer hervorbringen können, wie die
Menschheit sie braucht, sondern nur Männer, wie
sie die verderbliche Gesellschaft braucht: Beamte,
Lehrbeamte, Literaturbeamte, oder Menschen, die

man zwecklos aus ihrer alten Umgebung
herausgerissen hat, denen man die Jugend verdorben hat
und die keinen Platz im Leben finden: reizbare,

angekränkelte Fortschrittler».
Tolstoi wendet sich gegen den Zwang und die

Unterdrückung der kindlichen Individualität. Wir
müssen als Lehrer nur interessant sein und kinder-
tümliche Stoffe behandeln, dann ergibt sich die
Disziplin von selber. — «Lassen wir alle aus den Bänken

heraus und sie werden alle beschäftigt sein,
es wird zu keinem Schabernack kommen».

Über den Schulbetrieb in Jasnaja Poljana sagt
der adelige Schriftsteller: «Die Kinder bringen
nichts mit als ihre empfängliche Natur und die
Überzeugung, daß es heute ebenso lustig in der
Schule sein wird wie gestern; sie denken an den
Unterricht erst, wenn dieser begonnen hat. .».

Von seinen Erfahrungen aus dem Westen sagt er,
der größte Teil der Volkserziehung sei nicht der
Schule, sondern dem Leben zu verdanken. —
Interessant sind diese Äußerungen als prophetische
Vorzeichen der Zeit! Mit ihnen wendet sich der
Rebell gegen Peter den Großen, dessen Werk diese

westlich - europäisch - liberale Beamtenklasse war.
Aus dem Kritiker spricht ein urgewaltiger,
anarchistischer Asiatismus, der sich von den Ansichten
der drei Westeuropäer in vielem kraß abhebt. —

Aber als weiteres Mittel rät er zur Erfüllung des

göttlichen Willens, also zur Liebe, zur Vergebung,
zur Vergeltung des Bösen mit Gutem. Hierin geht
der russische Denker zurück zum Ideengut Rous-

seaus und Pestalozzis.

Als Heilmittel der Welt erklärte Tolstoi einmal,
einfach das nicht mehr zu tun, was man selbst nicht
vernünftig finde, d. h. das unterlassen, was unsere
ganze europäische Welt tue: «die Grammatik toter
Sprachen lehren». Hier lehnt sich das russische
Volkstum gegen die humanistische Zivilisation als
solche auf. Der Dichter erachtet das Lesen und
Schreiben keineswegs so wichtig wie wir. Er
empfindet keine «Humanistenfurcht» vor dem
Analphabetentum. Die Volksschule ist ihm zu literarisch,

dem klassischen Bildungsideal zu Untertan.
Er prophezeit dem «Lateinischen und der Rhetorik»
nur noch einen Fortbestand von 100 Jahren. Hierin
zeigt sich seine Abneigung gegen alles
Unvolkstümliche, Fremde, Oktroyierte, nur Bildungsmäs-
sige. — In diesem Zusammenhang sei die
merkwürdige Tatsache angeführt, daß «Lateinisch und
Griechisch» im Erziehungsplan von Goethes
pädagogischer Provinz ebenfalls nirgends vorkommen.
Er teilt mit Tolstoi den Glauben, daß menschliche
Bildung aus der Beschränkimg am redlichsten
hervorgehe; alles andere seien «Narrenpossen».

Thomas Manns Frage, ob die
mediterran-klassisch-humanistische Überlieferung eine
Menschheitssache und darum menschlich-ewig oder ob sie

nur Geistesform und Zubehör einer Epoche, nämlich

der bürgerlich-liberalen,war und mit ihr sterben

kann, scheint in diesem Zusammenhang vollauf
berechtigt. — Die «Mutationen der Menschheit»
im Sinne J. Gebsers können auch hier Unvoraus-
zusehendes realisieren!

So haben wir hier vier GROSSE in ihrer
Übereinstimmung imd Polarität kurz betrachtet und
dabei feststellen können, daß der Sinn der ewigen
Erziehungs-, Schul- und Lebensform, die auch uns
allen täglich Pflicht ist, immerfort dafür zu sorgen
hat, daß diejenigen Erziehungswerte, die wir in
andern wecken wollen, gleich ob sie traditionsgebunden

sind oder auf Neugestaltung hinzielen, in
uns selber echt lebendig und wahr seien. Aber der
Angelpunkt jeder Erziehungsreform war, ist und
bleibt bei aller psychologischen Vertiefung, bei
aller unterrichtstechnischen Vervollkommnung —
die aber nie Hauptsache sein darf — die Arbeit am
eigenen Ich, die beständige, die nie vollendete
Selbsterziehung des Erziehers!

*

188


	Über die Einstellung zu Erziehung und Unterricht bei Rousseau, Pestalozzi, Goethe und Tolstoi

