Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 26 (1953-1954)

Heft: 9

Artikel: Erziehung zur Menschlichkeit
Autor: Spranger, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851011

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST.GALLEN

Nr. 9, Seite 161—184

DEZEMBER 1953

Erziehung zur Menschlichkeit

Von Eduard Spranger

Erziehung zur Menschlichkeit ist jetzt in ganz
Europa das Thema zahlloser Gespriche. Offenbar
deshalb, weil uns bekannte Zeiterscheinungen die
Gefahr nahe vor Augen geriickt haben. dafl der
moderne Kulturmensch trotz seiner glanzenden Zi-
vilisation zur Unmenschlichkeit herabsinken kénn-
te. Jene Erorterungen aber leiden fast alle darunter,
daf3 es sehr schwer ist, genau anzugeben, worin
Humanitit oder Menschlichkeit eigentlich besteht.
Es ist jedenfalls nicht so, wie sich Rousseau die Auf-
gabe noch vorgestellt hat, da man irgendwo fern
vom Gifthauch der Kultur erst den «reinen Men-
schen» bilden kénnte, um ihn dann nachtriglich in
die wirkliche Welt der Lebensaufgaben und Kamp-
fe hineinzusetzen. Das echte Menschentum kann
sich nur mitten in dieser Welt entwickeln und an
ihr bewéhren. Menschlichkeit ist keine Eigenschaft,
die von der Lebensverbundenheit mit der Kultur
einer Zeit und mit einem Volke isoliert werden
kénnte. Vielmehr habe ich den unsterblichen Pesta-
lozzi auf meiner Seite, wenn ich sage: Der Mensch
kann nur in seinen Lebenskreisen und in sich all-
mahlich erweiternden Lebenskreisen gebildet wer-
den, von der Familie an iiber Schule und Beruf
bis zu den groBen Ganzheiten: Volk, Staat, Mensch-
heit. Ebenso habe ich Goethe auf meiner Seite, der
in den «Wanderjahren» den weltkundigen Jarno-
Montanus aussprechen 1aft: «<Den besten Unterricht
zieht man aus vollstindiger Umgebung.» (Cotta
WW XIX, 38.) Ich fiirchte: Wir vergessen bei un-
seren eifrigen Diskussionen iiber Humanitit zu
leicht, daB es so etwas wie eine allgemeine gleiche
Menschlichkeit gar nicht gibt, sondern immer
nur ein erhéhtes Menschentum im Kostiim einer
Epoche, in der Bindung an eine bestimmte Gesell-
schaftslage und an die Forderungen eines Berufes,
mit dem man ringt und an dem man wiéchst. Ins-
besondere warne ich davor, Menschlichkeit mit farb-
loser Internationalitét gleichzusetzen.

Trotzdem bleibt es berechtigt, zu behaupten, daf3
wahres Menschentum eine wertvolle Beschaffen-

heit gerade auch der Innenwelt fordert. Es genuigt
nicht, durch Entfaltung der Denkkraft und durch
Unterricht den Horizont der dufleren Welt zu er-
weitern. Die Erziehung muf} sehr tief in die Inner-
lichkeit vordringen, wenn sie die Kriafte wecken
will, die den jungen Menschen befihigen, echte
Kultur mitzutragen, das heifit zugleich zu er-
tragen und sie in sittlichem Sinne weiterzubilden.
Die gegenwirtige Padagogik weif} sehr viel von den
duBeren Verflechtungen und Beziigen, in die der
Werdende hineingebildet werden mufB. Sie weif3
wenig von dem inneren Seelengefiige, das reif wer-
den miiBite, damit unsere Zivilisation so etwas wie
ihre verlorene Seele wiederfinden konnte. Nur von
diesem Teil der Aufgabe will ich heute reden. Die
Bereiche des jungen Menschen, an die man sich in
ihrem Dienste wenden muf}, nenne ich die Sphdre
seiner Intimitat. Ich konnte auch sagen: Es geht
mir um das Dadrinnen, um die Tiefen des Selbst, in
denen sich das innere Schicksal entscheidet, das
immer dem &uBeren Schicksal vorgeordnet ist; denn
von der Innerlichkeit hingt ab, wie auftreffende
Geschicke aufgenommen und verarbeitet werden.
Von diesem Gebiet fehlt uns meistens die Land-
karte. Ich halte es aber wiederum mit Goethe, des-
sen Worte ich als ein Motto meinen Ausfithrungen
voranstellen méchte:

In reiner Brust allein ruht alles Heil:

Denn immerfort, bei allem, was geschah,

Blieb uns ein Gott im Innersten so nah;

Wo Erd und Himmel sich im Grufle segnen,

Dem Staunenden als Herrlichstes begegnen.
(IX, 292)

L

Machen wir uns zunichst einige psychologische
Tatsachen klar. Es ist der Vorzug des Menschen
vor dem Tier, daB} er iiber die Dinge, die ihn um-
geben, nachdenken kann und sie zu einer Welt zu-
sammendenken kann. Erstaunlicher ist es, da} er

161



auch iiber sich selbst nachdenken kann, wobei er
eine Innenwelt in sich entdeckt. Aber diese letztere
Gabe ist im frithen Kindesalter noch nicht da. Das
eigentliche Kind Aat einfach Erlebnisse, die in sei-
nem Ich wie in einem Punkt zusammenhéangen. Je-
doch es reflektiert im allgemeinen noch nicht iiber
seine Erlebnisse und iiber dieses Ich. Deshalb nen-
nen wir es naiv. Einen wichtigen Einschnitt wird es
bedeuten, wenn sich in oder besser iiber diesem Ich
= Ego ein zweites auftut, das dem ersten zusieht
und von vornherein den Charakter einer héheren
Instanz tragt. Wir wollen es, obwohl der Sprach-
gebrauch schwankt,im folgenden das Selbst nennen.
Mit diesem Spaltungsvorgang im Innern erwacht
eigentlich erst der Mensch im Menschen. Erst jetzt
eroffnet sich der Weg, auf dem man zur Mensch-
lichkeit erziehen kann. Jene anderen Erziehungs-
formen: die Hineinbildung in die Lebensgemein-
schaften und die Aktivierung einfacher Denkakte,
mogen schon friither im Gange sein: Ehe die Innen-
welt sich wie eine Bliite aufschlieft, bleibt unent-
schieden, ob sie zum Heil oder Unheil dienen.

Friher hat man gemeint, das Atom sei das Ein-
fachste, was es in der Welt gibt. Fiir die neueste
Physik ist es ein hochst kompliziertes Gebilde ge-
worden: ein Sonnensystem im kleinen. Man sollte
sich erinnern — denn diese Einsicht ist nicht neu,
sondern nur vielfach verschiittet —, daf3 das Ich
des Menschen ebenfalls mehr ist als ein Punkt, der
fur alles Erleben und Begehren das einheitliche
Bezugszentrum bedeutet. Es gibt ein hoheres Ich,
das mit dem niederen Gespriche fithren kann und
dessen Gesamthorizont sehr viel weiter ist als der
des orts- und zeitgebundenen Ego. Dieses Selbst
begriindet erst die Menschlichkeit. Es kann hohere
geistige Zusammenhéange aufschlieBen, so daBl man
es einen Quell der inneren Offenbarung nennen
darf. Es kann die Rolle eines inneren Regulators
spielen, der das Leben in der richtigen Bahn steuert.
Aber beides nur, wenn es in der Zeit seines Erwa-
chens sinngemiB gepflegt wird. Und an dieser
Stelle, so behaupte ich, wurzelt die wahre und tie-
fere Erziehung zur Menschlichkeit.

Nur noch zwei Bemerkungen zu dieser Land-
kartenfrage. 1. Man kénnte versucht sein, den Ent-
faltungsvorgang des Innern auf die einfache Formel
zu bringen: In der ersten Trotzperiode — um das
dritte Lebensjahr — erwache das einfache Ich als
Subjekt langer durchgehaltener Willensregungen;
in der Pubertatszeit bilde sich das zweite Ich, das
reflektierende Ich, das Selbst — als eine Art von
Uberbau und Kontrollinstanz. Aber die Erfahrung
bestatigt nicht, daB es genau mit dem Einsetzen der
physisch-sexuellen Reifung beginnt. Oft tritt es sehr

162

viel frither auf, besonders bei Naturen, die man
dann «innerlichs» nennt. Ich besitze eine ganze
Sammlung von Schilderungen dieses Erwachens zu
sich selbst. Sie enthalt natiirlich nur die Fille, in
denen der Vorgang ruckartig, plétzlich eintritt, so
daB er deutlich bemerkt und behalten wird. Er kann
sich jedoch auch ganz kontinuierlich und unmerk-
bar vollziehen. Das einfache kindliche Ich kann
padagogisch nur beeinfluBBt werden durch eine fein-
sinnige Gefiihls- und Triebregulierung, wie sie mit
eigentiimlicher Genialitdt dem Instinkte miitter-
licher Frauen gelingt. Ist aber das Selbst einmal
hervorgetreten, dann hilft kein autoritares Fiithren
von auflen mehr. Dann muf} diese Seite des jungen
Menschen so stark gemacht werden, daBl der Fiih-
rungsstab in seinen Innenbereich verlegt wird. Sieht
man das nicht ein, so weil man auch nicht, was
echte Erziehung zur Menschlichkeit fiir Anforde-
rungen stellt.

Ferner: 2. Jetzt kommt alles darauf an, daB3 das
neue Phinomen, diese Zitadelle der kiinftigen
Menschlichkeit, richtig gedeutet wird. Deutet man
es verkehrt, so nimmt man dem Neuen seine aus-
gezeichnete Wiirde und seine Kraft. Es liegt nam-
lich irgendwo in der Mitte zwischen dem geheim-
nisvollen Géttlichen und dem Menschen, der sich
selbst auch ein Geheimnis ist. Was da alles spielt,
ist in einem neuen Roman, der den Titel fiihrt
«GroBer als des Menschen Herz», sehr feinsinnig
geschildert unter der Kapiteliiberschrift «Wer bin
ich?»1. Da zeigt sich auch, wie diese ausgezeichnete
Stelle falsch besetzt werden kann, so daB} sie zu
einem Orte der Verhirtung, der berechnenden
Machtsucht, des potenzierten Egoismus werden
kann. Fehldeutungen sind also gefahrlich. Wo
Menschlichkeit aufkeimen sollte, kann dann Un-
menschlichkeit wuchern. Mir scheint, dafl wir alle
unsere psychoanalytischen Systeme sorgfiltig dar-
aufhin revidieren miiiten, ob sie ihr sogenanntes
Uberich richtig auslegen. Aber hier kann das nicht
geschehen. Vielmehr soll nun in einem zweiten,
langeren und belangvolleren Teile erwogen werden,
welche padagogischen Verhaltungsweisen geeignet
sind, das erwachende Selbst zur echten Mensch-
lichkeit emporzuldutern.

IL.

1. Das erste, noch vorbereitende Verfahren ist
Anleitung zur Selbstbesinnung. An sich ist jeder
normale Mensch in der entscheidenden Entwick-

1 Vincenz Erath, GroBer als des Menschen Herz. Tiibingen
1951 :Allerdings ist dort mehr in die Perspektive eines 11jah-

rigen Kindes hineingelegt, als in ihr enthalten sein kann.



lungsepoche, die, wie gesagt, nicht mit einer all-
gemeingiiltigen Zahl von Lebensjahren bezeichnet
werden kann, geneigt, sich mit sich selbst zu be-
schaftigen und insgeheim Gespriche mit sich zu
fithren. Man ist sich eben «sehr interessant». Diese
Tendenz wird nur gestort durch die ungeheure Be-
triebsamkeit unserer Tage, die nach dem Zweiten
Weltkrieg noch erschreckend zugenommen hat. Der
Mensch muf} in seiner Krisenzeit auch einmal mit
sich allein sein konnen. Der geeignete Hintergrund
dafiir ist die Natur, die erst fiir den reiferen Jugend-
lichen gleichsam zu sprechen anfiangt. Er sucht ja
iiberall nach einem Spiegel, in dem er sein Inneres
erblicken konnte. Auch die Biicher, die er aus Nei-
gung liest, dienen diesem sehr subjektiv begrenzten
Zweck. Da bilden sich, wie es Hebbel in dem Ge-
dicht «An die Junglinge» schildert, verschwiegene
Ideale. Sie sind dem Blithen der Seele vergleichbar.
Kommt es jetzt nicht zum Knospen, so kommt es
niemals dazu. Das Massenmenschentum greift des-
halb so stark um sich, weil die meisten Menschen
gar keine seelische Pubertat mehr durchgemacht
haben. Man lafit keine von der Natur gewollte Ent-
wicklungsstufe ungestraft aus.

Die hiochste Kunst in der Anleitung zur Selbst-
besinnung bedeutet das Verfahren des Sokrates. Er
verwandelt moégliche stille Selbstgespriche in laute
Gesprache. Immer geht es um die Frage, was das
Gute eigentlich sei. Sie kann einfacher so formuliert
werden: «Was willst du eigentlich, und wer bist du
eigentlich?> In der Innerlichkeit der jungen Leute
ist alles noch labyrinthisch verworren. Da8 sie sich,
iiber das Wesen einer Tugend befragt, stets in lo-
gische Widerspriiche verwickeln, ist nur das Auflen-
werk. Die tiefere Intention ist, zu zeigen, daf} sie
mit sich selbst in ethischen Widerspriichen befan-
gen sind. Sie haben noch nicht die sittliche Sub-
stanz in sich, auf Grund deren man echte Aussagen
iiber das Gute machen kénnte. Aber einfach von
auBen geben kann man ihnen diesen Kern der
Menschlichkeit nicht. Auch Sokrates kann seine
jungen Freunde nur mit einem elektrischen Schlag
in Stutzen versetzen. Die nachfolgende Ratlosigkeit
ist notwendiges Durchgangsstadium. Der positive
Aufbau vollzieht sich dann im giinstigen Falle durch
das im stillen selbst gesprochene Wort: «Es werde.»
— Und Hebbel fiigt in jenem Gedicht hinzu:

Leben heif}t tief einsam sein.
In die sprode Knospe dréangt
sich kein Tropfen Taus hinein,
eh sie innre Glut zersprengt.

An dem Verfahren des Sokrates mag manches
zeitbedingt gewesen sein. Nun wohl: Man denke
dariiber nach, wie wir es heute zu machen hitten.
— Als ungeeignet fiir alle Altersstufen werden jetzt
die sogenannten moralischen Geschichten verurteilt.
Vielleicht nur deshalb, weil wir sie ausschlieBlich in
der grob auftragenden Form der Aufkliarungszeit
kennen. Die Japaner haben viel tiefere. Aber eigent-
lich ist es so, daB fiir den jugendlichen Leser jede
Erzéhlung zu einer moralisch bedeutsamen Ge-
schichte wird. Denn er identifiziert sich viel heifler
mit den Helden, als wir es tun. Es muf3 nur dafiir
gesorgt werden, daf} die Ereignisse aus einer echten
sittlichen Wertperspektive dargestellt sind. Das
fuhlt der Werdende mit seiner urspriinglichen Ten-
denz zur Reinheit sicher heraus. Unmoralische Ge-
schichten sind nicht diejenigen, in denen gefihr-
liche Einzelsituationen vorkommen, sondern die, in
denen tiberhaupt keine ernste Wertorientierung vor-
liegt. Diese setzen das aufwirtsringende Wertbe-
wuBtsein aufler Funktion. Deshalb sind sie verwerf-
lich, ebenso wie viele moderne Filme, die eine Fiille
menschlicher Leidenschaften aufwiihlen, aber die
regulierenden Michte des Innern nicht gleichzeitig
aufzubieten bestrebt sind.

Mindestens im Bereich evangelischer Religiositat
fehlt heute ganz die Anregung zu Meditationen,
d. h. also zu innerer Sammlung, zur Auseinander-
setzung mit sich selbst und mit dem gottlichen Fun-
ken «da drinnen», den man nur wahrnimmt, wenn
man ins Innere zu blicken gelernt hat. Darin ist das
ganze Abendland schwach. Der Mittlere und Ferne
Osten legen viel starkeres Gewicht auf die ausdriick-
liche Pflege des metaphysischen Ich. In gehaltvoll
packenden Bildern fithren alte Legenden aus, wie
tief man in sich hinabsteigen muf}, um es zu finden.
Der japanische Zenbuddhismus? wird allmihlich
auch bei uns naher bekannt. Ich halte das fiir heil-
sam. Denn wie will man zur Menschlichkeit er-
ziehen, wenn man nicht immer wieder die Auf-
merksamkeit dahin lenkt, dafl der Mensch ein Hei-
ligtum in sich trégt, in das er die Wurzeln seiner
Existenz hinabsenken kann?

2. Mit dem Wissen um sich selbst ist ein Tat-
bestand verbunden, der einen zweiten Weg zur
Pflege des tieferen Selbst eréffnet: Jeder muf} zur
Selbstachtung und zur Selbstkritik erzogen werden.
Mit andern Worten: Wer nichts auf sich selbst halt,
ist von vornherein fiir hohere Menschlichkeit ver-

2 Meditationsbuddhismus; vgl. K. Graf von Diirckheim,
Japan und die Kultur der Stille. Miinchen 1950.

163



loren. Man koénnte den kategorischen Imperativ
formulieren: «Ehre dich selbst!» Damit sind wir in
der Nihe von Kants Gedanken iiber Menschen-
wiirde und von Goethe, der seine drei Ehrfurchten
zusammenstromen 1aBt in der Ehrfurcht des Men-
schen vor sich selbst. Dies scheint eine sehr tiefe
und folglich spite Geisteshaltung zu sein. Wie
kommt der Mensch tiberhaupt zum Ehrbegriff?

Die verbreitete Ansicht ist, da3 Ehrgefiihl erst
aus dem Zusammenleben von Menschen entsteht
und daB also Ehre etwas ist, was dem Einzelnen
von den Gemeinschaften verliehen wird, in denen
er existiert und sich auswirkt. Die Gesellschaft stelle
den Wertkodex auf, nach dem sie Ehre verleiht und
Ehre entzieht. Daran ist soviel richtig, daB3 dem
Heranwachsenden am Lob und Tadel seiner Um-
gebung verstandlich gemacht wird, was es heifit,
sich selber Ehre zu verdienen oder sie zu verscher-
zen. Padagogisch also wird man mit dem autoritar
begriindeten EhrbewuBtsein beginnen miissen. Sieht
man aber niaher zu, so bemerkt man, daB3 schon das
ganze kleine Kind sich selbst als etwas fiihlt, das
nicht durch Minderung seines Selbstwertes von
auflen verletzt werden darf. Die Anekdote von Rous-
seau dartiber ist bekannt. Ja selbst ein rassiger Hund
nimmt Schliage tbel. Er firchtet nicht nur den
Schmerz. Darin bekundet sich, daB das Lebendige
wirklich so etwas wie ein metaphysisches Urrecht
empfindet. Die «Menschenrechte» insbesondere sind
keine spate Erfindung des liberalen Staatsrechtes.
Deshalb verdirbt jede Priigelmethode, bei der man
denkt, mit dem Unverstindigen kénne man sich
auf keine andere Art verstandigen, von vornherein
das Wichtigste, was man gern anbauen mochte,
némlich das Ehrgefiihl, das Gefiihl unverletzlicher
Wiirde, das fiir die Menschlichkeit grundlegend ist.
Es mag schwer sein, ohne Schlige auszukommen.
Aber dariiber sei man sich klar: Wer geschlagen
wird, schlagt irgendwann einmal zuriick. Man hat
ihn selbst mit der Brutalitit, d. h. wortlich: mit der
Tierheit, bekannt gemacht. Es ist also der Sache
nach umgekehrt als im padagogischen Verfahren:
Ein Ursinn fir Ehre mufl im Menschen voraus-
gesetzt werden, und ohne diesen Keim von Selbst-
achtung kime es auch nicht zu gesellschaftlichen
Ehrbegriffen.

Die Selbstbesinnung, von der zuerst die Rede war,
hitte kein praktisches Resultat, wenn sie nicht zur
Selbstkritik fithrte. Bei ehrlicher Selbstkritik miifite
eigentlich jeder sich klein fiihlen, nicht blof3 der
Werdende. Denn sogar dem eigenen Ideal von sich
bleibt man immer etwas schuldig; erst recht, wenn

164

man sich ernstlich vor Gott stellt. Diese Einstellung
aber wird oft erstickt, dadurch, daB man das ge-
sunde Ehrgefiihl zu krankhaftem Ehrgeiz empor-
wuchern 1aBt. Es ist nicht auszudenken, wieviel
Schaden Menschheit und Menschlichkeit durch
ubersteigerten Ehrgeiz erlitten haben. Die Fahrt-
rinne zwischen den bertthmten aristotelischen Ex-
tremen ist hier schmal: Ohne einen Funken von
Ehrgeiz kommt niemand nach oben; «er liebt sich
bald die unbedingte Ruh». Der Erziecher miiite in
solchen Fallen genau wissen, was hier «nach oben»
heiBit. Die Adlersche Psychoanalyse hat groBe Ver-
dienste um die Aufdeckung der verborgenen Seelen-
dynamik im Geltungsstreben und im Willen zur
Macht. Jedoch iiber das, was «oben» ist, tauscht sie
sich grundlich, wenn sie meint, man miisse sein
egoistisches und aggressives Ego nur an irgendein
«Wir» hingeben. Das Wir ist von Natur nicht besser
als das Ich. Auch eine Riauberbande hat ein Wir-
Bewuftsein. Es kommt auf die Lauterung der Trie-
be und Motive an, die sich durchsetzen wollen.
Wann ist Selbsbejahung sittlich zu rechtfertigen?
Wann ist Selbstverzicht ein Manko? — Wir haben
heute leider keine konkrete Ethik oder Lebenslehre
fertig. Aber was den Ehrgeiz betrifft, so kann man
sich vorlaufig an das gute Wort von Fichte halten:
«Nicht der Ehrgeiz erzeugt grofle Taten, sondern
groBe Taten erzeugen den Glauben an eine Welt,
in der man geehrt sein mag.» Und in dieser Rich-
tung sollte der Mensch sich selbst aufmerksam
kritisieren.

3. Von der Selbstkritik ist nur noch ein Schritt
bis zu dem eigenartigen Phénomen des persénlichen
Gewissens. Es soll das dritte Thema sein, bei dem
wir verweilen. Ich glaube, jeder ist sich langst dar-
iiber klar: Ohne ein waches Gewissen ist Mensch-
lichkeit nicht zu denken. Um so iiberraschender
sind zwei Tatsachen: Wir héren in der giangigen
Pidagogik sehr wenig von der Erziehung zum Ge-
wissen. Oder sollte man besser sagen: von der Er-
ziehung des Gewissens? Und ferner: Gerade das
Gewissen ist heute unter den Schlitten gekommen.
Deshalb der Verlust an echtem Menschentum und
das Anwachsen des Massenmenschentums, ja des
Unmenschentums.

Es wird uns nichts iibrigbleiben, als diesen Teil
der Landkarte von der inneren Welt zuerst einmal
zu vervollstindigen. Es kann natiirlich nur in gros-
sen Ziigen geschehen.

Das Gewissen ist der zentrale Vorgang innerhalb
jener Ichspaltung, von der wir ausgegangen sind.
Da urteilt ein hoheres Selbst in uns iiber das einfach



dahinlebende, oft nur getriebene Ich. Es handelt
sich aber nicht nur um ein kiihles, gleichsam theo-
retisches Konstatieren: Du bist schlecht oder du bist
in Gefahr, schlecht zu werden. Es ist uns allen be-
kannt, daBl die Gewissensregungen und das, was
ihnen entgegenwirkt, sehr viel leidenschaftlicher
sind und daB sie sehr viel Leiden schaffen. Das Ge-
heimnis des Gewissens geht aber noch tiefer. Es ist
der einzige Regulator in uns, der nicht in allgemei-
nen Normen fiir typische Verhaltensweisen redet.
Sondern er wirkt in doppeltem Sinne héchst singu-
lar: Er wendet sich ganz intim an mich, namlich
diesen, der gerade ich bin, und an mich in dieser
ganz einzigartigen Situation, fiir die unter Um-
stinden die geltende Moral noch gar keine stereo-
typen Regeln bereit halt. Im Gewissen spricht eben
nicht das anonyme «Man» der kollektiven Moral,
sondern es kommt da etwas aus verborgenen Tiefen
des Lebens, die schwer zu durchleuchten sind.

Eine aufgeklirte Zeit ist immer geneigt, Geheim-
nisse wegzudeuten. Im vorliegenden Fall hétte man
es gar nicht griindlicher tun kénnen als durch die
bekannte Theorie: Das Gewissen sei nichts anderes
als — «nichts als» — der Ausspruch der gehauften
gesellschaftlichen Erfahrung iiber das, was fiir die
Gesellschaft und also fiir den ihr eingegliederten
Einzelnen niitzlich bzw. schadlich sei. Diese soziolo-
gische Theorie des Gewissens, die sich vor allem
seit Herbert Spencer ausgebreitet hat, ist ebenso
flach und falsch wie die beliebte Behauptung: Sitt-
lichkeit bestehe in dem groftméglichen Gliick der
groBtméglichen Zahl. Hitten wir uns doch ja, mit
diesem Irrlicht das Wesen der Menschlichkeit zu
beleuchten! Hort man auf, im Gewissen den Durch-
bruch eines metaphysischen Regulators zu erblik-
ken, so hat man es vollig stumpf gemacht. Dies Ge-
wissen ist nicht Resultat von irgendwelchen Erfah-
rungen (allenfalls nur seine feinere Durchbildung
ist Lebensresultat). Wenn es irgendein Apriori
gibt, das an der Wurzel des Menschenwesens sitzt,
so ist es das Gewissen in seinen verschiedenen Er-
scheinungsformen, bei denen ich hier nicht ver-
weile. Es hiangt mit jenem fritheren Phinomen,
der Ehre, die der Mensch vor sich haben kann und
soll, eng zusammen. Lauscht man nimlich auf-
merksamer auf diese innere Stimme, so bezieht sie
sich gar nicht primér auf diese oder jene inhaltliche
Entscheidung oder Tat. Die besten wie die schlimm-
sten Taten werden in der duBBeren Welt bald ver-
gessen; der groBte gesellschaftliche Schaden heilt
sich wieder aus. Aber auf mir, dem Téter, bleibt es
sitzen. In jener inneren Welt der Menschlichkeit,
von der wir reden, ist meine Tat nicht auszuléschen,

weil ich sie gegen mich selbst getan habe. Und
mehr: In der Stimme des Gewissens ist immer ein
Ewigkeitsbezug enthalten. Hier 6ffnet sich die Di-
mension des Vertikalen, iiber der horizontalen Di-
mension der Zeitlichkeit, die immer fliefit und ver-
schlingt. Diese metaphysische Deutung des Gewis-
sens gibt wieder ein gutes, kurzes Wort von Fichte:
«Das Gewissen ist der Strahl, an dem wir von dem
Unendlichen ausgehen.» Wir kénnen es aber auch
in der religiésen Sprache ausdriicken: In den Re-
gungen des mahnenden, abratenden, strafenden Ge-
wissens begegnen wir Gott selbst, der durch unser
héheres Selbst hindurch sich uns verstindlich zu
machen sucht. —

Dieses Intermezzo tiber das Wesen des Gewissens
war notwendig, obwohl hier nur von der Erziehung
die Rede sein sollte. Denn wie kénnte jemand zum
Gewissen erziehen oder das Gewissen erziehen, der
selbst nicht weiB}, was es eigentlich bedeutet? «Zum
Gewissen erziehen», das mufl von vornherein als
ausgeschlossen gelten. Denn das sieht so aus, als ob
man ein Gewissen pflanzen kénnte, wo der Keim
dazu fehlt. Aber in das langsam wachsende, sich
verfeinernde und vertiefende Gewissen stiarkend
eingreifen, das kann man. Ist es das Géttliche, das
im Gewissen redet, dann ist es gewifl nicht diese
Seite des Gewissens, die durch Erziehung gefordert
werden konnte. Jedoch zeigt es andere Seiten, die
man zu bilden vermag. Schon im Wort «Gewissen»
ist die Seite des Wissens angedeutet. Es besteht in
dem Wissen um sich selbst, aber auch um Lebens-
verhiltnisse, die sittlich bedeutsam werden konnen
und deren Verflechtung der Gewissenstriger iiber-
schauen muf}. — Zur gewissenhaften Entscheidung
gehort ferner Mut. Diese Kraft des Durchhaltens
kann man durch fein erwogene Hilfeleistung er-
hohen. Endlich geht es ja in kritischen Situationen
immer wieder um die Liuterung des Ehrgefiihls
vor dem héheren Selbst, in das ein géttliches Walten
eingreift. Im Evang. Joh. 5 44, heift es: «Wie koénnt
ihr glauben, die ihr Ehre nehmt voneinander, und
die Ehre, die von Gott allein ist, nehmt ihr nicht?»
— So fithrt unser Gedankengang wieder auf den
zweiten Punkt zuriick, von dem die Rede war.

Das ganze Bemiithen méchte ich Gewissenspflege
nennen. Sie ist eine sehr schwere Aufgabe, aber Er-
ziehung zur Menschlichkeit ist eben schwer. Auch
der Lehrer bemiihe sich, nicht Gewissensschrecknis
zu sein, sondern Gewissensrat. Auf evangelischer
Seite gibt es darin leider wenig Erfahrung, weil man
eine bis ins Einzelne gehende Beichte religiés nicht
fir fruchtbar halt. Wie man dariiber auch denke:
Ein Beichtbediirfnis besteht bei jungen Menschen

165



ebenso wie das Verlangen nach einer Gewissens-
hilfe im konkreten Fall. Sollte man in der ziinftigen
Padagogik keine Fille von Gewissensnot der Jugend-
lichen kennengelernt haben, so empfehle ich, sich
in Romanen, die vom Jugendleben handeln, An-
schauungsmaterial zu holen. Ein guter Dichter ist
notwendig auch ein guter Psycholog, vielleicht ge-
rade deshalb, weil er gezwungen ist, immer in Bei-
spielen aus dem vollen Leben zu reden. Ob er auch
ein guter Padagog ist, mindestens durch die Gestal-
ten der Erwachsenen hindurch, die er den Kindern
begegnen 148t — nun, das priife man an seinen Er-
zdhlungen, und man wird dadurch den eigenen
Blick scharfen.

Wie Menschen aussehen, deren Gewissen nicht
gepflegt worden, ja vielleicht planmé&Big erstickt
und ausgerodet ist, das lehren uns die totalitaren
Staaten. Propaganda wendet sich nie an das selb-
standige Gewissen, diese Sonne des Sittentages, son-
dern schlifert es ein, was manchen die Bequem-
lichkeit der Existenz zu erhéhen scheint. Aber eben
dies hat zur Unmenschlichkeit gefiihrt. Also darf
ich wohl das Umgekehrte als zugegeben betrach-
ten. Keine Erziehung zur Menschlichkeit ohne Wek-
kung und Wachhaltung des vor Gott stehenden
Gewissens, dieses eigentlichen Edelsteins im Men-
schentum. — Die schwere Frage, ob das Gewissen
von sich aus unfehlbar sei, muf} ich fiir heute iiber-

gehen. Hegel hat dariiber sehr Tiefes gesagt.

4. Was ich bisher tiber Erziehung zur Mensch-
lichkeit ausgefiihrt habe, hat wahrscheinlich stark
individualistisch geklungen. Es konnte nicht anders
sein. Denn da wir BewuBtsein nur als Ausstattung
des Einzelnen kennen, so gibt es ein sittliches Be-
wuBtsein ebenfalls — wenn mir der Ausdruck ge-
stattet ist — nur als «Privatbesitz». Sittliche Ent-
scheidungen und Konflikte miissen auf dem Boden
des Individuums ausgetragen werden. Deshalb He-
gels grandioses Wort: «Ich bin der Kampf.»

Wenn es auch im Gewissen zuletzt immer um
das Heil meiner Seele geht, so wird doch der Sach-
verhalt, der Situationsgehalt, um den es sich im
gegebenen Falle dreht, nicht bloB egoistisch auf
mich bezogen sein. Im Gegenteil: Ein Hauptmo-
ment, ein besonders beachtlicher Spezialfall in den
Gewissenserfahrungen ist es, daf ich Verantwor-
tung trage. Demgemaf ist Erziehung zum Verant-
wortungsbewuBtsein das vierte Thema, bei dem ich
kurz verweile. Ich, dieser Einzelne, arbeite nicht
nur an mir selbst, sondern ich wirke in eine sittliche
Welt hinein, und an dieser Stelle wurzelt mein Ge-
bundensein an sittliche Ordnungen, die in meine
Intimitatssphére iibergreifen.

166

Eine Phénomenologie der Verantwortung wird
man hier nicht erwarten. Ganz auBerlich steht fest:
Man kan Verantwortung tragen fiir Sachliches, fiir
einen Menschen, fiir eine kleine Gruppe oder eine
sehr grofle, wie etwa das ganze eigene Volk. In je-
dem Falle «tragts man. Das heifit: In den engen
Raum der Seele sind groBe Gewichte gelegt. Das ge-
hoért mit zu den Kennzeichen des Menschentums,
von dem wir deshalb in der Philosophie sagen: Uber
das bloB seelische Individuum hinaus wélbe sich
der Geist mit seinen Gehalten und Gemeinschafts-
bildungen, mit seinen Sachnormen und Sozialnor-
men. Verantwortung tragt nur die vom Geist durch-
drungene Person. «Es wichst der Mensch mit sei-
nen hohern Zwecken.» Wem er antworten muf,
Rede stehen muf}, Rechenschaft ablegen muf}, das
tue ich kurz ab mit der schon einmal gebrauchten
Wendung: auch wieder seinem hoheren Selbst,
durch das und in dem er dem Géttlichen begegnet.

Erziehung zum VerantwortungsbewuBtsein ist
eine weitere schwere Aufgabe. Durch Ermahnen
und Predigen wird man sie nicht lgsen. Es muf}
anfangen mit ganz kleinen Verantwortungen, wie
ein junger Mensch sie verstehen und bewailtigen
kann. Um sie verstehen zu lehren, muf} der geistige
Horizont erweitert werden. Um sie bewiiltigen zu
helfen, muB man konkrete Erfahrungen machen
lassen, auch solche des MiBlingens. Hier also hat
die alte Wortpadagogik ihr Ende, und es beginnt Er-
ziehung durch Tun zu sittlich gewissenhaftem Tun.
Der Weg fiithrt auch hier von dem autoritiren Stil
zur Erweckung des Selbstwollens. Viele haben
Angst vor dem Wort «Autonomie». Es bedeutet hier
aber nicht Hybris, sondern nur Aufgerufensein zu
einem Dienst, den man innerlich bejahen mu8,
mag der Dienst einer Sache oder einer Person oder
einer ganzen Gruppe gelten. Die Verantwortung
fiir Sachliches kommt hier nur hinein, insofern es
fiir Menschen einen Wert reprasentiert. Dahin ge-
hort die ganze groBe, auf Sachen bezogene Arbeits-
welt. In ithr muf} jeder das Seine gewissenhaft tun.
Es ist bekannt, wie sehr durch sorgsame Arbeit die
Menschlichkeit im Arbeiter veredelt wird.

Gleichviel aber, von welchem Tun die Rede sei:
von Sachbearbeitung oder Dienst an Menschen oder
Menschenfiithrung: Uberall gibt es noch zwei Stu-
fen. Es geniigt nicht die bloBle Ausfiithrungsverant-
wortung, der ein bestimmter Auftrag zugrunde
liegt. Hoher noch steht die Initiativverantwortung,
d. h. der freiwillige Einsatz furr tiberindividuell be-
deutsame Aufgaben. Auf jedem, auch dem Gering-
sten, liegt ein Teilchen vom Schicksal der Welt. Ein



Mensch, der nichts von dem Ernst seiner Verant-
wortungen weiB}, ist zur Menschlichkeit noch nicht
erwacht. Insbesondere gilt der Satz: «Demokratie
ist die Schule der Verantwortungen.» Mit ihm tut
sich ein weites Feld und ein reiches Gewebe von
Freiheit und Pflicht auf. Jedoch erlasse man mir
die Ausfithrung, damit ich zu dem letzten Punkte
komme, der — wie es sich gebiihrt — die wichtigste
und gréBte Seite unseres Themas bedeutet.

5. Erziehung zur Menschlichkeit ist Erziehung
zur Liebe. Ein wuchtiger Satz, mit dem aber noch
gar nichts Bestimmtes gesagt ist! Ich kénnte lange
dabei verweilen, die vielen Bedeutungen von Liebe
auseinanderzuwirren, die die deutsche Sprache —
und nicht nur sie — unter einen einzigen Terminus
zusammengefafit hat. Dieser Tatbestand hat einen
sehr tiefen Grund. Denn alle Arten von Liebe kom-
men schlieBlich aus einer metaphysischen Wurzel
her. Andrerseits folgt aus jener weiten Bedeutung
eine gefihrliche Verwaschenheit des Sprachge-
brauchs. Insbesondere denkt man sich bei den Aus-
driicken Menschenliebe und Nachstenliebe gar
nichts «Verantwortliches» mehr. Erziehung zur
Menschlichkeit sei Erziehung zur Menschenliebe
und Nichstenliebe — das ist eine deutliche Absage
an den bloBen Individualismus und Egoismus. Aber
positiv bleibt alles noch unklar.

So etwas wie eine allgemeine Menschenliebe, die
die Selbstliebe véllig ausloscht, gibt es in der Welt
nicht und wird es in ihr nicht geben. Sehr mit Recht
behauptet Rousseau: «Tel philosophe aime les Tar-
tares, pour étre dispensé d’aimer ses compatriotes.»
Mein Nachster mindestens ist immer derjenige, der
mich in meinen Lebenskreisen etwas angeht und
dem ich sittlich etwas schuldig bin.

Fassen wir das ganze Problem von einer schein-
bar ganz zufélligen Einzelheit her an! Nachdem
Faust vom Osterspaziergang in seine Studierstube
zuriickgekehrt ist, in der die Lampe freundlich
brennt, sagt er — also in der Einsamkeit! — zu sich
selbst:

Entschlafen sind nun wilde Triebe
Mit jedem ungestiimen Tun:

Es reget sich die Menschenliebe,
Die Liebe Gottes regt sich nun.

Was heiit das? — Es bedeutet: Hier waltet eine
tiefe Stille, eine heilige Sammlung. In diesem Zu-
stand fiithlt die Seele den groffen Zusammenhang,
in dem ihr Einzelleben mit dem Universum steht.
Da wird etwas von ihrer schmerzlichen Individua-
tion aufgehoben. Da, in dieser gesammelten Stille,

fithlt man, daBl es ein und dasselbe menschliche
Leben ist, das durch alle Menschenwesen hindurch
pulsiert. Von der Seele heifit es dann in jener Faust-
szene:
Sie sehnt sich nach des Lebens Bichen,
Ach!nach des Lebens Quelle hin.

Aus solchem Untergrunde des Daseins wichst ein
Gefithl des Verbundenseins mit allem und allen
hervor. Jede Art von Liebe enthilt Verbundensein,
aber auch Gebundensein; das hochste Gebunden-
sein — lateinisch religio — gilt dem Géttlichen als
der alles zusammenhaltenden und tragenden Ur-
macht. Was aber die Menschenliebe betrifft, so ist
sie ebenso eine Ahnung, daf} alle Menschen aus dem
gleichen heiligen Urquell herkommen, daBl man
sie im Sinne dieser metaphysischen Solidaritit zu
schonen und zu achten, zu ehren und zu lieben hat.
Blof} gesellschaftliche Solidaritét ist Zweckverbun-
denheit, also etwas viel Flacheres. In jenem stillen
Beisichselbstsein aber leuchtet der geheimnisvolle
Urgrund alles Lebens auf. Da liegt die intelligible
Wourzel aller Menschlichkeit und Menschenliebe.
In echter Menschlichkeit waltet die Ahnung seeli-
scher Allverbundenheit: Der Mensch als solcher
ist heilig.

Zur Liebe erziehen, schon zu den einfacheren
Stufen der Liebe erziehen, ist schwer. Ich habe da-
fiir keine Rezepte bereit. Denn das kann man nicht
so wollen wie das Erziehen zur Reinlichkeit und
Piinktlichkeit. Da gibt es gar nichts anderes, als daf3
man selbst von jener grofien Liebe durchdrungen
sel, und was wiare mehr geeignet, sie zu schiiren,
als der Anblick jugendlichen reinen Lebens? Man
erinnert sich: Den Kindern gehért das Himmel-
reich! So hat es auch der grofie Pestalozzi gemeint:
Es ist keine Erziehung denkbar, die diesen Namen
verdient, als das Miteinander im Medium der Liebe.
Sie wichst nun von kleinen nahen Kreisen immer
weiter und umfaft schlieBlich alles Gottentstammte
mit ihrem tief metaphysischen Bande. Dazu gehért
grofe Reife, und man kann zunichst nicht mehr
erreichen, als den kleinen Funken der Glut, den
die Familie erzeugt, wachzuhalten. Wer nicht ge-
liebt worden ist, wird niemals lieben kénnen. Vom
Kapital der frithen Liebesgemeinschaft mufl man
das ganze Leben hindurch zehren. Nicht anders
Jean Paul! Auf die Frage, wie man zur Liebe er-
ziehen konne, antwortet er mit dem lakonischen
Imperativ: «Liebt!»

Freilich: Im Lande des Liebens gibt es keine Im-
perative. Die gegenwirtige Kulturwelt ist arm ge-
worden an Liebe. Und der Dichter klagt:

167



Weh mir, wo nehm’ ich, wenn

Es Winter ist, die Blumen, und wo
Den Sonnenschein

Und Schatten der Erde?

Die Mauern stehen

Sprachlos und kalt, im Winde
Klirren die Fahnen.

In Prosa: Wo nehmen wir die Temperatur her,
um in jenem Geiste zu erziehen? In der abendlan-
dischen Kultur gibt es keine Stille und Sammlung
mehr. Die Familie ist auseinandergerissen, nicht
nur in Kriegsldndern, die Natur ist zu Nutzkraften
geworden, in kalten Mauern rattern die Maschinen.
Wir wissen gar nichts mehr von den tragenden Un-
tergriinden der Existenz. Unser Wechselverkehr er-
folgt nicht mehr in Liebe, sondern in Geld. In der
Sprache des Emmentals geredet: Das Geld hat den
Geist erstickt, den alten frommen Geist der Liebe
namlich,

Fichte hat von der Menschheitserziehung gefor-
dert, sie miisse vordringen bis an die Wurzel der
Lebensregung und -bewegung. Er meinte die Stelle
im Menschen, wo sich die grole Liebe zur Idee
erzeugt, und Idee bedeutet ithm das tatige Ergreifen
des gottlichen Lebens im erscheinenden Leben. Was
ist denn bei uns die Wurzel der Lebensregung und
-bewegung? Ich fiirchte eben, sie ist gar nicht mehr
da. Das alte kultische Theater ist fiir uns um eine
volle Dimension gekiirzt worden; der Film ein
Gleichnis unserer Welt! Die einlinigen StraBen, auf
denen Autos jagen, zum Geschift oder zum Ver-
gniigen, sie sind Symbole der Art, wie wir durch
das Dasein rasen. Die dritte Dimension, die verti-
kale nach oben, oder, mit anderem Bilde: die zur
Tiefe hin, also der Bezug zum allumfassenden Gétt-
lichen, ist uns verloren gegangen.

Deshalb, zum Schlu3, machen wir uns ganz klar,
welche ungeheure Aufgabe uns mit der Erzielung
zur Menschlichkeit gestellt ist, wenn sie nicht eine
auf Tagungen beliebte Redensart bleiben soll. Schon
dies ist bezeichnend: Wenn wir das Eigentiimliche
des Menschen charakterisieren wollen, rithmen wir
ihn als die Uberbietung des 7ieres und tiberbieten
wieder den Menschen durch die Zucht des Uber-
menschen, der eine Machtbestie werden kann. Alte,
fromme Zeiten haben den Menschen zu verstehen
gesucht, indem sie ihn dem Géttlichen gegeniiber-
stellten. Auch dies ist eine grofle Kithnheit! Zweier-
lei schien dazu zu berechtigen: seine Teilhabe am
Schopfertum und seine Teilhabe an den Stromen
der Alliebe, die unter allem Lebendigen rauschen

168

und das Herz stark machen, wenn sie durch das
Herz hindurchrauschen. Das erste ist dann zum
Sieger geworden tiber das zweite. Wir sind stolz dar-
auf, was der Mensch alles schaffen kann. Was kann
er denn schaffen? Seelenlose Maschinen. Das Me-
chanische hat ihn schlieBlich selbst aufgefressen.
Das Lebendige bleibt in Gottes Hand. Der Mensch
kann es nur ehrfirchtig pflegen. Und Pflege ist die
Urbedeutung von Kultur. Das Geistige endlich
bleibt iiberall von der Gnade abhingig, die Erleuch-
tung spendet. Das Licht, das in jungen Menschen
das eigentlich Geistige, also eigentlich Menschliche
zum Erwachen bringt, kommt nicht aus einer Uber-
landzentrale, sondern aus der Uberweltzentrale.

Seien wir ehrlich: Sentimentale Sehnsucht nach
Menschlichkeit, Wortkampf gegen die heranflu-
tende Unmenschlichkeit bewegen gar nichts. Der
Mensch muB erst wieder eine Seele bekommen, die
fahig ist, das Wehen des echten Geistes iiberhaupt
zu spiiren, dieses echten Geistes, der immer ein hei-
liger Geist ist. Wir wollen durch Erziehung «kultur-
fahigs machen. Aber eine entseelte Kultur lohnt
diese Miihe kaum noch. Und «machen» kénnen
wir Uberhaupt nichts. In der Sphare der Intimitat
soll jenes hohere Selbst geweckt werden, welches
die Briicke ist zu den Hohen, aus denen Licht, Liebe,
Leben kommt. Nur wer in der Liebe bleibt, bleibet
in Gott und sieht das wahre Licht und empfingt
das hohere Leben des Geistes. — Sind wir selbst
schon in diesem Lande, nun wohl, so mogen wir es
versuchen, wie Sokrates sagte: andere besser zu
machen. Sind wir noch nicht da, dann miissen wir
bei uns selbst anfangen mit Selbsbesinnung, Selbst-
kritik, Gewissen und Verantwortung. Soll es uns
trotz aller Widerstiande der heutigen Welt ein wenig
gelingen, so doch nur in demiitigem Aufblick zu den
Liebesboten, von denen der Pater profundus singt:

Sie verkiinden,

Was ewig schaffend uns umwallt:
Mein Inn’res mog’ es auch entziinden,
Wo sich der Geist, verworren-kalt,
Verqualt in stumpfer Sinnesschranken
ScharfangeschloBnem Kettenschmerz!
O Gott, beschwichtige die Gedanken,
Erleuchte mein bediirtig Herz!

Das bediirftige Herz des Erziehers selbst, die
Sehnsucht, die in seiner Liebe lebt, und die Sehn-
sucht nach Liebe, die er fiihlt — sie allein kénnen
die verschiittete Menschlichkeit in unseren Tagen
wieder aufwecken.



	Erziehung zur Menschlichkeit

