
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 26 (1953-1954)

Heft: 9

Artikel: Erziehung zur Menschlichkeit

Autor: Spranger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 9, Seite 161—184 DEZEMBER 1953

Erziehung zur Menschlichkeit
Von Eduard Spranger

Erziehung zur Menschlichkeit ist jetzt in ganz
Europa das Thema zahlloser Gespräche. Offenbar
deshalb, weil uns bekannte Zeiterscheinungen die

Gefahr nahe vor Augen gerückt haben, daß der
moderne Kulturmensch trotz seiner glänzenden
Zivilisation zur Unmenschlichkeit herabsinken könnte.

Jene Erörterungen aber leiden fast alle darunter,
daß es sehr schwer ist, genau anzugeben, worin
Humanität oder Menschlichkeit eigentlich besteht.
Es ist jedenfalls nicht so, wie sich Rousseau die Aufgabe

noch vorgestellt hat, daß man irgendwo fern
vom Gifthauch der Kultur erst den «reinen
Menschen» bilden könnte, um ihn dann nachträglich in
die wirkliche Welt der Lebensaufgaben und Kämpfe

hineinzusetzen. Das echte Menschentum kann
sich nur mitten in dieser Welt entwickeln und an
ihr bewähren. Menschlichkeit ist keine Eigenschaft,
die von der Lebensverbundenheit mit der Kultur
einer Zeit und mit einem Volke isoliert werden
könnte. Vielmehr habe ich den unsterblichen Pestalozzi

auf meiner Seite, wenn ich sage: Der Mensch
kann nur in seinen Lebenskreisen und in sich
allmählich erweiternden Lebenskreisen gebildet werden,

von der Familie an über Schule und Beruf
bis zu den großen Ganzheiten: Volk, Staat, Menschheit.

Ebenso habe ich Goethe auf meiner Seite, der
in den «Wanderjahren» den weltkundigen Jarno-
Montanus aussprechen läßt: «Den besten Unterricht
zieht man aus vollständiger Umgebung.» (Cotta
WW XIX, 38.) Ich fürchte: Wir vergessen bei
unseren eifrigen Diskussionen über Humanität zu
leicht, daß es so etwas wie eine allgemeine gleiche
Menschlichkeit gar nicht gibt, sondern immer
nur ein erhöhtes Menschentum im Kostüm einer
Epoche, in der Bindung an eine bestimmte
Gesellschaftslage und an die Forderungen eines Berufes,
mit dem man ringt und an dem man wächst.
Insbesondere warne ich davor, Menschlichkeit mit farbloser

Internationalität gleichzusetzen.
Trotzdem bleibt es berechtigt, zu behaupten, daß

wahres Menschentum eine wertvolle Beschaffen¬

heit gerade auch der Innenwelt fordert. Es genügt
nicht, durch Entfaltung der Denkkraft und durch
Unterricht den Horizont der äußeren Welt zu
erweitern. Die Erziehung muß sehr tief in die
Innerlichkeit vordringen, wenn sie die Kräfte wecken

will, die den jungen Menschen befähigen, echte

Kultur mitzutragen, das heißt zugleich zu
ertragen und sie in sittlichem Sinne weiterzubilden.
Die gegenwärtige Pädagogik weiß sehr viel von den
äußeren Verflechtungen und Bezügen, in die der
Werdende hineingebildet werden muß. Sie weiß
wenig von dem inneren Seelengefüge, das reif werden

müßte, damit unsere Zivilisation so etwas wie
ihre verlorene Seele wiederfinden könnte. Nur von
diesem Teil der Aufgabe will ich heute reden. Die
Bereiche des jungen Menschen, an die man sich in
ihrem Dienste wenden muß, nenne ich die Sphäre
seiner Intimität. Ich könnte auch sagen: Es geht
mir um das Dadrinnen, um die Tiefen des Selbst, in
denen sich das innere Schicksal entscheidet, das

immer dem äußeren Schicksal vorgeordnet ist; denn
von der Innerlichkeit hängt ab, wie auftreffende
Geschicke aufgenommen und verarbeitet werden.
Von diesem Gebiet fehlt uns meistens die Landkarte.

Ich halte es aber wiederum mit Goethe, dessen

Worte ich als ein Motto meinen Ausführungen
voranstellen möchte:

In reiner Brust allein ruht alles Heil:
Denn immerfort, bei allem, was geschah,
Blieb uns ein Gott im Innersten so nah;
Wo Erd und Himmel sich im Gruße segnen,
Dem Staunenden als Herrlichstes begegnen.

(IX, 292)

I.

Machen wir uns zunächst einige psychologische
Tatsachen klar. Es ist der Vorzug des Menschen

vor dem Tier, daß er über die Dinge, die ihn
umgeben, nachdenken kann und sie zu einer Welt
zusammendenken kann. Erstaunlicher ist es, daß er

161



auch über sich selbst nachdenken kann, wobei er
eine Innenwelt in sich entdeckt. Aber diese letztere
Gabe ist im frühen Kindesalter noch nicht da. Das

eigentliche Kind hat einfach Erlebnisse, die in
seinem Ich wie in einem Punkt zusammenhängen.
Jedoch es reflektiert im allgemeinen noch nicht über
seine Erlebnisse und über dieses Ich. Deshalb nennen

wir es naiv. Einen wichtigen Einschnitt wird es

bedeuten, wenn sich in oder besser über diesem Ich
Ego ein zweites auftut, das dem ersten zusieht

und von vornherein den Charakter einer höheren
Instanz trägt. Wir wollen es, obwohl der
Sprachgebrauch schwankt, im folgenden das Selbst nennen.
Mit diesem Spaltungsvorgang im Innern erwacht
eigentlich erst der Mensch im Menschen. Erst jetzt
eröffnet sich der Weg, auf dem man zur Menschlichkeit

erziehen kann. Jene anderen Erziehungsformen:

die Hineinbildung in die Lebensgemeinschaften

und die Aktivierung einfacher Denkakte,
mögen schon früher im Gange sein: Ehe die Innenwelt

sich wie eine Blüte aufschließt, bleibt
unentschieden. ob sie zum Heil oder Unheil dienen.

Früher hat man gemeint, das Atom sei das

Einfachste, was es in der Welt gibt. Für die neueste

Physik ist es ein höchst kompliziertes Gebilde
geworden: ein Sonnensystem im kleinen. Man sollte
sich erinnern — denn diese Einsicht ist nicht neu,
sondern nur vielfach verschüttet —, daß das Ich
des Menschen ebenfalls mehr ist als ein Punkt, der

für alles Erleben und Begehren das einheitliche
Bezugszentrum bedeutet. Es gibt ein höheres Ich,
das mit dem niederen Gespräche führen kann und
dessen Gesamthorizont sehr viel weiter ist als der
des orts- und zeitgebundenen Ego. Dieses Selbst

begründet erst die Menschlichkeit. Es kann höhere

geistige Zusammenhänge aufschließen, so daß man
es einen Quell der inneren Offenbarung nennen
darf. Es kann die Bolle eines inneren Regulators
spielen, der das Leben in der richtigen Bahn steuert.
Aber beides nur, wenn es in der Zeit seines Erwachens

sinngemäß gepflegt wird. Und an dieser
Stelle, so behaupte ich, wurzelt die wahre und
tiefere Erziehung zur Menschlichkeit.

Nur noch zwei Bemerkungen zu dieser
Landkartenfrage. 1. Man könnte versucht sein, den
Entfaltungsvorgang des Innern auf die einfache Formel
zu bringen: In der ersten Trotzperiode — um das

dritte Lebensjahr — erwache das einfache Ich als

Subjekt länger durchgehaltener Willensregungen;
in der Pubertätszeit bilde sich das zweite Ich, das

reflektierende Ich, das Selbst — als eine Art von
Überbau und Kontrollinstanz. Aber die Erfahrung
bestätigt nicht, daß es genau mit dem Einsetzen der
physisch-sexuellen Reifung beginnt. Oft tritt es sehr

viel früher auf, besonders bei Naturen, die man
dann «innerlich» nennt. Ich besitze eine ganze
Sammlung von Schilderungen dieses Erwachens zu
sich selbst. Sie enthält natürlich nur die Fälle, in
denen der Vorgang ruckartig, plötzlich eintritt, so

daß er deutlich bemerkt und behalten wird. Er kann
sich jedoch auch ganz kontinuierlich und unmerkbar

vollziehen. Das einfache kindliche Ich kann
pädagogisch nur beeinflußt werden durch eine
feinsinnige Gefühls- und Triebregulierung, wie sie mit
eigentümlicher Genialität dem Instinkte mütterlicher

Frauen gelingt. Ist aber das Selbst einmal
hervorgetreten, dann hilft kein autoritäres Führen
von außen mehr. Dann muß diese Seite des jungen
Menschen so stark gemacht werden, daß der
Führungsstab in seinen Innenbereich verlegt wird. Sieht

man das nicht ein, so weiß man auch nicht, was
echte Erziehung zur Menschlichkeit für Anforderungen

stellt.
Ferner: 2. Jetzt kommt alles darauf an, daß das

neue Phänomen, diese Zitadelle der künftigen
Menschlichkeit, richtig gedeutet wird. Deutet man
es verkehrt, so nimmt man dem Neuen seine

ausgezeichnete Würde und seine Kraft. Es liegt nämlich

irgendwo in der Mitte zwischen dem
geheimnisvollen Göttlichen und dem Menschen, der sich
selbst auch ein Geheimnis ist. Was da alles spielt,
ist in einem neuen Roman, der den Titel führt
«Größer als des Menschen Herz», sehr feinsinnig
geschildert unter der Kapitelüberschrift «Wer bin
ich?»1. Da zeigt sich auch, wie diese ausgezeichnete
Stelle falsch besetzt werden kann, so daß sie zu
einem Orte der Verhärtung, der berechnenden

Machtsucht, des potenzierten Egoismus werden
kann. Fehldeutungen sind also gefährlich. Wo
Menschlichkeit aufkeimen sollte, kann dann
Unmenschlichkeit wuchern. Mir scheint, daß wir alle

unsere psychoanalytischen Systeme sorgfältig
daraufhin revidieren müßten, ob sie ihr sogenanntes
Überich richtig auslegen. Aber hier kann das nicht
geschehen. Vielmehr soll nun in einem zweiten,
längeren und belangvolleren Teile erwogen werden,
welche pädagogischen Verhaltungsweisen geeignet
sind, das erwachende Selbst zur echten Menschlichkeit

emporzuläutern.

II.
1. Das erste, noch vorbereitende Verfahren ist

Anleitung zur Selbstbesinnung. An sich ist jeder
normale Mensch in der entscheidenden Entwick-

1 Vincenz Erath, Größer als des Menschen Herz. Tübingen
1951 Allerdings ist dort mehr in die Perspektive eines 11 j

ährigen Kindes hineingelegt, als in ihr enthalten sein kann.

162



lungsepoche, die, wie gesagt, nicht mit einer
allgemeingültigen Zahl von Lebensjahren bezeichnet
werden kann, geneigt, sich mit sich selbst zu
beschäftigen und insgeheim Gespräche mit sich zu
führen. Man ist sich eben «sehr interessant». Diese
Tendenz wird nur gestört durch die ungeheure
Betriebsamkeit unserer Tage, die nach dem Zweiten
Weltkrieg noch erschreckend zugenommen hat. Der
Mensch muß in seiner Krisenzeit auch einmal mit
sich allein sein können. Der geeignete Hintergrund
dafür ist die Natur, die erst für den reiferen Jugendlichen

gleichsam zu sprechen anfängt. Er sucht ja
überall nach einem Spiegel, in dem er sein Inneres
erblicken könnte. Auch die Bücher, die er aus

Neigung liest, dienen diesem sehr subjektiv begrenzten
Zweck. Da bilden sich, wie es Hebbel in dem
Gedicht «An die Jünglinge» schildert, verschwiegene
Ideale. Sie sind dem Blühen der Seele vergleichbar.
Kommt es jetzt nicht zum Knospen, so kommt es

niemals dazu. Das Massenmenschentum greift
deshalb so stark um sich, weil die meisten Menschen

gar keine seelische Pubertät mehr durchgemacht
haben. Man läßt keine von der Natur gewollte
Entwicklungsstufe ungestraft aus.

Die höchste Kunst in der Anleitung zur
Selbstbesinnung bedeutet das Verfahren des Sokrates. Er
verwandelt mögliche stille Selbstgespräche in laute
Gespräche. Immer geht es um die Frage, was das
Gute eigentlich sei. Sie kann einfacher so formuliert
werden: «Was willst du eigentlich, und wer bist du
eigentlich?» In der Innerlichkeit der jungen Leute
ist alles noch labyrinthisch verworren. Daß sie sich,
über das Wesen einer Tugend befragt, stets in
logische Widersprüche verwickeln, ist nur das Außenwerk.

Die tiefere Intention ist, zu zeigen, daß sie

mit sich selbst in ethischen Widersprüchen befangen

sind. Sie haben noch nicht die sittliche
Substanz in sich, auf Grund deren man echte Aussagen
über das Gute machen könnte. Aber einfach von
außen geben kann man ihnen diesen Kern der
Menschlichkeit nicht. Auch Sokrates kann seine

jungen Freunde nur mit einem elektrischen Schlag
in Stutzen versetzen. Die nachfolgende Ratlosigkeit
ist notwendiges Durchgangsstadium. Der positive
Aufbau vollzieht sich dann im günstigen Falle durch
das im stillen selbst gesprochene Wort: «Es werde.»
-— Und Hebbel fügt in jenem Gedicht hinzu:

Leben heißt tief einsam sein.

In die spröde Knospe drängt
sich kein Tropfen Taus hinein,
eh sie innre Glut zersprengt.

An dem Verfahren des Sokrates mag manches

zeitbedingt gewesen sein. Nun wohl: Man denke
darüber nach, wie wir es heute zu machen hätten.
— Als ungeeignet für alle Altersstufen werden jetzt
die sogenannten moralischen Geschichten verurteilt.
Vielleicht nur deshalb, weil wir sie ausschließlich in
der grob auftragenden Form der Aufklärungszeit
kennen. Die Japaner haben viel tiefere. Aber eigentlich

ist es so, daß für den jugendlichen Leser jede
Erzählung zu einer moralisch bedeutsamen
Geschichte wird. Denn er identifiziert sich viel heißer
mit den Helden, als wir es tun. Es muß nur dafür
gesorgt werden, daß die Ereignisse aus einer echten
sittlichen Wertperspektive dargestellt sind. Das

fühlt der Werdende mit seiner ursprünglichen Tendenz

zur Reinheit sicher heraus. Unmoralische
Geschichten sind nicht diejenigen, in denen gefährliche

Einzelsituationen vorkommen, sondern die, in
denen überhaupt keine ernsteWertorientierung
vorliegt. Diese setzen das aufwärtsringende
Wertbewußtsein außer Funktion. Deshalb sind sie verwerflich,

ebenso wie viele moderne Filme, die eine Fülle
menschlicher Leidenschaften aufwühlen, aber die
regulierenden Mächte des Innern nicht gleichzeitig
aufzubieten bestrebt sind.

Mindestens im Bereich evangelischer Religiosität
fehlt heute ganz die Anregung zu Meditationen,
d. h. also zu innerer Sammlung, zur Auseinandersetzung

mit sich selbst und mit dem göttlichen Funken

«da drinnen», den man nur wahrnimmt, wenn
man ins Innere zu blicken gelernt hat. Darin ist das

ganze Abendland schwach. Der Mittlere und Ferne
Osten legen viel stärkeres Gewicht auf die ausdrückliche

Pflege des metaphysischen Ich. In gehaltvoll
packenden Bildern führen alte Legenden aus, wie
tief man in sich hinabsteigen muß, um es zu finden.
Der japanische Zenbuddhismus2 wird allmählich
auch bei uns näher bekannt. Ich halte das für heilsam.

Denn wie will man zur Menschlichkeit
erziehen, wenn man nicht immer wieder die
Aufmerksamkeit dahin lenkt, daß der Mensch ein
Heiligtum in sich trägt, in das er die Wurzeln seiner
Existenz hinabsenken kann?

2. Mit dem Wissen um sich selbst ist ein
Tatbestand verbunden, der einen zweiten Weg zur
Pflege des tieferen Selbst eröffnet: Jeder muß zur
Selbstachtung und zur Selbstkritik erzogen werden.
Mit andern Worten: Wer nichts auf sich selbst hält,
ist von vornherein für höhere Menschlichkeit ver-

2 Meditationsbuddhismus; vgl. K. Graf von Dürckheim,
Japan und die Kultur der Stille. München 1950.

163



loren. Man könnte den kategorischen Imperativ
formulieren: «Ehre dich selbst!» Damit sind wir in
der Nähe von Kants Gedanken über Menschenwürde

und von Goethe, der seine drei Ehrfurchten
zusammenströmen läßt in der Ehrfurcht des
Menschen vor sich selbst. Dies scheint eine sehr tiefe
und folglich späte Geisteshaltung zu sein. Wie
kommt der Mensch überhaupt zum Ehrbegriff?

Die verbreitete Ansicht ist, daß Ehrgefühl erst
aus dem Zusammenleben von Menschen entsteht
und daß also Ehre etwas ist, was dem Einzelnen
von den Gemeinschaften verliehen wird, in denen

er existiert und sich auswirkt. Die Gesellschaft stelle
den Wertkodex auf, nach dem sie Ehre verleiht und
Ehre entzieht. Daran ist soviel richtig, daß dem
Heranwachsenden am Lob und Tadel seiner
Umgebung verständlich gemacht wird, was es heißt,
sich selber Ehre zu verdienen oder sie zu verscherzen.

Pädagogisch also wird man mit dem autoritär
begründeten Ehrbewußtsein beginnen müssen. Sieht

man aber näher zu, so bemerkt man, daß schon das

ganze kleine Kind sich selbst als etwas fühlt, das

nicht durch Minderung seines Selbstwertes von
außen verletzt werden darf. Die Anekdote von Rousseau

darüber ist bekannt. Ja selbst ein rassiger Hund
nimmt Schläge übel. Er fürchtet nicht nur den
Schmerz. Darin bekundet sich, daß das Lebendige
wirklich so etwas wie ein metaphysisches Urrecht

empfindet. Die «Menschenrechte» insbesondere sind

keine späte Erfindung des liberalen Staatsrechtes.

Deshalb verdirbt jede Prügelmethode, bei der man
denkt, mit dem Unverständigen könne man sich

auf keine andere Art verständigen, von vornherein
das Wichtigste, was man gern anbauen möchte,
nämlich das Ehrgefühl, das Gefühl unverletzlicher
Würde, das für die Menschlichkeit grundlegend ist.
Es mag schwer sein, ohne Schläge auszukommen.
Aber darüber sei man sich klar: Wer geschlagen
wird, schlägt irgendwann einmal zurück. Man hat
ihn selbst mit der Brutalität, d. h. wörtlich: mit der

Tierheit, bekannt gemacht. Es ist also der Sache

nach umgekehrt als im pädagogischen Verfahren:
Ein Ursinn für Ehre muß im Menschen vorausgesetzt

werden, und ohne diesen Keim von
Selbstachtung käme es auch nicht zu gesellschaftlichen
Ehrbegriffen.

Die Selbstbesinnung, von der zuerst die Rede war,
hätte kein praktisches Resultat, wenn sie nicht zur
Selbstkritik führte. Bei ehrlicher Selbstkritik müßte
eigentlich jeder sich klein fühlen, nicht bloß der
Werdende. Denn sogar dem eigenen Ideal von sich

bleibt man immer etwas schuldig; erst recht, wenn

man sich ernstlich vor Gott stellt. Diese Einstellung
aber wird oft erstickt, dadurch, daß man das
gesunde Ehrgefühl zu krankhaftem Ehrgeiz
emporwuchern läßt. Es ist nicht auszudenken, wieviel
Schaden Menschheit und Menschlichkeit durch
übersteigerten Ehrgeiz erlitten haben. Die Fahrtrinne

zwischen den berühmten aristotelischen
Extremen ist hier schmal: Ohne einen Funken von
Ehrgeiz kommt niemand nach oben; «er liebt sich
bald die unbedingte Ruh». Der Erzieher müßte in
solchen Fällen genau wissen, was hier «nach oben»

heißt. Die Adlersche Psychoanalyse hat große
Verdienste um die Aufdeckung der verborgenen
Seelendynamik im Geltungsstreben und im Willen zur
Macht. Jedoch über das, was «oben» ist, täuscht sie

sich gründlich, wenn sie meint, man müsse sein

egoistisches und aggressives Ego nur an irgendein
«Wir» hingeben. Das Wir ist von Natur nicht besser
als das Ich. Auch eine Räuberbande hat ein Wir-
Bewußtsein. Es kommt auf die Läuterung der Triebe

und Motive an, die sich durchsetzen wollen.
Wann ist Selbsbejahung sittlich zu rechtfertigen?
Wann ist Selbstverzicht ein Manko? — Wir haben
heute leider keine konkrete Ethik oder Lebenslehre

fertig. Aber was den Ehrgeiz betrifft, so kann man
sich vorläufig an das gute Wort von Fichte halten:
«Nicht der Ehrgeiz erzeugt große Taten, sondern
große Taten erzeugen den Glauben an eine Welt,
in der man geehrt sein mag.» Und in dieser Richtung

sollte der Mensch sich selbst aufmerksam
kritisieren.

3. Von der Selbstkritik ist nur noch ein Schritt
bis zu dem eigenartigen Phänomen des persönlichen
Gewissens. Es soll das dritte Thema sein, bei dem

wir verweilen. Ich glaube, jeder ist sich längst'
darüber klar: Ohne ein waches Gewissen ist Menschlichkeit

nicht zu denken. Um so überraschender
sind zwei Tatsachen: Wir hören in der gängigen
Pädagogik sehr wenig von der Erziehung zum
Gewissen. Oder sollte man besser sagen: von der
Erziehung des Gewissens? Und ferner: Gerade das

Gewissen ist heute unter den Schlitten gekommen.
Deshalb der Verlust an echtem Menschentum und
das Anwachsen des Massenmenschentums, ja des

Unmenschentums.

Es wird uns nichts übrigbleiben, als diesen Teil
der Landkarte von der inneren Welt zuerst einmal
zu vervollständigen. Es kann natürlich nur in grossen

Zügen geschehen.

Das Gewissen ist der zentrale Vorgang innerhalb

jener Ichspaltung, von der wir ausgegangen sind.

Da urteilt ein höheres Selbst in uns über das einfach

164



dahinlebende, oft nur getriebene Ich. Es handelt
sich aber nicht nur um ein kühles, gleichsam
theoretisches Konstatieren: Du bist schlecht oder du bist
in Gefahr, schlecht zu werden. Es ist uns allen
bekannt, daß die Gewissensregungen und das, was
ihnen entgegenwirkt, sehr viel leidenschaftlicher
sind und daß sie sehr viel Leiden schaffen. Das
Geheimnis des Gewissens geht aber noch tiefer. Es ist
der einzige Regulator in uns, der nicht in allgemeinen

Normen für typische Verhaltensweisen redet.
Sondern er wirkt in doppeltem Sinne höchst singu-
lär: Er wendet sich ganz intim an mich, nämlich
diesen, der gerade ich bin, und an mich in dieser

ganz einzigartigen Situation, für die unter
Umständen die geltende Moral noch gar keine stereotypen

Regeln bereit hält. Im Gewissen spricht eben

nicht das anonyme «Man» der kollektiven Moral,
sondern es kommt da etwas aus verborgenen Tiefen
des Lebens, die schwer zu durchleuchten sind.

Eine aufgeklärte Zeit ist immer geneigt, Geheimnisse

wegzudeuten. Im vorliegenden Fall hätte man
es gar nicht gründlicher tun können als durch die
bekannte Theorie: Das Gewissen sei nichts anderes

als — «nichts als» — der Ausspruch der gehäuften
gesellschaftlichen Erfahrung über das, was für die
Gesellschaft und also für den ihr eingegliederten
Einzelnen nützlich bzw. schädlich sei. Diese soziologische

Theorie des Gewissens, die sich vor allem
seit Herbert Spencer ausgebreitet hat, ist ebenso

flach und falsch wie die beliebte Rehauptung:
Sittlichkeit bestehe in dem größtmöglichen Glück der

größtmöglichen Zahl. Hüten wir uns doch ja, mit
diesem Irrlicht das Wesen der Menschlichkeit zu
beleuchten! Hört man auf, im Gewissen den Durchbruch

eines metaphysischen Regulators zu erblik-
ken, so hat man es völlig stumpf gemacht. Dies
Gewissen ist nicht Resultat von irgendwelchen
Erfahrungen (allenfalls nur seine feinere Dwrc/zbildung
ist Lebensresultat). Wenn es irgendein Apriori
gibt, das an der Wurzel des Menschenwesens sitzt,
so ist es das Gewissen in seinen verschiedenen
Erscheinungsformen, bei denen ich hier nicht
verweile. Es hängt mit jenem früheren Phänomen,
der Ehre, die der Mensch vor sich haben kann und
soll, eng zusammen. Lauscht man nämlich
aufmerksamer auf diese innere Stimme, so bezieht sie

sich gar nicht primär auf diese oder jene inhaltliche
Entscheidung oder Tat. Die besten wie die schlimmsten

Taten werden in der äußeren Welt bald
vergessen; der größte gesellschaftliche Schaden heilt
sich wieder aus. Aber auf mir, dem Täter, bleibt es

sitzen. In jener inneren Welt der Menschlichkeit,
von der wir reden, ist meine Tat nicht auszulöschen,

weil ich sie gegen mich selbst getan habe. Und
mehr: In der Stimme des Gewissens ist immer ein
Ewigkeitsbezug enthalten. Hier öffnet sich die
Dimension des Vertikalen, über der horizontalen
Dimension der Zeitlichkeit, die immer fließt und
verschlingt. Diese metaphysische Deutung des Gewissens

gibt wieder ein gutes, kurzes Wort von Fichte:
«Das Gewissen ist der Strahl, an dem wir von dem
Unendlichen ausgehen.» Wir können es aber auch
in der religiösen Sprache ausdrücken: In den

Regungen des mahnenden, abratenden, strafenden
Gewissens begegnen wir Gott selbst, der durch unser
höheres Selbst hindurch sich uns verständlich zu
machen sucht. —

Dieses Intermezzo über das Wesen des Gewissens

war notwendig, obwohl hier nur von der Erziehung
die Rede sein sollte. Denn wie könnte jemand zum
Gewissen erziehen oder das Gewissen erziehen, der
selbst nicht weiß, was es eigentlich bedeutet? «Zum
Gewissen erziehen», das muß von vornherein als

ausgeschlossen gelten. Denn das sieht so aus, als ob

man ein Gewissen pflanzen könnte, wo der Keim
dazu fehlt. Aber in das langsam wachsende, sich
verfeinernde und vertiefende Gewissen stärkend
eingreifen, das kann man. Ist es das Göttliche, das

im Gewissen redet, dann ist es gewiß nicht diese
Seite des Gewissens, die durch Erziehung gefördert
werden könnte. Jedoch zeigt es andere Seiten, die
man zu bilden vermag. Schon im Wort «Gewissen»
ist die Seite des Wissens angedeutet. Es besteht in
dem Wissen um sich selbst, aber auch um
Lebensverhältnisse, die sittlich bedeutsam werden können
und deren Verflechtung der Gewissensträger
überschauen muß. — Zur gewissenhaften Entscheidung
gehört ferner Mut. Diese Kraft des Durchhaltens
kann man durch fein erwogene Hilfeleistung
erhöhen. Endlich geht es ja in kritischen Situationen
immer wieder um die Läuterung des Ehrgefühls
vor dem höheren Selbst, in das ein göttliches Walten
eingreift. Im Evang. Joh. 5 ,44, heißt es: «Wie könnt
ihr glauben, die ihr Ehre nehmt voneinander, und
die Ehre, die von Gott allein ist, nehmt ihr nicht?»
— So führt unser Gedankengang wieder auf den
zweiten Punkt zurück, von dem die Rede war.

Das ganze Bemühen möchte ich Gewissenspflege
nennen. Sie ist eine sehr schwere Aufgabe, aber
Erziehung zur Menschlichkeit ist eben schwer. Auch
der Lehrer bemühe sich, nicht Gewissensschrecknis

zu sein, sondern Gewissensrat. Auf evangelischer
Seite gibt es darin leider wenig Erfahrung, weil man
eine bis ins Einzelne gehende Beichte religiös nicht
für fruchtbar hält. Wie man darüber auch denke:

Ein Beichtbedürfnis besteht bei jungen Menschen

165



ebenso wie das Verlangen nach einer Gewissenshilfe

im konkreten Fall. Sollte man in der zünftigen
Pädagogik keine Fälle von Gewissensnot der Jugendlichen

kennengelernt haben, so empfehle ich, sich

in Romanen, die vom Jugendleben handeln,
Anschauungsmaterial zu holen. Ein guter Dichter ist
notwendig auch ein guter Psycholog, vielleicht
gerade deshalb, weil er gezwungen ist, immer in
Beispielen aus dem vollen Leben zu reden. Ob er auch
ein guter Pädagog ist, mindestens durch die Gestalten

der Erwachsenen hindurch, die er den Kindern
begegnen läßt -— nun, das prüfe man an seinen

Erzählungen, und man wird dadurch den eigenen
Blick schärfen.

Wie Menschen aussehen, deren Gewissen nicht
gepflegt worden, ja vielleicht planmäßig erstickt
und ausgerodet ist, das lehren uns die totalitären
Staaten. Propaganda wendet sich nie an das

selbständige Gewissen, diese Sonne des Sittentages,
sondern schläfert es ein, was manchen die Bequemlichkeit

der Existenz zu erhöhen scheint. Aber eben
dies hat zur Unmenschlichkeit geführt. Also darf
ich wohl das Umgekehrte als zugegeben betrachten.

Keine Erziehung zur Menschlichkeit ohneWek-
kung und Wachhaltung des vor Gott stehenden
Gewissens, dieses eigentlichen Edelsteins im
Menschentum. — Die schwere Frage, ob das Gewissen

von sich aus unfehlbar sei, muß ich für heute
übergehen. Flegel hat darüber sehr Tiefes gesagt.

4. Was ich bisher über Erziehung zur Menschlichkeit

ausgeführt habe, hat wahrscheinlich stark
individualistisch geklungen. Es konnte nicht anders
sein. Denn da wir Bewußtsein nur als Ausstattung
des Einzelnen kennen, so gibt es ein sittliches
Bewußtsein ebenfalls — wenn mir der Ausdruck
gestattet ist — nur als «Privatbesitz». Sittliche
Entscheidungen und Konflikte müssen auf dem Boden
des Individuums ausgetragen werden. Deshalb
Hegels grandioses Wort: «Ich bin der Kampf.»

Wenn es auch im Gewissen zuletzt immer um
das Heil meiner Seele geht, so wird doch der
Sachverhalt, der Situationsge/za/t, um den es sich im
gegebenen Falle dreht, nicht bloß egoistisch auf
mich bezogen sein. Im Gegenteil: Ein Hauptmoment,

ein besonders beachtlicher Spezialfall in den

Gewissenserfahrungen ist es, daß ich Verantwortung

trage. Demgemäß ist Erziehung zum
Verantwortungsbewußtsein das vierte Thema, bei dem ich
kurz verweile. Ich, dieser Einzelne, arbeite nicht
nur an mir selbst, sondern ich wirke in eine sittliche
Welt hinein, und an dieser Stelle wurzelt mein Ge-

bundensein an sittliche Ordnungen, die in meine
Intimitätssphäre übergreifen.

Eine Phänomenologie der Verantwortung wird
man hier nicht erwarten. Ganz äußerlich steht fest:
Man kan Verantwortung tragen für Sachliches, für
einen Menschen, für eine kleine Gruppe oder eine
sehr große, wie etwa das ganze eigene Volk. In
jedem Falle «trägt» man. Das heißt: In den engen
Raum der Seele sind große Gewichte gelegt. Das
gehört mit zu den Kennzeichen des Menschentums,
von dem wir deshalb in der Philosophie sagen: Über
das bloß seelische Individuum hinaus wölbe sich
der Geist mit seinen Gehalten und Gemeinschaftsbildungen,

mit seinen Sachnormen und Sozialnormen.

Verantwortung trägt nur die vom Geist
durchdrungene Person. «Es wächst der Mensch mit
seinen höhern Zwecken.» Wem er antworten muß,
Rede stehen muß, Rechenschaft ablegen muß, das

tue ich kurz ab mit der schon einmal gebrauchten
Wendung: auch wieder seinem höheren Selbst,
durch das und in dem er dem Göttlichen begegnet.

Erziehung zum Verantwortungsbewußtsein ist
eine weitere schwere Aufgabe. Durch Ermahnen
und Predigen wird man sie nicht lösen. Es muß
anfangen mit ganz kleinen Verantwortungen, wie
ein junger Mensch sie verstehen und bewältigen
kann. Um sie verstehen zu lehren, muß der geistige
Horizont erweitert werden. Um sie bewältigen zu
helfen, muß man konkrete Erfahrungen machen
lassen, auch solche des Mißlingens. Hier also hat
die alte Wortpädagogik ihr Ende, und es beginnt
Erziehung durch Tun zu sittlich gewissenhaftem Tun.
Der Weg führt auch hier von dem autoritären Stil
zur Erweckung des Selbstwollens. Viele haben

Angst vor dem Wort «Autonomie». Es bedeutet hier
aber nicht Hybris, sondern nur Aufgerufensein zu
einem Dienst, den man innerlich bejahen muß,

mag der Dienst einer Sache oder einer Person oder
einer ganzen Gruppe gelten. Die Verantwortung
für Sachliches kommt hier nur hinein, insofern es

für Menschen einen Wert repräsentiert. Dahin
gehört die ganze große, auf Sachen bezogene Arbeitswelt.

In ihr muß jeder das Seine gewissenhaft tun.
Es ist bekannt, wie sehr durch sorgsame Arbeit die
Menschlichkeit im Arbeiter veredelt wird.

Gleichviel aber, von welchem Tun die Rede sei:

von Sachbearbeitung oder Dienst an Menschen oder

Menschenführung: Überall gibt es noch zwei Stufen.

Es genügt nicht die bloße Ausführungsverantwortung,

der ein bestimmter Auftrag zugrunde
liegt. Höher noch steht die Initiativverantwortung,
d. h. der freiwillige Einsatz für überindividuell
bedeutsame Aufgaben. Auf jedem, auch dem Geringsten,

liegt ein Teilchen vom Schicksal der Welt. Ein

166



Mensch, der nichts von dem Ernst seiner

Verantwortungen weiß, ist zur Menschlichkeit noch nicht
erwacht. Insbesondere gilt der Satz: «Demokratie
ist die Schule der Verantwortungen.» Mit ihm tut
sich ein weites Feld und ein reiches Gewebe von
Freiheit und Pflicht auf. Jedoch erlasse man mir
die Ausführung, damit ich zu dem letzten Punkte
komme, der — wie es sich gebührt — die wichtigste
und größte Seite unseres Themas bedeutet.

5. Erziehung zur Menschlichkeit ist Erziehung
zur Liebe. Ein wuchtiger Satz, mit dem aber noch

gar nichts Bestimmtes gesagt ist! Ich könnte lange
dabei verweilen, die vielen Bedeutungen von Liebe
auseinanderzuwirren, die die deutsche Sprache -—

und nicht nur sie — unter einen einzigen Terminus
zusammengefaßt hat. Dieser Tatbestand hat einen
sehr tiefen Grund. Denn alle Arten von Liebe kommen

schließlich aus einer metaphysischen Wurzel
her. Andrerseits folgt aus jener weiten Bedeutung
eine gefährliche Verwaschenheit des Sprachgebrauchs.

Insbesondere denkt man sich bei den
Ausdrücken Menschenliebe und Nächstenliebe gar
nichts «Verantwortliches» mehr. Erziehung zur
Menschlichkeit sei Erziehung zur Menschenliebe
und Nächstenliebe — das ist eine deutliche Absage
an den bloßen Individualismus und Egoismus. Aber
positiv bleibt alles noch unklar.

So etwas wie eine allgemeine Menschenliebe, die
die Selbstliebe völlig auslöscht, gibt es in der Welt
nicht und wird es in ihr nicht geben. Sehr mit Recht

behauptet Rousseau: «Tel philosophe aime les Tar-
tares, pour être dispensé d'aimer ses compatriotes.»
Mein Nächster mindestens ist immer derjenige, der
mich in meinen Lebenskreisen etwas angeht und
dem ich sittlich etwas schuldig bin.

Fassen wir das ganze Problem von einer scheinbar

ganz zufälligen Einzelheit her an! Nachdem
Faust vom Osterspaziergang in seine Studierstube

zurückgekehrt ist, in der die Lampe freundlich
brennt, sagt er — also in der Einsamkeit! — zu sich
selbst:

Entschlafen sind nun wilde Triebe
Mit jedem ungestümen Tun:
Es reget sich die Menschenliebe,
Die Liebe Gottes regt sich nun.

Was heißt das? — Es bedeutet: Hier waltet eine
tiefe Stille, eine heilige Sammlung. In diesem
Zustand fühlt die Seele den großen Zusammenhang,
in dem ihr Einzelleben mit dem Universum steht.
Da wird etwas von ihrer schmerzlichen Individuation

aufgehoben. Da, in dieser gesammelten Stille,

fühlt man, daß es ein und dasselbe menschliche
Leben ist, das durch alle Menschenwesen hindurch
pulsiert. Von der Seele heißt es dann in jener Faustszene:

Sie sehnt sich nach des Lebens Bächen,
Ach! nach des Lebens Quelle hin.

Aus solchem Untergrunde des Daseins wächst ein
Gefühl des Verbundenseins mit allem und allen
hervor. Jede Art von Liebe enthält Verbundensein,
aber auch Gebundensein; das höchste Gebundensein

— lateinisch religio — gilt dem Göttlichen als
der alles zusammenhaltenden und tragenden Ur-
macht. Was aber die Menschenliebe betrifft, so ist
sie ebenso eine Ahnung, daß alle Menschen aus dem
gleichen heiligen Urquell herkommen, daß man
sie im Sinne dieser metaphysischen Solidarität zu
schonen und zu achten, zu ehren und zu lieben hat.
Bloß gesellschaftliche Solidarität ist Zweckverbundenheit,

also etwas viel Flacheres. In jenem stillen
Beisichselbstsein aber leuchtet der geheimnisvolle
Urgrund alles Lebens auf. Da liegt die intelligible
Wurzel aller Menschlichkeit und Menschenliebe.
In echter Menschlichkeit waltet die Ahnung
seelischer AllVerbundenheit: Der Mensch als solcher
ist heilig.

Zur Liebe erziehen, schon zu den einfacheren
Stufen der Liebe erziehen, ist schwer. Ich habe
dafür keine Rezepte bereit. Denn das kann man nicht
so wollen wie das Erziehen zur Reinlichkeit und
Pünktlichkeit. Da gibt es gar nichts anderes, als daß
man selbst von jener großen Liebe durchdrungen
sei, und was wäre mehr geeignet, sie zu schüren,
als der Anblick jugendlichen reinen Lebens? Man
erinnert sich: Den Kindern gehört das Himmelreich!

So hat es auch der große Pestalozzi gemeint:
Es ist keine Erziehung denkbar, die diesen Namen
verdient, als das Miteinander im Medium der Liebe.
Sie wächst nun von kleinen nahen Kreisen immer
weiter und umfaßt schließlich alles Gottentstammte
mit ihrem tief metaphysischen Bande. Dazu gehört
große Reife, und man kann zunächst nicht mehr
erreichen, als den kleinen Funken der Glut, den
die Familie erzeugt, wachzuhalten. Wer nicht
geliebt worden ist, wird niemals lieben können. Vom
Kapital der frühen Liebesgemeinschaft muß man
das ganze Leben hindurch zehren. Nicht anders
Jean Paul! Auf die Frage, wie man zur Liebe
erziehen könne, antwortet er mit dem lakonischen

Imperativ: «Liebt!»

Freilich: Im Lande des Liebens gibt es keine
Imperative. Die gegenwärtige Kulturwelt ist arm
geworden an Liebe. Und der Dichter klagt:

167



Weh mir, wo nehm' ich, wenn
Es Winter ist, die Blumen, und wo
Den Sonnenschein
Und Schatten der Erde?
Die Mauern stehen

Sprachlos und kalt, im Winde
Klirren die Fahnen.

In Prosa: Wo nehmen wir die Temperatur her,
um in jenem Geiste zu erziehen? In der abendländischen

Kultur gibt es keine Stille und Sammlung
mehr. Die Familie ist auseinandergerissen, nicht
nur in Kriegsländern, die Natur ist zu Nutzkräften
geworden, in kalten Mauern rattern die Maschinen.
Wir wissen gar nichts mehr von den tragenden
Untergründen der Existenz. Unser Wechselverkehr
erfolgt nicht mehr in Liebe, sondern in Geld. In der
Sprache des Emmentals geredet: Das Geld hat den
Geist erstickt, den alten frommen Geist der Liebe
nämlich.

Fichte hat von der Menschheitserziehung gefordert,

sie müsse vordringen bis an die Wurzel der

Lebensregung und -bewegung. Er meinte die Stelle
im Menschen, wo sich die große Liebe zur Idee

erzeugt, und Idee bedeutet ihm das tätige Ergreifen
des göttlichen Lebens im erscheinenden Leben. Was
ist denn bei uns die Wurzel der Lebensregung und
-bewegung? Ich fürchte eben, sie ist gar nicht mehr
da. Das alte kultische Theater ist für uns um eine
volle Dimension gekürzt worden; der Film ein
Gleichnis unserer Welt! Die einlinigen Straßen, auf
denen Autos jagen, zum Geschäft oder zum
Vergnügen, sie sind Symbole der Art, wie wir durch
das Dasein rasen. Die dritte Dimension, die vertikale

nach oben, oder, mit anderem Bilde: die zur
Tiefe hin, also der Bezug zum allumfassenden
Göttlichen. ist uns verloren gegangen.

Deshalb, zum Schluß, machen wir uns ganz klar,
welche ungeheure Aufgabe uns mit der Erzielung
zur Menschlichkeit gestellt ist, wenn sie nicht eine
auf Tagungen beliebte Bedensart bleiben soll. Schon
dies ist bezeichnend: Wenn wir das Eigentümliche
des Menschen charakterisieren wollen, rühmen wir
ihn als die Überbietung des Tieres und überbieten
wieder den Menschen durch die Zucht des

Übermenschen, der eine Machtbestie werden kann. Alte,
fromme Zeiten haben den Menschen zu verstehen

gesucht, indem sie ihn dem Göttlichen gegenüberstellten.

Auch dies ist eine große Kühnheit! Zweierlei

schien dazu zu berechtigen: seine Teilhabe am
Schöpfertum und seine Teilhabe an den Strömen
der Alliebe, die unter allem Lebendigen rauschen

und das Herz stark machen, wenn sie durch das

Herz hindurchrauschen. Das erste ist dann zum
Sieger geworden über das zweite. Wir sind stolz darauf,

was der Mensch alles schaffen kann. Was kann
er denn schaffen? Seelenlose Maschinen. Das
Mechanische hat ihn schließlich selbst aufgefressen.
Das Lebendige bleibt in Gottes Hand. Der Mensch
kann es nur ehrfürchtig pflegen. Und Pflege ist die

Urbedeutung von Kultur. Das Geistige endlich
bleibt überall von der Gnade abhängig, die Erleuchtung

spendet. Das Licht, das in jungen Menschen
das eigentlich Geistige, also eigentlich Menschliche
zum Erwachen bringt, kommt nicht aus einer Über-
landzentrale, sondern aus der Überweltzentrale.

Seien wir ehrlich: Sentimentale Sehnsucht nach
Menschlichkeit, Wortkampf gegen die heranflutende

Unmenschlichkeit bewegen gar nichts. Der
Mensch muß erst wieder eine Seele bekommen, die
fähig ist, das Wehen des echten Geistes überhaupt
zu spüren, dieses echten Geistes, der immer ein
heiliger Geist ist. Wir wollen durch Erziehung «kulturfähig»

machen. Aber eine entseelte Kultur lohnt
diese Mühe kaum noch. Und «machen» können
wir überhaupt nichts. In der Sphäre der Intimität
soll jenes höhere Selbst geweckt werden, welches
die Brücke ist zu den Höhen, aus denen Licht, Liebe,
Leben kommt. Nur wer in der Liebe bleibt, bleibet
in Gott und sieht das wahre licht und empfängt
das höhere Leben des Geistes. — Sind wir selbst

schon in diesem Lande, nun wohl, so mögen wir es

versuchen, wie Sokrates sagte: andere besser zu
machen. Sind wir noch nicht da, dann müssen wir
bei uns selbst anfangen mit Selbsbesinnung, Selbstkritik,

Gewissen und Verantwortung. Soll es uns

trotz aller Widerstände der heutigenWelt ein wenig
gelingen, so doch nur in demütigem Aufblick zu den

Liebesboten, von denen der Pater profundus singt:

Sie verkünden,
Was ewig schaffend uns umwallt:
Mein Inn'res mög' es auch entzünden,
Wo sich der Geist, verworren-kalt,
Verquält in stumpfer Sinnesschranken
Scharfangeschloßnem Kettenschmerz
O Gott, beschwichtige die Gedanken,
Erleuchte mein bedürtig Herz!

Das bedürftige Herz des Erziehers selbst, die

Sehnsucht, die in seiner Liebe lebt, und die Sehnsucht

nach Liebe, die er fühlt — sie allein können
die verschüttete Menschlichkeit in unseren Tagen
wieder aufwecken.

*

168


	Erziehung zur Menschlichkeit

