
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 26 (1953-1954)

Heft: 6

Artikel: Recht und Freiheit

Autor: Feldmann, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 6, Seite 101—120 SEPTEMBER 1953

Recht und Freiheit

Aus einem Vortrag von Bundesrat Dr. M. Feldmann

gehalten am Kurs der Nationalen Unesco-Kommission, Gurten/Bern, 14. Oktober 1952.

I.

Das Thema «Becht und Freiheit» führt mitten
hinein in manche brennende Diskussion um
Gegenwartsfragen.

Auf der einen Seite spricht man vom Rechtsstaat,

verlangt seine Respektierung und seinen Ausbau;
auf der andern Seite entfaltet man die Fahne der

Freiheit. Die Diskussion erfolgt auf unterschiedlichen

Stufen. Die Worte «Recht» und «Freiheit»
werden allerdings nicht immer im Sinne ernsthafter
Erörterungen verwendet; da und dort zirkulieren
sie als recht kleine Münze auf dem Jahrmarkt der

billigen, oberflächlichen Schlagworte. Die Worte
«Recht» und «Freiheit» werden in diesem Falle
gebraucht für Dinge, die genauer besehen, weder
mit dem Recht noch mit der Freiheit etwas zu tun
haben. Die Worte «Recht» und «Freiheit» sind der
Gefahr der Mißdeutung, der Verzerrung, des

Mißbrauchs in ganz besonderem Maße ausgesetzt.

Um Recht und Freiheit dreht sich die Arbeit von
Jahrhunderten in Philosophie, Rechtswissenschaft,
Theologie, Psychologie. Wir grenzen das Thema
ein, indem wir seiner Behandlung ein bestimmtes
Ziel setzen: Wir wollen Recht und Freiheit betrachten

und ihr gegenseitiges Verhältnis erörtern im
Hinblick auf die Erklärung der Menschenrechte,
die von der Generalversammlung der Vereinigten
Nationen am 10. Dezember 1948 beschlossen worden

ist. Was sich aus dieser Untersuchung ergibt, ist
sodann in Beziehung zu setzen mit unserer eigenen
schweizerischen Staatsauffassung und Staatsordnung.

Welche Aufgabe hat die Einrichtung zu erfüllen,
welche wir als Recht bezeichnen? Offenbar soll
das Recht das äußere Zusammenleben der
Menschen ordnen. Um diese Ordnung zu erreichen,
enthält das Recht Bestimmungen, Vorschriften über

das äußere Verhalten des einzelnen Menschen zu
den andern Menschen; das Recht enthält also Normen

für das äußere Zusammenleben der Menschen.
Diese Normen, Regeln, enthalten in gewissem Sinne
Befehle oder Verbote; sie bestimmen, was getan
werden soll, z. B. wann eine Vormundschaft errichtet

werden soll, und sie bestimmen, was verboten
sein soll, daß z. B. der Verrat militärischer Geheimnisse

verboten sein soll. Das Recht begnügt sich nun
aber nicht damit, Weisungen zu erteilen oder Verbote

aufzustellen; sondern es rechnet damit, daß der
Mensch nicht gutwillig seine Weisungen befolgt
oder seine Verbote beachtet. Für diesen Fall unterwirft

das Recht denjenigen, der sich nicht an seine
Gebote hält, einem Nachteil. Zum Beispiel lesen
wir im Art. 41 unseres Obligationenrechtes: «Wer
einem andern widerrechtlich Schaden zufügt, wird
ihm zum Ersätze verpflichtet», oder wir lesen in
Art. 112 unseres Strafgesetzbuches: «Wer vorsätzlich

einen Menschen tötet, ohne daß eine der besondern

Voraussetzungen der nachfolgenden Artikel
zutrifft, wird mit Zuchthaus nicht unter fünf Jahren

bestraft.»

Das Recht ist also mit den Mitteln des Zwangs
ausgerüstet. Dieser Zwang wird ausgeübt durch
die staatliche Macht, die Staatsgewalt, wie wir zu

sagen pflegen, im äußersten Fall durch die
bewaffnete Gewalt der Polizei und der Armee.

II.
Das Recht, die Rechtsordnung, umfaßt also die

Normen für das äußere Zusammenleben der
Menschen, die gegenüber dem Widerstrebenden
erforderlichenfalls durch das Mittel der Staatsgewalt
durchgesetzt werden. Aus dieser Tatsache ergibt
sich die ganz außerordentliche Bedeutung der Frage:
Wer schafft das Recht und wer wendet es an? Wer
ist befugt, darüber zu entscheiden, was erlaubt und

101



was verboten, was recht und unrecht sein soll? Wer
ist befugt, Menschen, welche sich der Rechtsordnung

widersetzen, mit Nachteilen, mit Strafen, zu
treffen?

Die Antwort auf diese Frage lautet heute recht
klar: Schöpfer und Wahrer des Rechts ist der Staat.
Der Staat stellt die Normen auf, welche das äußere
Zusammenleben der Menschen ordnen sollen, und
der Staat allein ist befugt, diese Normen, die
Rechtsordnung, mit dem Mittel der Macht, der
Staatsgewalt, durchzusetzen. Dies gilt grundsätzlich für
jeden Staat, sei er nun so oder anders organisiert.
Die Differenzierung beginnt mit der Frage, auf
welchem Wege, in welcher Form ein Staat sein
Recht schafft und anwendet? Die Antwort auf
diese Frage ist abhängig von der Organisation des

einzelnen Staates, d. h. von der Frage, welchen
Organen der einzelne Staat die Schaffung des Rechts
und seine Anwendung überträgt. Je nach der

Organisation eines Staates spricht man von der einen
oder andern Staatsform; eine Monarchie besitzt
eine andere Staatsform als die Republik; eine
Diktatur ist anders organisiert als eine Demokratie;
eine parlamentarisch regierte Demokratie ist anders

organisiert als eine Referendumsdemokratie.

Aus dem bisher Erkannten ergibt sich wohl mit
eindringlicher Deutlichkeit, daß es für den
einzelnen Menschen nicht gleichgültig ist, von wem
das Recht, das für ihn verbindlich ist, geschaffen,
angewendet, durchgesetzt wird, mit andern Worten:
es kommt für das Schicksal des einzelnen Menschen
darauf an, in welchem Staate, unter welcher Staatsform

er zu leben hat.

Noch klarer wird die Aufgabe und Eigenart des

Rechts, wenn wir das Recht in seinen Reziehungen
zu angrenzenden Gebieten betrachten.

Das Recht grenzt zunächst an die Sitte, den
Gebrauch. Wir befinden uns hier auf dem Gebiete
der Usancen, der Anstandsregeln. Ein Reispiel:
Wenn ich einem andern Menschen, der mich grüßt,
diesen Gruß nicht abnehme, so verstoße ich gegen
den Anstand, gegen die Höflichkeit; ich verstoße
aber nicht gegen das Recht; denn es besteht keine
rechtliche Verpflichtung, einen andern Menschen,
der mich grüßt, auch zu grüssen. Wenn ich aber
einen andern Menschen beleidige, ihn angreife,
mißhandle, so verstoße ich gegen das Recht, in
diesem Falle gegen das Strafgesetz. Mit andern Worten:

die Anstandsregeln gehen weiter als die
Gebote des Rechts; sie lassen sich aber nicht mit der
Staatsgewalt durchsetzen.

In einer ähnlichen Lage befinden wir uns im
Grenzgebiet von Recht und Moral. Das Recht schafft
Normen für das äußere Zusammenleben der
Menschen; es befaßt sich mit dem äußern Verhalten der
Menschen; es begnügt sich mit einem bestimmten
äußern Verhalten der Menschen. Die Moral, also
das sittliche Gebot, wendet sich aber nicht nur an
dieses äußere Verhalten des Menschen; sondern es

wendet sich an den innern Menschen, an seine

Überzeugung, an sein Gewissen. Das Recht kann
um der äußern Ordnung willen nicht darauf
verzichten, erforderlichenfalls sich mit Gewalt
durchzusetzen. Die Moral, das Sittengebot, verzichtet auf
die Anwendung von Zwang. Gewiß sind Moral
und Recht miteinander in enger Rerührung. Wenn
ich z. ß. einen andern Menschen beleidige, so
verletze ich nicht nur ein moralisches Gebot, sondern
auch die Strafbestimmungen über die Ehrverletzung.

Recht und Moral decken sich teilweise, aber
nicht vollständig. Das Recht enthält Bestimmungen,
die moralisch indifferent sind, beispielsweise die

Bestimmungen über die Organisation der
Staatsverwaltung. Die Moral enthält Gebote, die das

Recht nicht durchsetzt, weil es sich mit dem äußern
Verhalten des Menschen begnügt. Was hier über
das Verhältnis zwischen Recht und Moral gesagt
wurde, gilt in entscheidenden Gesichtspunkten auch
im Verhältnis zwischen Recht und Religion.

Das Recht erscheint in seiner einzelnen
Ausgestaltung in verschiedenen Formen, so etwa in der
Form des Staatsrechtes (Verfassungsrecht,
Verwaltungsrecht), in der Form des Privatrechts
(Personenrecht, Familienrecht, Erbrecht, Sachenrecht,
Obligationenrecht usw.), in der Form des Straf-
rechts. Man unterscheidet im weitern zwischen
geschriebenem Recht und Gewohnheitsrecht,
zwischen dem geltenden Recht und dem postulierten,
gewünschten, wünschbaren Recht, zwischen
materiellem Recht und formellem Recht. Wenn im
Gesetz steht, daß ein abgeschlossener Vertrag
gehalten werden muß, so ist das materielles Recht;
wenn aber im Gesetz steht, daß ein Vertragsbruch
in erster Instanz vor dem Gerichtspräsidenten, in
zweiter Instanz vor dem kantonalen Obergericht, in
dritter Instanz vor dem Bundesgericht eingeklagt
werden kann, so ist dies formelles Recht.

III.
Und wie verhält es sich nun im Rahmen unseres

Themas mit der Freiheit? Ist die Freiheit nicht
ihrer Natur, ihrem Begriffe nach gewissermaßen
das Gegenstück, der Gegenpol der Rechtsordnung,
namentlich dann, wenn die Rechtsordnung in der

102



Gestalt des Rechtszwangs erscheint? Und wäre in
diesem Fall die Rechtsordnung nicht das Gegenteil
der Freiheit? Ist denn ein Mensch frei, wenn er
immer mit der Möglichkeit rechnen muß, daß ihm
Nachteile zugefügt werden, wenn er ßestimmungen
nicht beachtet, die Andere aufgestellt haben? Frei
sein heißt doch auf den ersten Blick: tun dürfen,
was man selbst will, ohne daß man einem fremden
Willen unterworfen wäre. Sind Recht und Freiheit
wirklich Gegenpole oder sind sie nicht vielleicht
die zwei Seiten der gleichen Sache?

Wir kommen nicht um den Versuch herum, auch
die Freiheit begrifflich genauer zu erfassen.

Eine erste Frage stellt sich uns hier: Gibt es

überhaupt für den Menschen eine vollständige, in
diesem Sinne absolute Freiheit? Wie liegen bei näherer
Betrachtung die Dinge? Der Mensch ist — das wird
jede objektive Beurteilung zugeben müssen — auf
Grund seiner natürlichen Lebensbedingungen nie
absolut frei; sondern er ist in irgend einer Weise

an die Gemeinschaft mit andern Menschen gebunden.

So ist das Wort des griechischen Staatsphilosophen

Aristoteles zu verstehen, daß der Mensch

ein «Zoon politikon», ein «gesellschaftliches Wesen»
sei. Man versuche doch einmal ,sich den Menschen
frei und unabhängig von jeder gemeinschaftlichen
Bindung zu denken, und sofort wird sichtbar, zu
welchen verzweifelt theoretischen Konstruktionen
ein derartiges Unternehmen führen muß, zu
Schlußfolgerungen, die mit den Anforderungen des

praktischen Lebens, d.h. mit der Wirklichkeit, in keinen
Beziehungen mehr stehen. Ist nicht bereits der

Säugling angewiesen auf die Pflege der Mutter?
Zeit seines Lebens ist der einzelne Mensch in irgend
einer Weise an seine Mitmenschen gebunden, auf
seine Mitmenschen angewiesen; er pflegt mit ihnen
in größerem oder kleinerem Maße geistigen,
seelischen, finanziellen, wirtschaftlichen Austausch.
Wer die Bindung des Menschen an die Gemeinschaft

verneint, wer den Menschen in eine absolute
Freiheit hineinstellen will, entzieht ihm die elementarsten

Voraussetzungen seiner Existenz.

Die hier gewonnene Erkenntnis prägt sich
unserem Bewußtsein noch eindringlicher ein, wenn
wir uns die staatliche Rechtsordnung wegdenken.
Man denke sich einmal das Zivilgesetzbuch weg
mit seinen Bestimmungen über die Person, die
Familie, die Ehe, das Erbrecht, das Verhältnis
zwischen Eltern und Kindern, über Eigentum und
Besitz; oder man denke sich einmal das Strafgesetzbuch

weg mit seinen Bestimmungen zum Schutz
von Leib und Leben, zum Schutz der Ehre, zum
Schutz des Eigentums, zum Schutz ganz allgemein

vor dem Verbrechen (in der Schweiz müssen im
Jahre durchschnittlich immerhin 18 000—19 000
Menschen vom Strafrichter verurteilt werden) ; oder

man denke sich einmal die Gerichte weg, die Polizei,
die Möglichkeiten des Strafvollzugs, und gebe uns
dann darüber Auskunft, wie ohne Rechtsordnung
des Staates ein vernünftiges äußeres Zusammenleben

der Menschen überhaupt denkbar wäre. Es

gibt bekanntlich eine Theorie, welche die
Auffassung vertritt, eine rechtliche Ordnung sei im
Prinzip von Übel und der Mensch sei imstande,
ohne sie auszukommen. Es ist die Theorie des

Anarchismus; sie wird von niemandem mehr ernst
genommen, der selbst ernst genommen sein will. Es

gibt nun einmal keine absolute Freiheit, die der

Rechtsordnung und dem Rechtszwang gewissermaßen

als gleichberechtigter Gegenpol gegenübergestellt

werden könnte.

Was ist dann aber im Grunde genommen die
Freiheit?

Eine etwas problematische Umschreibung hat
die Freiheit mit der Sprache, dem Vorstellungsund

Denkvermögen, der Phantasie als Merkmal des

Menschen bezeichnet. Offenbar war hier die geistige
Freiheit gemeint.

Wer dem Begriff der Freiheit möglichst auf den
Grund kommen will, muß unterscheiden zwischen
der sogenannten subjektiven Freiheit einerseits und
der objektiven Freiheit anderseits.

Die Frage nach der subjektiven Freiheit läßt uns
fragen nach der Fähigkeit des einzelnen Menschen,
einen Entscheid zu treffen. Mit dieser Frage sind
wir an der Grenze angelangt, jenseits derer ein
weites, kaum überschaubares Gebiet beginnt, ein
Gebiet, das seit Jahrhunderten Philosophie, Theologie,

Jurisprudenz, Medizin, Psychologie und
Psychiatrie bearbeiten. Diese Problematik kann uns
im Rahmen unseres Gegenstandes zunächst nicht
weiter beschäftigen. Wir haben es zu tun in erster
Linie mit der objektiven Freiheit. Die objektive
Freiheit steht im Prinzip jedem Menschen zur
Verfügung ohne Rückscht darauf, ob er auf Grund
seiner subjektiven Situation, etwa seiner Vererbung,
seiner wirtschaftlichen und finanziellen Ausgangslage,

seiner Begabung, seines Temperaments, von
dieser objektiven Freiheit Gebrauch machen kann
oder nicht. Es geht hier um die Frage, welches
Maß an objektiver Freiheit eine bestimmte
Ordnung des menschlichen Zusammenlebens gewährt.
Das Recht einerseits und die Freiheit anderseits
sind also nur scheinbar Gegensätze oder gar
«Gegenpole». Da es eine absolute, d. h. schrankenlose,
unbegrenzte Freiheit, wie wir gesehen haben, nicht

103



gibt, stellt sich die Frage, wo die Schranken, die
Grenzen verlaufen, die der Freiheit gesetzt sind.
Über diese Schranken und diese Grenzen entscheidet

die Rechtsordnung. Und zwar haben diese vom
Recht gesetzten Schranken und Grenzen offenkundig

eine doppelte Aufgabe zu erfüllen: Sie sollen das

vernünftige Zusammenleben der Menschen vor
dem Mißbrauch der Freiheit schützen; sie sollen
aber auf der andern Seite auch die Freiheit schützen

vor der Unterdrückung durch den Mißbrauch der
Macht.

So ist die Freiheit nicht irgend ein theoretisches,
nebuloses Gebilde, das hoch oben in den Wolken
hängt; die Freiheit, um die es sich hier handelt,
ist eine rechtlich geschützte, rechtlich gesicherte
Freiheit. Ohne Rechtsordnung ist keine menschenwürdige

Freiheit denkbar, die diesen Namen
verdiente; auf der andern Seite ist es für den einzelnen
Menschen von größter Bedeutung, ob, und wenn ja,
in welchem Maße ihm die Möglichkeit gewährt ist,
auf die Schaffung des Rechts selbst einzuwirken.

Fortsetzung folgt

Der strenge Lehrer

von Hans Fürst, Ried b. Kerzers

Es fällt nicht ganz leicht, etwas über dieses

Thema zu schreiben. Die Vorstellung «Strenger
Lehrer» erweckt in uns leicht ein Unbehagen, und
wir neigen zu der Ansicht, diese Erscheinung
gehöre doch eher der Vergangenheit an, der alten
Schule, und habe in der neuen wenig mehr zu
suchen. Er komme allerdings noch häufig genug vor,
leider, zu empfehlen brauche man ihn sicher nicht.

Wenn wir aber Umschau halten, in unserer
eigenen Schulzeit und in der Gegenwart, so werden

wir anerkennen müssen, daß es besonders die strengen

Lehrer sind, welche Erfolg haben im Unterricht,

öffentliche Anerkennung finden und Karriere
machen. Wenn dabei auch Schein- und Momentanerfolge

eine Rolle spielen, so ist doch nicht
abzustreiten, daß auch viel echter und bleibender Erfolg
erreicht wird. Es muß allerdings gleich angefügt
werden, daß es auch strenge Lehrer gibt, die wenig
unterrichtlichen Erfolg haben, den Kindern den

Unterricht zur Qual machen und sie seelisch Schaden

nehmen lassen.

In diesem Falle könnten wir schließen, Erfolg
und Mißerfolg hingen ja gar nicht von der Strenge,
sondern von irgend etwas anderem ab. Und doch
hören wir Leute sagen, sie hätten ganz bestimmt
unter ihrem Lehrer gelitten, weil er so streng
gewesen sei, und andere schreiben ihre Fortschritte
ebenso bestimmt nur der Strenge ihres Lehrers zu.
Während die einen mit Haß und Ablehnung von
ihrem Lehrer sprechen, gedenken die andern seiner
mit Dankbarkeit und Hochachtung. Es scheint eben

Strenge und Strenge zu geben. Die eine wirkt sich

negativ, die andere positiv aus. Wir möchten den
Versuch wagen, herauszubringen, worauf es denn
ankommt, ob sich die Strenge auf die intellektuelle

und seelische Entwicklung des Kindes ungünstig,
negativ oder aber günstig, positiv auswirkt. Unsere
Frage lautet: Wie muß ich mich verhalten, damit
sich meine Strenge auf die Entwicklung des Kindes
günstig auswirkt und in ihm ein Gefühl der
Hochachtung und des Dankes mir gegenüber auslöst?

Aggressivität

Wie stellen wir uns einen extrem strengen Lehrer

im ungünstigen Sinne vor? Um kurz zu sein:
Er erweckt Haß und Furcht. Das sind Gefühle, die

vor allem mit der menschlichen Aggressivität
zusammenhängen. Damit sind wir auch schon zum
Kernpunkt unseres Problems vorgestoßen. Wir
vermuten, daß aggressive Strenge sich negativ,
ungünstig -— aggressionslose Strenge sich dagegen
positiv, günstig auswirkt. Wir werden unsere
Untersuchung jedenfalls in der Richtung dieser Vermutung

weiter führen. Vielleicht werden die Ergebnisse

zeigen, ob sich diese Vermutung bestätigt oder
nicht.

Aggressivität ist vor allem Verteidigungsbereitschaft

des Individuums. Sobald ein menschliches
Wesen glaubt, sich verteidigen zu müssen, wird es

aggressiv. Bestehen nun in der Schule Verhältnisse,
welche der Aggressivität besondere Bedeutung
zukommen lassen?

Der Lehrer hat die Aufgabe, dem Schüler ein
gewisses Maß an Wissen und Können beizubringen.
Darin scheint vorderhand kein Anlaß zu Aggressivität

zu liegen. — Der Schüler ist gezwungen, die

Schule zu besuchen. Darin liegt natürlich eine ganz
gewaltige Beeinträchtigung der kindlichen Freiheit

104


	Recht und Freiheit

