Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 26 (1953-1954)

Heft: 1

Artikel: Idealismus und Realismus im Lehrerberuf
Autor: First, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-850986

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-850986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST.GALLEN

Nr. 1, Seite 1—20

APRIL 1953

OSTERMORGEN
Von Emanuel Geibel

Die Lerche stieg am Ostermorgen

Empor ins klarste Luftgebiet
Und schmettert, hoch im Blau verborgen,

Ein freudig Auferstehungslied.

Und wie sie schmetterte, da klangen

Es tausend Stimmen nach im Feld:

Wach auf, das Alte ist vergangen,
Wach auf, du frohverjiingte Welt!

Idealismus und Realismus im Lehrerberuf

Von Hans Fiirst, Ried b. Kerzers

I

Man halt den Lehrerberuf allgemein fiir einen
idealen Beruf, fiir einen Beruf, in welchem Ideale
und Idealismus eine grofle Rolle spielen. Der neu-
gebackene Lehrer verldBt mit von Idealen ge-
schwellter Brust das Seminar. Nach einigen Jahren
Praxis bleibt allerdings von diesen Idealen vielfach
nicht mehr viel iibrig. Man hért selten eine altere
Lehrkraft behaupten, der Lehrerberuf sei ein ide-
aler Beruf, gewohnlich sagen das die andern, die
Nichtlehrer. Die Lehrer machen eben entsprechen-
de Erfahrungen (der Einfachheit halber sprechen
wir nur vom Lehrer, gemeint sind aber immer
Lehrpersonen beiderlei Geschlechts). Gotthelf hat
dieses Thema in «Leiden und Freuden eines Schul-
meisters» eingehend erortert. Er 148t seinen Schul-
meister ausrufen: «Warum denn so bittere Friichte

aus guter Saat? Dieses Ritsel konnte ich lange nicht

losen, und ich fing an in der Leute Meinung ein-
zustimmen, daf} einer ein Narr sei, etwas besonders
Gutes tun zu wollen, und dafl die wahre Klugheit
darin bestehe, daBl ein jeder zu seinem Vorteil sehe
und um alles andere sich nicht kiimmere.»

«Warum denn so bittere Friichte aus guter Saat?»
Das ist die Frage, die jedes Lehrerherz bewegt.
Wenn wir heute diese Frage erortern, so tun wir es
im BewuBtsein, an eine der ewigen Menschheits-
fragen heranzutreten, die wir nicht zu lésen wah-
nen, sondern blo am Rande zu beriihren hoffen.

Warum ist diese Welt so eingerichtet, daf} ideale
Bestrebungen so viel Miihe haben, sich durchzuset-
zen? Ist das nicht einWidersinn? Werden dadurch
nicht alle Menschen guten Willens entmutigt?
Sollte es nicht vielmehr so sein, dafl die gute Tat
belohnt, edles Unternehmen durch den Erfolg ge-
kront wird? Ist es das unerbittliche Schicksal ide-
alen Bestrebens, zu miBlingen, oder gibt es Um-
stinde, unter welchen es gelingt? Welches sind
diese Umsténde?

Wenn wir an diese Fragen herantreten, ist es
vielleicht gut, uns zuerst mit dem Begriff «ideal»
auseinanderzusetzen. Was verstehen wir unter

“ideal? — Was erscheint z. B am Lehrerberuf all-

gemein als ideal? — Auf die letzte Frage gibt es
sicher verschiedene Antworten. Den einen erscheint

1



die sichere Stellung als ideal, der gesicherte Lohn,
anderen die kurze Arbeitszeit, die langen Ferien,
anderen die giinstigen Arbeitsbedingungen in hel-
len, staubfreien, wohltemperierten, angenehmen
Riumen, anderen das edle «Material», welches der
Lehrer zu bearbeiten hat, das Kind, anderen die
erhabenen Ziele, welche die Erziehung verfolgt,
anderen die Freiheit und Unabhingigkeit in der
Auswahl der Methoden, mit welcher diese Ziele er-
reicht werden kénnen. Sicher gibt es noch andere
Vorziige, welche den Lehrerberuf ideal erscheinen
lassen.

Warum nennt man nun diese besonderen Eigen-
tiimlichkeiten des Lehrerberufes ideal? Das scheint
nicht zu schwierig zu erraten. Der Lehrer findet in
seinem Berufe manches, was die andern nicht
haben, was die andern auch zu haben wiinschten.
Sie wiinschten auch einen gesicherten Lohn emp-
fangen zu diirfen, lange Ferien zu haben, geistig
frei und unabhédngig arbeiten zu kénnen, hohe
Ziele zu verfolgen. Ideal erscheint uns vor allem
das, was wir nicht haben, aber gerne haben méch-
ten. Ideal erscheint uns der Friede besonders dann,
wenn wir ithn nicht haben; ideal erscheint die Frei-
heit besonders den geknechteten Viélkern. Der
Wunsch ist nicht nur Vater des Gedankens, son-
dern auch des Ideals.

Damit sind wir darauf aufmerksam geworden,
daB unsere Ideale stark mit unserer Wunschwelt
zusammenhangen. Diese wieder steht stark im Zu-
sammenhang mit unseren Begierden, Geliisten und
Trieben, d. h. mit dem primitiven Anteil unseres
Ichs. Es besteht jedenfalls die Moglichkeit, daf3
unsere idealen Bestrebungen einen erheblichen Teil
ihrer Kraft aus den niederen Sphéaren unserer Per-
sonlichkeit beziehen. Wir wiirden dann das Gute
nicht eigentlich um seiner selbst willen tun, sondern
um personlicher Vorteile willen. Das Ideal wiirde
dann bloB als Tarnung dienen. Dafl wir unter dem
Deckmantel eines Ideals persénliche Ambitionen
zu erfiillen trachten, ware natiirlich besonders ver-
werflich und wiirde den MifBerfolg rechtfertigen.
Gotthelf schreibt: «Da sollte ich einmal an einem
Sonntag die Worte erkldren: 'Alle unseren guten
Werke seien mit Stinden befleckt.” Lange konnte
ich das nicht begreifen, endlich fiel es mir ein, daB3
diese Siinden der Stolz und die Eitelkeit seien, die
sich erheben, sobald wir ein gutes Werk tun wollen
oder getan haben; daB die Siinde in der das Werk
begleitenden Gesinnung bestehe. Wie nun Gottes
Giite auf jede Siinde eine Mahnung oder Strafe
innerlich oder duBlerlich folgen 1a8t, damit der Stin-

2

der sich bekehre, so ziichtigt er Stolz und Eitelkeit
dadurch, daB er sie nicht befriedigen, sondern ver-
letzen, kranken 1i8t.»

Sigm. Freud hat gezeigt, wie das Kind zuerst
nach dem Lustprinzip handelt, d. h. immer das tut,
wozu es im Augenblick gerade Lust verspiirt, unge-
achtet der schlimmen Folgen, die sich daraus erge-
ben kénnen. Aufgabe der Erziehung sei es, das Kind
zu veranlassen, mehr und mehr nach dem Realitits-
prinzip zu handeln, d. h. zuerst zu iiberlegen, wel-
che Folgen die Handlung nach sich ziehen kénnte
und erst zu handeln, wenn die zu erwartende Lust
groBer ist als mogliche Unlust. Wir finden hier die
Gegeniiberstellung von Lust und Realitét statt der
gewohnlichen von Ideal und Realitit. Auch da-
durch werden wir auf den méglichen Lustcharakter
unserer Ideale aufmerksam. Sie entstammen un-
serem Lust-Ich, d. h. jenem Teil unseres Ichs, das
die Anpassung an die Realitat noch nicht durch-
gemacht hat, noch nicht erzogen ist, noch nicht
reif ist. Tatsachlich machen Idealisten oft den Ein-
druck von unreifen Menschen.

II

Das Ideal scheint also in irgend einem Wider-
spruch, einem Gegensatz zur Realitét zu stehen. Die
Realitat ist nicht ideal, und das Ideal kann nicht
realisiert werden. Woher riihrt dieser Gegensatz?

Ideal nennen wir jene Zustinde, die so sind, wie
wir sie wimschen, nicht so, wie sie wirklich sind.
Die Wirklichkeit, die hat Gott erschaffen, die ideale
Welt, das ist die Welt, die wir erschaffen hitten,
wenn wir eben der Schépfer Gott gewesen wiren.
Der Zwiespalt zwischen Ideal und Wirklichkeit ist
also im Grunde ein Zwiespalt zwischen dem Men-
schen und Gott. Wir verneinen die Welt, wie sie
Gott geschaffen hat und stellen ihr unsere, ideale
Welt gegeniiber.

Dieses Bestreben des Menschen, Gott gleich zu
werden oder ihn gar zu iibertrumpfen ist ja be-
kannt. Eva iBt den verbotenen Apfel, um so weise
zu werden wie Gott. Die Turmbauer zu Babel wol-
len den Himmel erstiirmen. Die Primitiven stellen
sich ihren Gott selber her, damit sie mit ihm ma-
chen konnen, was sie wollen. Aus der Gegenwart
kennen wir Beispiele genug, wie Menschen sich
vergottern lassen. In der «Legende vom Hufeiseny
schreibt Goethe vom heiligen Petrus sogar: «Er
hatte soeben im Gehen getraumt so was vom Regi-
ment der Welt, was einem jeden wohlgeféllt; denn
im Kopf hat das keine Schranken; das waren so



seine liebsten Gedanken.» Ganz deutlich finden
wir dieses Bestreben im Marchen vom Fischer und
seiner Frau.

Die ideale Welt, die wir nicht schaffen, nicht
verwirklichen kénnen, die bauen wir in unserem
Kopfe auf. Wir selber sind aber ein Teil der von
Gott geschaffenen Wirklichkeit, und wir kénnen
nirgends anders leben als in der Wirklichkeit. In-
dem wir uns nun darein verbohren, nach’der Welt
in unserem Kopfe, nach unseren Idealen zu leben,
geraten wir zur Wirklichkeit in ein verhingnis-
volles MiBverhaltnis. Wir sprechen eine Sprache,
welche die Wirklichkeit nicht versteht, wir wirken
wie ein Fremdkorper darin. So wie Wasser und
Fett sich nicht mischen, so kann der Idealist nicht
in der Wirklichkeit aufgehen, somit nicht zur Wir-
kung kommen. «Eng ist die Welt und das Gehirn
ist weit. Leicht beieinander wohnen die Gedanken,
doch hart im Raume stoBen sich die Sachen»
(Schiller).

Wie nun das Wasser das Fett als Feind betrach-
tet und es «ausspeit», so betrachtet das Fett das
Wasser als Feind und st68t es von sich. Der Idealist
verabscheut die Wirklichkeit und diese weist den
Idealisten ab. Die Folge ist eine gegenseitige un-
fruchtbare, zermiirbende Erbitterung. Gotthelf
schreibt: «Denkt an die Ideen der Freiheit, der
Schénheit, die Liebe — wie viele wurden wahn-
sinnig durch sie; und wie viele haben, da sie selbst
die Idee nicht zu verwirklichen vermochten, ihr
Dasein geleugnet und in blinder Wut sie be-
kampft, treulos Abgefallene? So wurden Freiheits-
apostel «Tyrannen» und die innigste Menschenliebe
verwandelt sich in MenschenhaB. Die Stamme, an
denen- sie sich emporgeschwungen, verlieBen sie
erbittert, getauscht und warfen sich auf den Boden
hin - verzweiflungsvoll oder erhoben frevelnd die
Hinde gegen das, was sie frither angebetet, was
ihres Lebens Richtung bestimmt hatte.»

Der MiBerfolg fithrt nicht nur zu einer Verfein-

dung mit der Wirklichkeit, die sich nicht hat fiigen
wollen, sondern auch mit den Idealen selbst, die
sich als untaugliche, undankbare Wesen erzeigt
haben. Aus dem Idealisten ist ein «Realist»> gewor-
den, einer, der es erfahren hat, einer, der aus Er-
fahrung sprechen kann. — Ist das wirklich ein
Realist? Kann einer, der so mit der Realitit ver-
feindet ist, ein Realist sein? — Ist dies das einzig
mégliche Schicksal eines jungen, hoffnungsfreudi-
gen Idealismus? — Wir glauben kaum. Wir kiénn-
ten uns nur schweren Herzens darein finden. Wir
vermuten vielmehr, aus dem weltfremden Ideali-

sten sei kein Realist, sondern ein ebenso weltfrem-
der Pessimist geworden. Es miisse einen andern,
hoffnungsvolleren Ausweg geben. Diesen wollen
wir zu finden trachten.

III.

Wir haben erkannt, dafl unsere idealen Bestre-
bungen vor allem aus zwei Griinden scheitern kon-
nen: Wir suchen durch die Ideale egoistische Ziele
zu verfolgen, und wir setzen der Wirklichkeit
Gottes eine eigene ideale Welt gegeniiber. Unsere
Ideale versagen also, weil wir in ihnen Gott und
seiner Wirklichkeit abtriinnig werden. Gotthelf
schreibt: «Je reiner die Idee sich abspiegelt im
menschlichen Gemiite, umso greller wird demsel-
ben der Abstand in ihrer Verwirklichung erschei-
nen, umso unglicklicher mufl das Gemiit werden.
Je hoher der Gedanke es erhoben hatte, desto tiefer
stiirzt es die Wirklichkeit; wenn namlich die Idee
abgerissen allein herrschend dastand in seinem Ge-
miite, wenn die Idee sein Gott war.» Wir schenken
also unseren Idealen zu viel Aufmerksamkeit, der
Wirklichkeit aber zu wenig. Zu Abgéttern gewor-
dene Ideen haben die Menschheit in den letzten
Jahrzehnten in die schrecklichsten Katastrophen
ihrer Geschichte gefithrt. Das fithrt uns auf den
Gedanken, es sei nicht die Wirklichkeit an sich so
unbefriedigend, sondern die Art und Weise, wie
wir uns zu ihr stellen, wie wir sie handhaben. Viel-
leicht fiihrt sie sich so iibel auf, weil wir sie ver-
nachlaBigen, ihr zu wenig Aufmerksamkeit schen-
ken, sie zu wenig liehen. So schreibt Meng in
«Zwang und Freiheit in der Erziehung»: «Wirk-
lichkeit — also das, was wirkt — ist nach dem
zweiten Weltkrieg und nach dem Zeitalter der
Ideologien und Ideen, die soviel Blut flieflen lassen,
wichtiger als Wunschschlésser und Vorstellungen. »

Es scheint also doch so, daf} es nichts ist mit den
Idealen, daff wir uns von ihnen trennen miissen.
Das fillt uns schwer. Es ist uns, als ob uns das Herz
aus dem Leibe gerissen wiirde. Wir haben uns mit
unseren Idealen identifiziert; unsere Ideale, das
sind wir selbst gewesen. Von unseren Idealen las-
sen, das heifit nichts anderes, als von uns selber
lassen, uns selbst verleugnen, auf unser Liebstes
verzichten. Heruntersteigen vom selbsterbauten
Throne, verzichten auf alle Regiments- und

Mitteilung des Verlags: Der 26. Jahrgang der Schweizer
Erziehungs-Rundschau wird von der Kiinzler, Budh-
druckerei A.G., St.Gallen, gedrudkt.



Herrschgeliiste und werden ein Diener an der
Wirklichkeit, ein Diener Gottes. «Was kann wohl
den Menschen tiefer schlagen, als wenn er zur
Erkenntnis kommt, daB er ein ohnméchtiger Die-
ner seines Gottes ist!» (Gotthelf).

Unsere Aufgabe bestinde also darin, uns mit der
Wirklichkeit zu vershnen, abzulassen von bestian-
diger Kritik, sie hinzunehmen mit all ihren uns als
Miéngel erscheinenden Eigenheiten, sie zu bejahen,
zu lieben. Das ist keine leichte Aufgabe, wo uns
diese Wirklichkeit bestindig verletzt und Schwie-
rigkeiten bereitet. Wir werden bald die Erfahrung
machen, daB wir einen nur recht mangelhaft arbei-
tenden Wirklichkeitssinn besitzen, daf3 unsere Auf-
merksamkeit, unser Interesse, unsere Liebe dahin
tendieren, sich von der Wirklichkeit weg und un-
serem eigenen Ich zuzuwenden. Allendy schreibt in
«Das unverstandene Kind»: «Bekanntlich haben

die Ethnologen festgestellt, daBl die sogenannten

primitiven Voélker mnicht deutlich unterscheiden
kénnen zwischen dem, was sie in ihrer Einbildung
oder im Traum und dem, was sie in Wirklichkeit
sehen. Es scheint also, daB3 der Wirklichkeitssinn
eine noch junge und daher leicht zu erschiitternde
Errungenschaft des zivilisierten IMenschen ist. Tat-
sachlich sehen wir, wie dieser Sinn gestort wird,
ja ganz schwindet, wenn eine etwas lebhaftere Ge-
miitsbewegung unser BewuBtsein erfiillt.»

Wir werden also immer wieder, ohne uns dessen
richtig bewuBt zu sein, in eine ichbezogene, wirk-
lichkeitsabgewandte Einstellung zuriickfallen. Es
gilt dann, immer von neuem die Ichbezogenheit
aufzudecken und wieder Kontakt zu nehmen mit
der Wirklichkeit. So muf3 unser Blick sich richten
nach innen, zur Selbsterkenntnis und nach auflen,
zur Erkenntnis der Wirklichkeit. Das eine bedingt
das andere. Wir kénnen die Wirklichkeit nicht
erkennen, wenn wir uns der egoistischen Verfal-
schungen derselben in unserem Innern nicht be-
wufit werden; wir konnen unser Inneres nicht er-
kennen, wenn wir es nicht der Wirklichkeit aus-
setzen. Wir erkennen unsere egoistischen Tenden-
zen vor allem an den Schwierigkeiten, welche sie
in der Wirklichkeit hervorrufen.

v

Nun erhebt sich aber die Frage, nach welchen
Gesichtspunkten wir denn unser Ich der Wirklich-
keit aussetzen sollen. YWir haben bisher zwei Ziele
kennen gelernt: Den eigenen Vorteil wahren —
unsere Ideale verwirklichen. Das erste Ziel ver-
werfen wir als unwiirdig, das zweite haben wir als

4

undurchfithrbar erkannt. Was bleibt uns noch
iibrig? — Wir erkennen, dafl wir ohne Ideale,
ohne erhabene Zielvorstellung doch nicht auskom-
men. Irgend ein hohes Ziel miissen wir uns stellen,
wenn wir uns nicht mit der Rolle des krassen Ego-
isten oder weltfremden Pessimisten begniigen
wollen.

Wir sehen, daf3 mit dem Verzicht auf Ideale noch
nicht viel erreicht ist. Der Abbau ist noch kein Auf-
bau. Die Ideale fiihren einerseits zur Katastrophe,
andererseits kénnen wir ohne Ideale nicht auskom-
men. — Die zuerst so heftig kritisierte Wirklichkeit
hat sich als weniger schlimm erwiesen, insofern
wir die richtige Einstellung zu ihr finden. Viel-
leicht steht es auch so mit den Idealen. Vielleicht
wirken sich die Ideale nicht so verhangnisvoll aus,
weil sie nichts nutz sind, sondern weil wir sie nicht
richtig handhaben, weil wir die richtige Einstellung
zu ihnen nicht gefunden haben. Unsere Einstel-
lung zu den Idealen ist wahrscheinlich noch ich-
bezogener als unsere Einstellung zur Wirklichkeit.
Es gilt auch hier das Egozentrische nach und nach,
Stiick fiir Stiick zu erkennen und zu eliminieren.
Wir wollen an einem praktischen Beispiel zu zei-
gen versuchen, was gemeint ist.

Ein Lehrer hat einen schwierigen Schiiler. Er
will ihn durch Liebe kurieren. Der Versuch mif-
lingt. Die erste Reaktion mag sein, dal man die
Liebe als untauglich erklart. Man kann aber auch
die Einstellung des Lehrers dem Ideal und der
Wirklichkeit gegeniiber abzukliren versuchen.
Warum will er denn mit Liebe kurieren? Einfach,
weil er eine besondere Schwiche fiir die Liebe hat;
er zieht die Liebe aus irgend einem Grunde allen
andern Erziehungsmitteln vor. Egoistische Ein-
stellung zur Liebe. — Einstellung zum Schiiler, zur
Wirklichkeit? Der Schiiler dient als willkommenes
Objekt, um seine Erzieherkunst zu demonstrieren.
Egoistisch. Nun sagt sich der Lehrer, wenn Liebe
nichts niitze, so miisse er mit Strenge versuchen.
Dabei merkt er nicht, daB er nur deshalb zur
Strenge greift, weil er durch sie Vergeltungsbediirf-
nisse befriedigen kann. Egoistisch. Dem Knaben,
der Wirklichkeit, hat der Lehrer noch gar keine
Beachtung geschenkt. Er hat den Fall nicht unter-
sucht, nicht nach den Griinden der Schwierigkeit
geforscht, nicht tiberlegt, welches Erziehungsmittel
am meisten Erfolg versprechen wiirde. Er hat Liebe
und Strenge ganz nach Lust und Laune eingesetzt,
hat nach dem Lustprinzip gehandelt, ichbezogen.
Der Erfolg muB in beiden Fillen ausbleiben. Auf-
gabe des Lehrers ist es nun, dem Knaben, der Wirk-
lichkeit, soviel Aufmerksamkeit, Interesse und



Liebe zu schenken, daB er herauszubringen vermag,
was ihm helfen kann. Wenn es ithm dabei nicht
immer wieder gelingt, alle egoistischen Tendenzen
auszuschalten, wird der Knabe nie so weit aus sich
selbst heraustreten, dafl die erfolgbringenden
Schliisse gezogen werden kénnen. — Dann hat er
Liebe, das Ideal, so in ihrer Wirkungsweise zu un-
tersuchen, daB er sie im richtigen Moment und
in der richtigen Dosierung anzubringen vermag.
Die Ideale miissen realitatsgerecht gehandhabt wer-
den. Das 148t sich sehr leicht sagen, aber nur sehr
schwer und nie vollkommen durchfithren. Auch
darauf muB unser Stolz verzichten kénnen. Gotthelf
schreibt: «Die Ideen sind die Kinder des Lichts, die
Feuersiulen, die uns leuchten auf der dunklen
Erdenbahn, sie kénnen aber nie vollig iibertragen
werden auf die Zustdnde der Erde, da wachsen sie
immer verkriippelt auf, wie die Pflanzen des Siidens
im kalten Norden. . .. Darin liegt die Vermittlung,
daB} wir also hier das Vollkommene nicht erwarten,
dem Irdischen nichts Uberirdisches zutrauen, daf3
wir nicht die Ernte wollen fir jede Aussaat und
doch iiberzeugt bleiben, daB kein hoheres Streben
eitel sei, kein Versuch, das Geistige darzustellen,
toricht, daB das Unvollkommene gegriindet sei im
Willen Gottes, das MiBllingen dienen solle zur Er-
hohung unserer Kraft, zur Prifung des Glaubens,

zur Prifung unserer Stiitzen, an denen wir auf-
klimmen.»

Wenn sogar Gott im Irdischen keine Vollendung
angestrebt hat, sollten wir dann von unseren Be-
strebungen vollendete Friichte erwarten? Wir mer-
ken auch hier wieder die Tendenz, Gott zu iiber-
trumpfen, es besser zu machen als er. Kénnen wir
uns aber freuen an den bescheidenen Erfolgen un-
seres idealen Strebens, kénnen wir darauf verzich-
ten, der Wirklichkeit eine eigene, bessere, ideale
Welt entgegen zu halten, dann werden wir diese
Wirklichkeit immer mehr schiatzen und lieben ler-
nen, und sie wird uns wie langer wie idealer er-
scheinen. Je mehr wir uns aber mit der Wirklich-
keit aussohnen, umso wohler werden wir uns darin
fithlen, umso glicklicher und auch umso erfolg-
reicher wirken konnen. Der Gegensatz von Ideal
und Wirklichkeit verliert an Bedeutung, beide ver-
schmelzen mehr und mehr, wenn auch hier wie in
allem Irdischen nie der Zustand der Vollkommen-
heit erlangt wird. Vollkommenheit ist vielleicht
kein géttlicher Begriff, sondern eine Wunschphan-
tasie des Menschen. Sie ist ein Ideal, das wir nie
erreichen, sondern nur erstreben konnen. «Wer
immer strebend sich bemiiht, den kénnen wir er-
l6sens, sagt Goethe, und «Wer bis an das Ende be-
harrt, der wird selig» die Bibel.

Grammatik in der Lese- und Aufsatzstunde?

Von Theo Marthaler

Viele, vielleicht die meisten Lehrer werden die
Titelfrage mit einem entschiedenen Nein beant-
worten und sich Fortunat Huber anschlieBen, der
im Schweizer Spiegel vom November 1945 schreibt:
«Das Zerbeineln auf stilistische Feinheiten, sprach-
liche Schénheiten und tiefsinnige Hintergedanken,
ob es vom Lehrer kunstgerecht geiibt oder dem
Schiiler zugemutet wird, zerstért den Eindruck,
statt ihn zu vertiefen». Diese Ablehnung der Gram-
matik, ja der Sprachbetrachtung iiberhaupt, beruht
auf der Annahme, der Verstand téte das Gefiihl,
rationale Betrachtung zerstére den GenuB. Ist das
so? Hat ein Musiker weniger Genuf} an einem Kon-
zert, weil er den Aufbau des Stiickes kennt, weil er
das Technische daran beherrscht? Sind die Berge
weniger schoén, wenn man ihre Namen weif3?
Glaubt jemand, der berithmte Geologe Heim habe
sich an unserer Gebirgswelt weniger gefreut als
irgend ein romantischer Schwarmer? '

Nein, richtig betriebene Sprachbetrachtung zer-
stort die Texte nicht, im Gegenteil. Rein formali-
stische Zerlegung niitzt allerdings nichts; jede
grammatische Erklirung, die zum Verstandnis
nichts beitragt, ist iiberfliissig, unniitz oder gar
schédlich. Solch rein formalistische Zerlegung ge-
hort in die Grammatikstunde, wo der Schiiler das
grammatische Einmaleins lernt, mit dessen Hilfe er
spéter die angewandten Aufgaben lést. Die Gram-
matikstunde ist aber sinnlos, wenn sie zu keinen
Anwendungen fiihrt, wenn sie dem Schiiler in der
praktischen Sprachbetrachtung und im praktischen
Sprachgebrauch nichts hilft. Grammatik nur in der
Grammatikstunde gleicht dem Sonntagschristen-
tum.

Es stimmt zwar schon: die Grammatik dient an
und fiir sich der logischen Schulung; sie erzieht den
Geist zum sachlichen, wissenschaftlichen Denken.

5



	Idealismus und Realismus im Lehrerberuf

