
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 26 (1953-1954)

Heft: 1

Artikel: Idealismus und Realismus im Lehrerberuf

Autor: Fürst, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr- L Seite 1—20 APRIL 1953

OSTERMORGEN
Von Emanuel Geibel

Die Lerche stieg am Ostermorgen

Empor ins klarste Luftgebiet
Und schmettert, hoch im Blau verborgen,

Ein freudig Auferstehungslied.

Und wie sie schmetterte, da klangen
Es tausend Stimmen nach im Feld:

Wach auf, das Alte ist vergangen,
Wach auf, du frohverjüngte Welt!

Idealismus und Realismus im Lehrerberuf

Von Hans Fürst, Ried b. Kerzers

I

Man hält den Lehrerberuf allgemein für einen
idealen Beruf, für einen Beruf, in welchem Ideale

und Idealismus eine große Rolle spielen. Der
neugebackene Lehrer verläßt mit von Idealen
geschwellter Brust das Seminar. Nach einigen Jahren
Praxis bleibt allerdings von diesen Idealen vielfach
nicht mehr viel übrig. Man hört selten eine ältere
Lehrkraft behaupten, der Lehrerberuf sei ein
idealer Beruf, gewöhnlich sagen das die andern, die
Nichtlehrer. Die Lehrer machen eben entsprechende

Erfahrungen (der Einfachheit halber sprechen
wir nur vom Lehrer, gemeint sind aber immer
Lehrpersonen beiderlei Geschlechts). Gotthelf hat
dieses Thema in «Leiden und Freuden eines
Schulmeisters» eingehend erörtert. Er läßt seinen
Schulmeister ausrufen: «Warum denn so bittere Früchte
aus guter Saat? Dieses Rätsel konnte ich lange nicht
lösen, und ich fing an in der Leute Meinung
einzustimmen, daß einer ein Narr sei, etwas besonders
Gutes tun zu wollen, und daß die wahre Klugheit
darin bestehe, daß ein jeder zu seinem Vorteil sehe

und um alles andere sich nicht kümmere.»

«Warum denn so bittere Früchte aus guter Saat?»

Das ist die Frage, die jedes Lehrerherz bewegt.
Wenn wir heute diese Frage erörtern, so tun wir es

im Bewußtsein, an eine der ewigen Menschheitsfragen

heranzutreten, die wir nicht zu lösen wähnen,

sondern bloß am Rande zu berühren hoffen.

Warum ist diese Welt so eingerichtet, daß ideale

Bestrebungen so viel Mühe haben, sich durchzusetzen?

Ist das nicht einWidersinn? Werden dadurch
nicht alle Menschen guten Willens entmutigt?
Sollte es nicht vielmehr so sein, daß die gute Tat
belohnt, edles Unternehmen durch den Erfolg
gekrönt wird? Ist es das unerbittliche Schicksal
idealen Bestrebens, zu mißlingen, oder gibt es

Umstände, unter welchen es gelingt? Welches sind
diese Umstände?

Wenn wir an diese Fragen herantreten, ist es

vielleicht gut, uns zuerst mit dem Begriff «ideal»
auseinanderzusetzen. Was verstehen wir unter
ideal? — Was erscheint z. B am Lehrerberuf
allgemein als ideal? — Auf die letzte Frage gibt es

sicher verschiedene Antworten. Den einen erscheint

1



die sichere Stellung als ideal, der gesicherte Lohn,
anderen die kurze Arbeitszeit, die langen Ferien,
anderen die günstigen Arbeitsbedingungen in hellen,

staubfreien, wohltemperierten, angenehmen
Räumen, anderen das edle «Material», welches der
Lehrer zu bearbeiten hat, das Kind, anderen die
erhabenen Ziele, welche die Erziehung verfolgt,
anderen die Freiheit und Unabhängigkeit in der
Auswahl der Methoden, mit welcher diese Ziele
erreicht werden können. Sicher gibt es noch andere
Vorzüge, welche den Lehrerberuf ideal erscheinen
lassen.

Warum nennt man nun diese besonderen
Eigentümlichkeiten des Lehrerberufes ideal? Das scheint
nicht zu schwierig zu erraten. Der Lehrer findet in
seinem Berufe manches, was die andern nicht
haben, was die andern auch zu haben wünschten.
Sie wünschten auch einen gesicherten Lohn
empfangen zu dürfen, lange Ferien zu haben, geistig
frei und unabhängig arbeiten zu können, hohe
Ziele zu verfolgen. Ideal erscheint uns vor allem
das, was wir nicht haben, aber gerne haben möchten.

Ideal erscheint uns der Friede besonders dann,
wenn wir ihn nicht haben; ideal erscheint die Freiheit

besonders den geknechteten Völkern. Der
Wunsch ist nicht nur Vater des Gedankens,
sondern auch des Ideals.

Damit sind wir darauf aufmerksam geworden,
daß unsere Ideale stark mit unserer Wunschwelt
zusammenhängen. Diese wieder steht stark im
Zusammenhang mit unseren Begierden, Gelüsten und
Trieben, d. h. mit dem primitiven Anteil unseres
Ichs. Es besteht jedenfalls die Möglichkeit, daß

unsere idealen Bestrebungen einen erheblichen Teil
ihrer Kraft aus den niederen Sphären unserer
Persönlichkeit beziehen. Wir würden dann das Gute
nicht eigentlich um seiner selbst willen tun, sondern

um persönlicher Vorteile willen. Das Ideal würde
dann bloß als Tarnung dienen. Daß wir unter dem
Deckmantel eines Ideals persönliche Ambitionen
zu erfüllen trachten, wäre natürlich besonders
verwerflich und würde den Mißerfolg rechtfertigen.
Gotthelf schreibt: «Da sollte ich einmal an einem
Sonntag die Worte erklären: 'Alle unseren guten
Werke seien mit Sünden befleckt.' Lange konnte
ich das nicht begreifen, endlich fiel es mir ein, daß
diese Sünden der Stolz und die Eitelkeit seien, die
sich erheben, sobald wir ein gutes Werk tun wollen
oder getan haben; daß die Sünde in der das Werk
begleitenden Gesinnung bestehe. Wie nun Gottes
Güte auf jede Sünde eine Mahnung oder Strafe
innerlich oder äußerlich folgen läßt, damit der Sün¬

der sich bekehre, so züchtigt er Stolz und Eitelkeit
dadurch, daß er sie nicht befriedigen, sondern
verletzen, kränken läßt.»

Sigm. Freud hat gezeigt, wie das Kind zuerst
nach dem Lustprinzip handelt, d. h. immer das tut,
wozu es im Augenblick gerade Lust verspürt,
ungeachtet der schlimmen Folgen, die sich daraus ergeben

können. Aufgabe der Erziehung sei es, das Kind
zu veranlassen, mehr und mehr nach dem Realitätsprinzip

zu handeln, d. h. zuerst zu überlegen, welche

Folgen die Handlung nach sich ziehen könnte
und erst zu handeln, wenn die zu erwartende Lust
größer ist als mögliche Unlust. Wir finden hier die
Gegenüberstellung von Lust und Realität statt der
gewöhnlichen von Ideal und Realität. Auch
dadurch werden wir auf den möglichen Lustcharakter
unserer Ideale aufmerksam. Sie entstammen
unserem Lust-Ich, d. h. jenem Teil unseres Ichs, das
die Anpassung an die Realität noch nicht
durchgemacht hat, noch nicht erzogen ist, noch nicht
reif ist. Tatsächlich machen Idealisten oft den
Eindruck von unreifen Menschen.

II
Das Ideal scheint also in irgend einem

Widerspruch, einem Gegensatz zur Realität zu stehen. Die
Realität ist nicht ideal, und das Ideal kann nicht
realisiert werden. Woher rührt dieser Gegensatz?

Ideal nennen wir jene Zustände, die so sind, wie
wir sie wünschen, nicht so, wie sie wirklich sind.
Die Wirklichkeit, die hat Gott erschaffen, die ideale
Welt, das ist die Welt, die wir erschaffen hätten,
wenn wir eben der Schöpfer Gott gewesen wären.
Der Zwiespalt zwischen Ideal und Wirklichkeit ist
also im Grunde ein Zwiespalt zwischen dem
Menschen und Gott. Wir verneinen die Welt, wie sie

Gott geschaffen hat und stellen ihr unsere, ideale
Welt gegenüber.

Dieses Bestreben des Menschen, Gott gleich zu
werden oder ihn gar zu übertrumpfen ist ja
bekannt. Eva ißt den verbotenen Apfel, um so weise

zu werden wie Gott. Die Turmbauer zu Babel wollen

den Himmel erstürmen. Die Primitiven stellen
sich ihren Gott selber her, damit sie mit ihm
machen können, was sie wollen. Aus der Gegenwart
kennen wir Beispiele genug, wie Menschen sich

vergöttern lassen. In der «Legende vom Hufeisen»
schreibt Goethe vom heiligen Petrus sogar: «Er
hatte soeben im Gehen geträumt so was vom
Regiment der Welt, was einem jeden wohlgefällt; denn
im Kopf hat das keine Schranken; das waren so

2



seine liebsten Gedanken.» Ganz deutlich finden
-wir dieses Bestreben im Märchen vom Fischer und
seiner Frau.

Die ideale Welt, die wir nicht schaffen, nicht
verwirklichen können, die bauen wir in unserem
Kopfe auf. Wir selber sind aber ein Teil der von
Gott geschaffenen Wirklichkeit, und wir können

nirgends anders leben als in der Wirklichkeit.
Indem wir uns nun darein verbohren, nach der Welt
in unserem Kopfe, nach unseren Idealen zu leben,

geraten wir zur Wirklichkeit in ein verhängnisvolles

Mißverhältnis. Wir sprechen eine Sprache,
welche die Wirklichkeit nicht versteht, wir wirken
wie ein Fremdkörper darin. So wie Wasser und
Fett sich nicht mischen, so kann der Idealist nicht
in der Wirklichkeit aufgehen, somit nicht zur
Wirkung kommen. «Eng ist die Welt und das Gehirn
ist weit. Leicht beieinander wohnen die Gedanken,
doch hart im Räume stoßen sich die Sachen»

(Schiller).

Wie nun das Wasser das Fett als Feind betrachtet

und es «ausspeit», so betrachtet das Fett das

Wasser als Feind und stößt es von sich. Der Idealist
verabscheut die Wirklichkeit und diese weist den

Idealisten ab. Die Folge ist eine gegenseitige
unfruchtbare, zermürbende Erbitterung. Gotthelf
schreibt: «Denkt an die Ideen der Freiheit, der

Schönheit, die Liebe — wie viele wurden wahnsinnig

durch sie; und wie viele haben, da sie selbst

die Idee nicht zu verwirklichen vermochten, ihr
Dasein geleugnet und in blinder Wut sie

bekämpft, treulos Abgefallene? So wurden Freiheitsapostel

«Tyrannen» und die innigste Menschenliebe
verwandelt sich in Menschenhaß. Die Stämme, an
denen • sie sich emporgeschwungen, verließen sie

erbittert, getäuscht und warfen sich auf den Boden

hin verzweiflungsvoll oder erhoben frevelnd die
Hände gegen das, was sie früher angebetet, was
ihres Lebens Richtung bestimmt hatte.»

Der Mißerfolg führt nicht nur zu einer Verfeindung

mit der Wirklichkeit, die sich nicht hat fügen
wollen, sondern auch mit den Idealen selbst, die

sich als untaugliche, undankbare Wesen erzeigt
haben. Aus dem Idealisten ist ein «Realist» geworden,

einer, der es erfahren hat, einer, der aus

Erfahrung sprechen kann. — Ist das wirklich ein
Realist? Kann einer, der so mit der Realität
verfeindet ist, ein Realist sein? — Ist dies das einzig
mögliche Schicksal eines jungen, hoffnungsfreudigen

Idealismus? — Wir glauben kaum. Wir könnten

uns nur schweren Herzens darein finden. Wir
vermuten vielmehr, aus dem weltfremden Ideali¬

sten sei kein Realist, sondern ein ebenso weltfremder

Pessimist geworden. Es müsse einen andern,
hoffnungsvolleren Ausweg geben. Diesen wollen
wir zu finden trachten.

III.

Wir haben erkannt, daß unsere idealen
Bestrebungen vor allem aus zwei Gründen scheitern können:

Wir suchen durch die Ideale egoistische Ziele
zu verfolgen, und wir setzen der Wirklichkeit
Gottes eine eigene ideale Welt gegenüber. Unsere
Ideale versagen also, weil wir in ihnen Gott und
seiner Wirklichkeit abtrünnig werden. Gotthelf
schreibt: «Je reiner die Idee sich abspiegelt im
menschlichen Gemüte, umso greller wird demselben

der Abstand in ihrer Verwirklichung erscheinen,

umso unglücklicher muß das Gemüt werden.
Je höher der Gedanke es erhoben hatte, desto tiefer
stürzt es die Wirklichkeit; wenn nämlich die Idee
abgerissen allein herrschend dastand in seinem
Gemüte, wenn die Idee sein Gott war.» Wir schenken
also unseren Idealen zu viel Aufmerksamkeit, der
Wirklichkeit aber zu wenig. Zu Abgöttern gewordene

Ideen haben die Menschheit in den letzten
Jahrzehnten in die schrecklichsten Katastrophen
ihrer Geschichte geführt. Das führt uns auf den

Gedanken, es sei nicht die Wirklichkeit an sich so

unbefriedigend, sondern die Art und Weise, wie
wir uns zu ihr stellen, wie wir sie handhaben.
Vielleicht führt sie sich so übel auf, weil wir sie ver-
nachläßigen, ihr zu wenig Aufmerksamkeit schenken,

sie zu wenig lieben. So schreibt Meng in
«Zwang und Freiheit in der Erziehung»:
«Wirklichkeit — also das, was wirkt — ist nach dem
zweiten Weltkrieg und nach dem Zeitalter der
Ideologien und Ideen, die soviel Blut fließen lassen,

wichtiger als Wunschschlösser und Vorstellungen.»

Es scheint also doch so, daß es nichts ist mit den
Idealen, daß wir uns von ihnen trennen müssen.
Das fällt uns schwer. Es ist uns, als ob uns das Herz
aus dem Leibe gerissen würde. Wir haben uns mit
unseren Idealen identifiziert; unsere Ideale, das

sind wir selbst gewesen. Von unseren Idealen
lassen, das heißt nichts anderes, als von uns selber
lassen, cms selbst verleugnen, auf unser Liebstes
verzichten. Heruntersteigen vom selbsterbauten

Throne, verzichten auf alle Regiments- und

Mitteilung des Verlags : Der 26. Jahrgang der Schweizer

Erziehungs-Rundschau wird von der Kiinzler, Buch¬

druckerei A.Q., St.Çallen, gedruckt.

3



Herrschgelüste und werden ein Diener an der

Wirklichkeit, ein Diener Gottes. «Was kann wohl
den Menschen tiefer schlagen, als wenn er zur
Erkenntnis kommt, daß er ein ohnmächtiger Diener

seines Gottes ist!» (Gotthelf).

Unsere Aufgabe bestände also darin, uns mit der
Wirklichkeit zu versöhnen, abzulassen von beständiger

Kritik, sie hinzunehmen mit all ihren uns als

Mängel erscheinenden Eigenheiten, sie zu bejahen,
zu lieben. Das ist keine leichte Aufgabe, wo uns
diese Wirklichkeit beständig verletzt und
Schwierigkeiten bereitet. Wir werden bald die Erfahrung
machen, daß wir einen nur recht mangelhaft
arbeitenden Wirklichkeitssinn besitzen, daß unsere
Aufmerksamkeit, unser Interesse, unsere Liebe dahin
tendieren, sich von der Wirklichkeit weg und
unserem eigenen Ich zuzuwenden. Allendy schreibt in
«Das unverstandene Kind»: «Bekanntlich haben
die Ethnologen festgestellt, daß die sogenannten
primitiven Völker nicht deutlich unterscheiden
können zwischen dem, was sie in ihrer Einbildung
oder im Traum und dem, was sie in Wirklichkeit
sehen. Es scheint also, daß der Wirklichkeitssinn
eine noch junge und daher leicht zu erschütternde
Errungenschaft des zivilisierten Menschen ist.
Tatsächlich sehen wir, wie dieser Sinn gestört wird,
ja ganz schwindet, wenn eine etwas lebhaftere
Gemütsbewegung unser Bewußtsein erfüllt.»

Wir werden also immer wieder, ohne uns dessen

richtig bewußt zu sein, in eine ichbezogene, wirk-
lichkeitsabgewandte Einstellung zurückfallen. Es

gilt dann, immer von neuem die Ichbezogenheit
aufzudecken und wieder Kontakt zu nehmen mit
der Wirklichkeit. So muß unser Blick sich richten
nach innen, zur Selbsterkenntnis und nach außen,

zur Erkenntnis der Wirklichkeit. Das eine bedingt
das andere. Wir können die Wirklichkeit nicht
erkennen, wenn wir uns der egoistischen
Verfälschungen derselben in unserem Innern nicht
bewußt werden; wir können unser Inneres nicht
erkennen, wenn wir es nicht der Wirklichkeit
aussetzen. Wir erkennen unsere egoistischen Tendenzen

vor allem an den Schwierigkeiten, welche sie

in der Wirklichkeit hervorrufen.

IV
Nun erhebt sich aber die Frage, nach welchen

Gesichtspunkten wir denn unser Ich der Wirklichkeit

aussetzen sollen. Wir haben bisher zwei Ziele
kennen gelernt: Den eigenen Vorteil wahren —
unsere Ideale verwirklichen. Das erste Ziel
verwerfen wir als unwürdig, das zweite haben wir als

undurchführbar erkannt. Was bleibt uns noch

übrig? — Wir erkennen, daß wir ohne Ideale,
ohne erhabene Zielvorstellung doch nicht auskommen.

Irgend ein hohes Ziel müssen wir uns stellen,
wenn wir uns nicht mit der Rolle des krassen
Egoisten oder weltfremden Pessimisten begnügen
wollen.

Wir sehen, daß mit dem Verzicht auf Ideale noch
nicht viel erreicht ist. Der Abbau ist noch kein Aufbau.

Die Ideale führen einerseits zur Katastrophe,
andererseits können wir ohne Ideale nicht auskommen.

— Die zuerst so heftig kritisierte Wirklichkeit
hat sich als weniger schlimm erwiesen, insofern
wir die richtige Einstellung zu ihr finden.
Vielleicht steht es auch so mit den Idealen. Vielleicht
wirken sich die Ideale nicht so verhängnisvoll aus,
weil sie nichts nutz sind, sondern weil wir sie nicht
richtig handhaben, weil wir die richtige Einstellung
zu ihnen nicht gefunden haben. Unsere Einstellung

zu den Idealen ist wahrscheinlich noch
ichbezogener als unsere Einstellung zur Wirklichkeit.
Es gilt auch hier das Egozentrische nach und nach,
Stück für Stück zu erkennen und zu eliminieren.
Wir wollen an einem praktischen Beispiel zu
zeigen versuchen, was gemeint ist.

Ein Lehrer hat einen schwierigen Schüler. Er
will ihn durch Liebe kurieren. Der Versuch
mißlingt. Die erste Reaktion mag sein, daß man die
Liebe als untauglich erklärt. Man kann aber auch
die Einstellung des Lehrers dem Ideal und der
Wirklichkeit gegenüber abzuklären versuchen.
Warum will er denn mit Liebe kurieren? Einfach,
weil er eine besondere Schwäche für die Liebe hat;
er zieht die Liebe aus irgend einem Grunde allen
andern Erziehungsmitteln vor. Egoistische
Einstellung zur Liebe. — Einstellung zum Schüler, zur
Wirklichkeit? Der Schüler dient als willkommenes
Objekt, um seine Erzieherkunst zu demonstrieren.
Egoistisch. Nun sagt sich der Lehrer, wenn Liebe
nichts nütze, so müsse er mit Strenge versuchen.
Dabei merkt er nicht, daß er nur deshalb zur
Strenge greift, weil er durch sie Vergeltungsbedürf-
nisse befriedigen kann. Egoistisch. Dem Knaben,
der Wirklichkeit, hat der Lehrer noch gar keine

Beachtung geschenkt. Er hat den Fall nicht untersucht,

nicht nach den Gründen der Schwierigkeit
geforscht, nicht überlegt, welches Erziehungsmittel
am meisten Erfolg versprechen würde. Er hat Liebe
und Strenge ganz nach Lust und Laune eingesetzt,
hat nach dem Lustprinzip gehandelt, ichbezogen.
Der Erfolg muß in beiden Fällen ausbleiben. Aufgabe

des Lehrers ist es nun, dem Knaben, der
Wirklichkeit, soviel Aufmerksamkeit, Interesse und

4



Liebe zu schenken, daß er herauszubringen vermag,
was ihm helfen kann. Wenn es ihm dabei nicht
immer wieder gelingt, alle egoistischen Tendenzen
auszuschalten, wird der Knabe nie so weit aus sich
selbst heraustreten, daß die erfolgbringenden
Schlüsse gezogen werden können. -— Dann hat er
Liebe, das Ideal, so in ihrer Wirkungsweise zu
untersuchen, daß er sie im richtigen Moment und
in der richtigen Dosierung anzubringen vermag.
Die Ideale müssen realitätsgerecht gehandhabt werden.

Das läßt sich sehr leicht sagen, aber nur sehr
schwer und nie vollkommen durchführen. Auch
darauf muß unser Stolz verzichten können. Gotthelf
schreibt: «Die Ideen sind die Kinder des Lichts, die

Feuersäulen, die uns leuchten auf der dunklen
Erdenbahn, sie können aber nie völlig übertragen
werden auf die Zustände der Erde, da wachsen sie

immer verkrüppelt auf, wie die Pflanzen des Südens

im kalten Norden. Darin liegt die Vermittlung,
daß wir also hier das Vollkommene nicht erwarten,
dem Irdischen nichts Überirdisches zutrauen, daß

wir nicht die Ernte wollen für jede Aussaat und
doch überzeugt bleiben, daß kein höheres Streben

eitel sei, kein Versuch, das Geistige darzustellen,
töricht, daß das Unvollkommene gegründet sei im
Willen Gottes, das Mißlingen dienen solle zur
Erhöhung unserer Kraft, zur Prüfung des Glaubens,

zur Prüfung unserer Stützen, an denen wir
aufklimmen. »

Wenn sogar Gott im Irdischen keine Vollendung
angestrebt hat, sollten wir dann von unseren
Bestrebungen vollendete Früchte erwarten? Wir merken

auch hier wieder die Tendenz, Gott zu
übertrumpfen, es besser zu machen als er. Können wir
uns aber freuen an den bescheidenen Erfolgen
unseres idealen Strebens, können wir darauf verzichten,

der Wirklichkeit eine eigene, bessere, ideale
Welt entgegen zu halten, dann werden wir diese

Wirklichkeit immer mehr schätzen und lieben
lernen, und sie wird uns wie länger wie idealer
erscheinen. Je mehr wir uns aber mit der Wirklichkeit

aussöhnen, umso wohler werden wir uns darin
fühlen, umso glücklicher und auch umso
erfolgreicher wirken können. Der Gegensatz von Ideal
und Wirklichkeit verliert an Bedeutung, beide
verschmelzen mehr und mehr, wenn auch hier wie in
allem Irdischen nie der Zustand der Vollkommenheit

erlangt wird. Vollkommenheit ist vielleicht
kein göttlicher Begriff, sondern eine Wunschphantasie

des Menschen. Sie ist ein Ideal, das wir nie
erreichen, sondern nur erstreben können. «Wer
immer strebend sich bemüht, den können wir
erlösen», sagt Goethe, und «Wer bis an das Ende
beharrt, der wird selig» die Bibel.

Grammatik in der Lese- und Aufsatzstunde?

Von Theo Marthaler

Viele, vielleicht die meisten Lehrer werden die

Titelfrage mit einem entschiedenen Nein
beantworten und sich Fortunat Huber anschließen, der
im Schweizer Spiegel vom November 1945 schreibt:
«Das Zerbeineln auf stilistische Feinheiten, sprachliche

Schönheiten und tiefsinnige Hintergedanken,
ob es vom Lehrer kunstgerecht geübt oder dem
Schüler zugemutet wird, zerstört den Eindruck,
statt ihn zu vertiefen». Diese Ablehnung der Grammatik,

ja der Sprachbetrachtung überhaupt, beruht
auf der Annahme, der Verstand töte das Gefühl,
rationale Betrachtung zerstöre den Genuß. Ist das
so? Hat ein Musiker weniger Genuß an einem Konzert,

weil er den Aufbau des Stückes kennt, weil er
das Technische daran beherrscht? Sind die Berge
weniger schön, wenn man ihre Namen weiß?
Glaubt jemand, der berühmte Geologe Heim habe
sich an unserer Gebirgswelt weniger gefreut als

irgend ein romantischer Schwärmer?

Nein, richtig betriebene Sprachbetrachtung
zerstört die Texte nicht, im Gegenteil. Rein formalistische

Zerlegung nützt allerdings nichts; jede
grammatische Erklärung, die zum Verständnis
nichts beiträgt, ist überflüssig, unnütz oder gar
schädlich. Solch rein formalistische Zerlegung
gehört in die Grammatikstunde, wo der Schüler das

grammatische Einmaleins lernt, mit dessen Hilfe er
später die angewandten Aufgaben löst. Die
Grammatikstunde ist aber sinnlos, wenn sie zu keinen
Anwendungen führt, wenn sie dem Schüler in der

praktischen Sprachbetrachtung und im praktischen
Sprachgebrauch nichts hilft. Grammatik nur in der
Grammatikstunde gleicht dem Sonntagschristentum.

Es stimmt zwar schon: die Grammatik dient an
und für sich der logischen Schulung; sie erzieht den
Geist zum sachlichen, wissenschaftlichen Denken.

5


	Idealismus und Realismus im Lehrerberuf

