
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 25 (1952-1953)

Heft: 11

Artikel: Die Erziehungslehre Paul Häberlins

Autor: Kamm, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 11, Seite 201—220 FEBRUAR 1955

Die Erziehungslehre Paul Häberlins

Von Peter Kamm

Der 75. Geburtstag Professor Paul Häberlins, den

der Jubilar am 17. Februar in voller Rüstigkeit zu

feiern in der glücklichen Lage ist, hat den Verfasser
dieser Arbeit bewogen, die Entwicklung der

großangelegten Erziehungslehre in tunlicher Kürze
nachzuzeichnen.

Ein Blick auf das umfangreiche Gesamtwerk zeigt,
daß das eigentliche Anliegen Häberlins darin besteht,
die letzten Fragen nach Wesen und Sinn des Lebens

wahrheitsgemäß zu beantworten. Sowohl in der

Dissertation als auch in der letzten Veröffentlichung
werden philosophische Grundprobleme erörtert. Hä-

berlin geht von Anfang an aufs Ganze und wird
nicht müde, die Aufgabe der Philosophie und der

Erziehung immer tiefer und schärfer zu erfassen. Im
Zuge des unablässigen Forschens während eines halben

Jahrhunderts haben sich, wie nicht anders zu
erwarten ist, verschiedene — teils entscheidende, teils

weniger bedeutsame — Wandlungen vollzogen. Die

Hauptetappen des innern Werdeganges sind: l.die
Zeit der Anfänge, das heißt des Studiums und der

pädagogischen Praxis (1897—1908); 2. die Jahre von
der Habilitation bis in die Basler Lehrtätigkeit hinein

(1908—1925); 3. die Periode von der Abfassung
des Werkes «Das Gute» an bis kurz nach der

Publikation der Rede «Philosophie als Abenteuer des

Geistes» (1926.—1932); 4. der Zeitabschnitt, der mit den

Vorarbeiten zu «Das Wesen der Philosophie»
beginnt und — mehrere Phasen umfassend — bis zur
Gegenwart reicht (seit 1932). — Im folgenden treten

wir auf diese vier Etappen näher ein. Wir umreißen
den jeweiligen Stand der pädagogischen Besinnung
und ergänzen die Bemerkungen über die beiden letzten

Abschnitte durch einige in unserem Zusammenhang

besonders aufschlußreiche Zitate.

I.

«Als ich, erst 26jährig, im Jahre 1904 als Direktor
und Lehrer der pädagogischen Fächer an mein
heimatliches Lehrerseminar in Kreuzlingen berufen

wurde, da hatte ich zwar nach der theoretischen und

praktischen Seite einiges gelernt, aber meine Schüler
lehrten mich bald erkennen, daß es nicht genügte.
Außerdem war es mir immer peinlich, etwas zu

lehren, was ich nicht selber von Grund auf erarbeitet
hatte. So sah ich mich genötigt, meine
philosophischen Pläne, denen mein erstes und stärkstes
Interesse galt, zurückzustellen und mich in seihständiger

Arbeit vor allem einmal der systematischen
Pädagogik und der Psychologie zuzuwenden. Diese beiden

Disziplinen waren es, in denen ich das Unge-
nügen und die verhältnismäßige Unfruchtbarkeit des

Gelernten am stärksten empfand.» 1

Die Ergebnisse dieser ersten Rechenschaft sind in
einer Reihe von kleinern Abhandlungen niedergelegt.

Vor allem aber haben sie dem auf Beginn des

Schuljahres 1907/08 eingeführten provisorischen
Lehrplan für die thurgauische Primarschule das

Gepräge gegeben. «Gute und glückliche Generationen
heranzubilden», heißt es in den Vorbemerkungen,
«ist das Ziel unserer Erziehung überhaupt. Diesem
Ziel dient die Weckung und Stärkung der körperlichen

und seelischen Kräfte, ganz besonders aber die

Erziehung des Gemüts- und Willenslebens durch

Ausbildung und Veredlung der religiösen, ethischen

und ästhetischen Grundgefühle und Anlagen.» 2 Auch
die allgemeinen Bestimmungen über den Unterricht
bekunden eine ebenso wirklichkeitsnahe wie
fortschrittliche Einstellung. Der Lehrplan steht denn

auch heute noch in Kraft.

II.

Auch während der zweiten Periode (1908—1925)
bleibt Häberlin als Vater, als Heilpädagoge und als

Ordinarius in Bern (1914— 1922) und Basel (seit

1922) in engster Berührung mit der Praxis. For-

1 „Bericht über das pädagogisch-psychologische Schaffen"
(1925) in „Kleine Schriften" (Schweizer Spiegel Verlag,
Zürich 1948).

2 „Thurgauisches Schulwesen", S. 32, Frauenfeld 1926.

201



schung lind Lehrtätigkeit ermöglichen es ihm, die

Besinnung auf das Wesen der Erziehung so weit
voranzutreiben, daß die umfassende Darstellung der
systematischen Pädagogik sich aufdrängt. Dies
geschieht in den Werken «Das Ziel der Erziehung»
(1917, 2. A. 1925) und «Wege und Irrwege der

Erziehung» (1918. 2. A. 1920). Die darin entwickelte

Auffassung läßt sich wie folgt zusammenfassen: Das

absolute Ziel fordert «die Überwundenheit aller
Subjektivität in der Einheit des Besondern», «die
vollendete Gemeinschaft der einzelnen» ; das die individuelle

Eigenart berücksichtigende relative Ziel
verlangt. daß jeder Zögling dazu fähig gemacht werde,
«durch sein Verhalten auf seine persönliche Weise

und nach seiner ganzen Möglichkeit der Idee der

Einheit zu dienen.» 3 — Zwei weitere Schriften,
nämlich «Kinderfehler als Hemmungen des Lebens»

(1921, 2. A. 1931) und «Eltern und Kinder» (1922)

ergänzen die grundsätzlichen Erörterungen und
veranschaulichen sie durch eine Fülle von Beispielen.

Von allen vier Büchern sind — wie schon die

Neuauflagen und je eine Übersetzung ins Holländische

und Schwedische belegen —• nachhaltige
Wirkungen ausgegangen. Die beiden ersten beeindrucken
durch die Klarheit der Gedankenführung und den

Willen zu eindeutiger Lebensgestaltung; was über
die Gewissens- und Willensbildung, die Pflege der

Urteilsfähigkeit und Berufstüchtigkeit gesagt wird,
kann im wesentlichen in die spätere Erziehungslehre
eingebaut werden. Die Ausführungen in der dritten
und vierten Veröffentlichung über das Lutschen, den

Geschwisterzank, Angst und Ängstlichkeit, Wirkungen

der Schuld, Sexualfehler, Lüge und Betrug sowie

über den Konflikt der Generationen legen für die

Schärfe der Beobachtung, die Tiefe des Verständnisses,

aber auch die Größe der Hilfsbereitschaft
beredtes Zeugnis ab.

Nicht zu übersehen sind anderseits gewisse

Einseitigkeiten, die besonders in den systematischen
Publikationen deutlich zutage treten. Die in diesen

Jahren vorherrschende idealistische Grundüberzeugung

bringt es mit sich, daß das sittliche Leben auf
Kosten der übrigen Verhaltensweisen allzusehr in den

Mittelpunkt der Betrachtung gerückt wird. Die
religiöse, die ästhetische und die logische Möglichkeit
finden nicht die Beachtung, die ihnen gebührt. Daß
sie in ihrer eigentlichen Bedeutung verkannt werden,
geht nicht nur aus dem Versuch hervor, sie aus den

Grundfunktionen des moralischen Lebens abzuleiten,
sondern auch aus dem Willen, alle drei von
vornherein und unbedingt in den Dienst der sittlichen
Lebensgestaltung zu stellen: Frömmigkeit wird zum
Glauben an einen Gott, der die sinnverwirrte Welt
erst in Zukunft zu einer sinnvollen macht; ästhe¬

tisches Leben hat nur insofern Daseinsberechtigung,
als es den Prozeß der Vervollkommnung fördert:
Erkenntnis ist, in allen ihren Formen, ausschließlich

als Hilfsmittel der Praxis zu pflegen.
Mit diesen Hinweisen ist nicht die erzieherische

Tätigkeit, sondern lediglich die pädagogische Theorie
dieser Jahre gekennzeichnet: das Unternehmen Hä-
berlins, den zu Beginn der zweiten Periode
eingenommenen Standpunkt in kompromißloser Strenge

zu Ende zu denken. Da die idealistische Einstellung
dem Leben als ganzem nicht gerecht zu werden

vermag. gehört «die Ahnung ihrer Haltlosigkeit» zu ihr
wie der Schatten zum Licht. Für Häberlin ist diese

Ahnung in den ersten Zwanzigerjahren immer
deutlicher und schließlich zur Gewißheit geworden.

III.

Die Überwindung des moralischen Idealismus stellt
die tiefgreifendste Wandlung in der Gesamtentwicklung

Häberlins dar. Sie vollzieht sich im Laufe der

dritten Periode (1926—1932) und kommt in den

philosophischen Hauptwerken dieser Epoche in stets

umfassenderer Darstellung zum Ausdruck. 4 Der
Durchbruch zur religiös-philosophischen Grundüberzeugung

hat selbstverständlich auch eine gewichtige
Neuorientierung innerhalb der Erziehungslehre zur
Folge. Die Vertiefung der Wesensschau und die
damit verbundene Ausweitung des Blickfeldes kommen
der pädagogischen Theorie und Praxis sehr zugute.
Denn im gleichen Maße wie die idealistische
Einstellung überwunden wird, wird mit der Eigenart der

religiösen und der ästhetischen Haltung auch die

Bedeutung ihrer Pflege in vollem Umfang erkannt. Von

nun an betrachtet Häberlin es als Hauptanliegen der

Erziehung, nach Kräften dafür besorgt zu sein, daß

den Kindern und Jugendlichen der Weg zu
wirklicher Frömmigkeit gewiesen und die Empfänglichkeit

für alles Schöne in Natur und Kunst gefördert
werde. Religiöse und ästhetische Erziehung machen

(seit 1926 und 1929) das Herzstück der Gesinnungsbildung

aus und sind insofern der sittlichen Erziehung

nicht nur neben-, sondern übergeordnet. Mit
Bezug auf die Erkenntnishaltung dagegen wird auch

in dieser Zeit das letzte Wort noch nicht gesprochen.

Auffallend ist. daß keine größere Publikation aus

der dritten Periode vorliegt, welche die neubegründete

Pädagogik in ihrer ganzen Tragweite darstellt.

3 „Kleine Schriften", S. 21.
4 „Das Gute" 119261; „Das Geheimnis Her Wirklichkeit"

119271; „Allgemeine Aesthet.ik" 119291, alle im Koher Verlag

Basel: vgl. ferner ..Das Wunderbare. Zwölf Betrachtungen

iiher Hie Religion" 11929: 5. A. 19411 unH „Philosophie

als Abenteuer Hes Geistes" (1931), beide im Schweizer

Spiegel Verlag, Zürich.

202



Wohl sucht die dritte Auflage von «Wege und

Irrwege der Erziehung» (1931) das bisher Versäumte

nachzuholen; da Häberlin sich jedoch damit begnügt,
den alten Text durch Zwischenbemerkungen zu
ergänzen, vermag das Buch nicht in allen Stücken zu

befriedigen. Umso größer ist die Bedeutung, die

einigen kleineren Arbeiten sowie den einschlägigen
Vorlesungen zukommt, aus denen die folgenden
Stellen stammen.

*
«Es ist kennzeichnend für eine gute Erziehung, daß

sie nicht 'Vollkommenheit' lehren will, sondern daß

sie dem Zögling helfen will zu der Kunst, sein ganz
sicher unvollkommenes Leben mit wahrer Würde,
das heißt tapfer und ehrfürchtig, im Vertrauen auf
den geheimen Sinn zu führen, als ein fröhlicher
Kämpfer in seiner Art Diese Aufgabe ist nicht
leicht. Denn es ist für keinen Menschen leicht, in
innerer und äußerer Not noch den Glauben
festzuhalten, und in allen Kämpfen jenen höhern 'Humor'
zu behalten, der aus dem Wissen um den Sinn

sozusagen lächelnd, wenn auch im Schmerze lächelnd,
die eigene und fremde Not und Schuld überlegen
zu würdigen imstande ist. Aber es ist unsere
Aufgabe, wenn wir Erzieher heißen wollen.»

Realistische Erziehung «hat einen ungeheuren
Vorteil vor allem schlechten Idealismus. Sie ist
prinzipiell wahrhaftig und verlangt weder vom Erzieher
noch vom Zögling mehr oder anderes, als in seiner

Möglichkeit liegt. Darum zerstört sie auch nicht die

pädagogische Situation, sondern schafft sie und hält
sie fest. Denn sie respektiert den Zögling in seinem

Geheimnis, das heißt in seiner individuellen
Bestimmung (was nichts mit sentimentalem 'Respektieren'

und Nachlaufen hinter der Jugend her zu tun
hat), und ist ihm Helferin zur Erfüllung seines

Lebens und daher auch zu seinem wirklichen Glück.

Kein Mensch kann wirklich pädagogischer Gesinnung

widerstehen. Jeder spürt, daß er hier zu seiner

eigentlichen Bedeutung aufgerufen wird, zugleich zu

seiner Gesundheit, wenn Gesundheit heißt:
Übereinstimmung mit sich selbst. Erziehung und Zögling
können so wirklich zusammenarbeiten, — und dies

ist eben die 'pädagogische Situation', in welcher beide

zu ihrer vollen Menschlichkeit stehen und stehen

dürfen.» 5

*

«Wir sehen in der religiösen Möglichkeit eine von
den Arten, dem Leben überlegen zu sein, eine von
den Arten, das Leben als eigentliches zu leben. Eine
andere Art ist die ästhetische, eine dritte die sittliche

Möglichkeit. In allen drei Haltungen sind wir der

bloßen Tatsächlichkeit des Lebens prinzipiell
überlegen: In der ästhetischen dadurch, daß uns die bloße

Tatsächlichkeit mit ihrer ständigen Infragestellung
der Existenz gar nicht anficht; in der sittlichen
dadurch, daß wir die bloße Tatsächlichkeit überwinden,
zugunsten der strengen Hinarbeit auf unser Ziel,
das, wie wir glauben, von ewiger Bedeutung ist; in
der religiösen endlich dadurch, daß sie, im Vertrauen
und im Bewußtsein, daß das Leben tiefer begründet
ist, als wir es in unserer Zweideutigkeit begründen
könnten, gegen die Verzweiflung feit. Das Leben
eines Menschen hat, religiös gesprochen, sein
Existenzrecht aus dem Grund, der es geschaffen hat.
Auch der Schuldige ist, weil er ist, ewig begründet,
obschon er sich, vor seinem eigenen Urteil, sein Exi-
stenzreclit absprechen muß. In der Erlösung von der

Schuld liegt der befreiende Charakter der religiösen
Haltung... Also: Sinn der religiösen Erziehung ist
die Erhaltung und Förderung der Fähigkeit zu glauben.

Anders ausgedrückt: Sinn der religiösen Erziehung

ist die Erziehung zum Sinn für das Wunder
und zur Bescheidenheit, einer Bescheidenheit, die

nicht die Tugend der Lumpen ist, sondern das

Resultat der Einsicht in die eigene Kreatürlichkeit. Zur
Ausbildung der religiösen Haltung gehört zweierlei:
Erstens die Fähigkeit, die Wirklichkeit in ihrer
abgründigen Inkompetenz zu erfahren, und zweitens
die Kraft, trotzdem an der Begründetheit, am Sinn
festzuhalten.» 8

*
«Die Aufgabe der ästhetischen Erziehung kann so

gefaßt werden: Es gilt den letzten Rest der Möglichkeit

paradiesischen Daseins zu erhalten. Der Mythus
vom Paradies besagt ja nichts anderes, als daß das

eigentliche Leben dasjenige wäre, in welchem wir
nicht sorgten und keine Furcht hätten, ein Zustand,
mit andern Worten, in welchem wir weder wüßten,
was gut und böse ist, noch irgendetwas wollten,
sondern einfach inmitten der brüderlichen Kreatur da

wären, um jeden Morgen und jeden Abend unser
Dasein aufs neue zu genießen. Das wäre ästhetisches

Leben.

In der pädagogischen Literatur wird das ästhetische

Leben immer wieder so aufgefaßt, als ob die

Fähigkeit ästhetischer Haltung Mittel zum Zweck

größerer moralischer Leistung wäre. Man trifft hie
und da auch im Zusammenhang einer Ethik derartige

Würdigungen. Man sagt da, der Schönheitsgenuß

sei deshalb wünschbar und notwendig, weil er

uns zur Erholung, zum Ausschnaufen diene; wenn
man ab und zu ins Konzert oder ins Theater gehe —
wir wollen annehmen, es sei ein Genuß! —, werde

s „Idealistische und realistische Pädagogik" (1931), in „Kleine
Schriften", S. 159.60.

0 „Religiöse Erziehung", aus der Vorlesung Allgemeine
Pädagogik (1952), Schweizer Erziehungs-Rundscnau VII, 85/86.

203



man gestärkt für die Arbeit. Es kann sein, daß für
viele ein derartiger Erfolg herausschaut; aber das ist
keine ästhetische Angelegenheit. Im Augenblick, wo
wir eine ästhetische Möglichkeit als Mittel zum
Zweck benützen, wird sie bereits verzweckt, das heißt
ihres eigentlichen Charakters entkleidet, ja einbezogen

in die Zweckhaftigkeit. Wer mit Vorsatz irgendwohin

geht, um sich zu erholen und auszuschnaufen,

geht zur Entspannung hin und nicht um der Kunst
willen. Ebenso gut könnte er schlafen gehen.

Eine zweite Art von Moralisierung besteht darin,
daß wir glauben, ästhetische Erziehung sei eine
andere Art von moralischer Erziehung. Wie oft schon

habe ich in pädagogischem Zusammenhang gelesen,

man solle die Kinder mit schönen Dingen umgeben,
weil in ihnen etwas Erbauliches, moralisch Reinigendes

stecke. Meinetwegen! Es kann sein, daß in
manchem Kunstwerk etwas Erbauliches steckt. Aber nicht
deshalb ist es Kunstwerk; etwas könnte gar nicht
erbaulich wirken und trotzdem Kunstwerk sein. Die
Kunst ist, sofern sie eine ästhetische Angelegenheit
ist, grundsätzlich frei von aller Moralisiererei. Eine

Auffassung, nach der das Ästhetische Handlangerdienste

für moralische Stärkung zu leisten hätte, ist
abzulehnen. Die ästhetische Möglichkeit ist nicht
abhängig von der moralischen; es besteht sogar ein

Gegensatz zwischen beiden, den man in pädagogischem

Zusammenhang in Form von Konflikten sehr

leicht zu spüren bekommen kann.

Damit ist das Ziel ungefähr bestimmt. Es handelt
sich in der ästhetischen Erziehung um die Erhaltung,
um die Ermunterung der Fähigkeit zweckfreier
Daseinslust, aus welcher heraus die Welt schön gefunden

werden kann.» 7

IV.

Auch in der vierten Periode (seit 1932) ist Iläberlin
in erster Linie darauf bedacht, das philosophische
Lebenswerk weiter auszubauen und wenigstens im
Grundriß zum Abschluß zu bringen. Richtungweisend

wird die in 'der Einführung «Das Wesen der

Philosophie» (1934) dargelegte Auffassung, welche

erstmalig die Erkenntnishaltung, das heißt die

Beziehung des Menschen zur Wahrheit, eingehend würdigt

und damit die bisher noch vorhandene «Lücke»

schließt. Wenn diese Art des Vorgehens auch zur
Folge hat, daß die schriftstellerische Tätigkeit auf

pädagogischem Gebiet weiterhin hintangestellt wird,
so erfährt die Besinnung auf Ziel und Methode der

Erziehung doch eine viel bedeutsamere Förderung,
als die äußern Umstände vermuten lassen. Einmal
deshalb, weil Pädagogik — als Disziplin der Ethik —
mit Philosophie aufs engste zusammenhängt, zum

andern dadurch, daß sie in der Mehrzahl der Hauptwerke

bereits in den Grundzügen enthalten ist. 8

Die eingehendste Darstellung erfährt die

Erziehungslehre gleich zu Beginn dieser Epoche in den

beiden Schriften «Wider den Ungeist» (1935) und

«Möglichkeit und Grenzen der Erziehung» (1936).

Die wichtigste unter den neu gewonnenen Einsichten
besteht darin, daß der — in den Jahren 1926—1932

einzig maßgebenden — religiösen Letztorientierung
nun die philosophische als ebenbürtig an die Seite

gestellt wird. Die durch diese Entdeckung bedingten
Änderungen wirken sich in der Pädagogik längst
nicht so einschneidend aus wie in der übrigen
Philosophie. Denn da sowohl die religiös als auch die

philosophisch begründete Pädagogik aus dem überlegenen

Glauben herauswachsen, ergibt sich, wie die

Umschreibungen des allgemeinen Ziels zeigen, eine

Übereinstimmung im wesentlichen: hier wie dort gilt
es, den ewigen Sinn durch den sittlichen Sinn
darzustellen (1928), in der Endlichkeit die Ewigkeit zu
leben (1931), subjektiv zu sein, der man objektiv ist
(1936).

*
«Das der Bedeutung nach erste ist zweifellos die

Mithilfe zur Erhaltung und Entwicklung jenes

ursprünglichen Wissens, das sich als integraler Glaube

an die Vollendung des Seins bewährt. Denn ohne

diesen Glauben fehlt das erste und wichtigste
Moment der Übereinstimmung des Zöglings mit sich

selbst: der Sinn für die Wahrheit seiner Existenz,
das heißt die innere 'Zustimmung' zu dem, was er

ist, das Vertrauen in die Begründetheit und das

'Recht' seines Daseins, die Wurzelfestigkeit im
Leben, ohne welche eine in sich eindeutige
Lebensführung von vornherein unmöglich wäre Ob aber

dieser Glaube in seiner religiösen oder in seiner

'philosophischen' Form zu pflegen sei — es kann sich ja
immer nur um Pflege, nicht um Erschaffung handeln

—, dies wird sich durch die Möglichkeiten des

Erziehers im Verkehr und in Gemeinschaft mit
denen des Zöglings bestimmen — wenn man die Trennung

der beiden Formen überhaupt in ihrer Schärfe

aufrechterhalten will.» 9

Die philosophisch begründete Pädagogik erweitert
also den Bereich der Gesinnungsbildung erneut. Da-

7 „Aesthetische Bildung", aus der Vorlesung Allgemeine
Pädagogik (1932), Schweizer Erziehungs-Rundschau VI. 57/58.

8 „Naturphilosophische Betrachtungen I/1I" (1959/40) ; „Der
Mensch, Eine philosopische Anthropologie" (1941) ; „Ethik
im Grundriß" (1946); „Logik im Grundriß" (1947) ;

„Handbüchlein der Philosophie" (1949, zur Einführung besonders
geeignet), alle im Schweizer Spiegel Verlag, Zürich;
„Philosophie perennis. Eine Zusammenfassung" (Springer Verlag

Berlin/Göttigen/Heidelberg 1052)-
9 „Möglichkeit und Grenzen der Erziehung", S. 130/31,

Schweizer Spiegel Verlag, Zürich, 1936.

204



mit wird die — 1908—1925 so stark bevorzugte —
sittliche Erziehung noch entscheidender in die zweite

Linie gerückt als bisher, was selbstverständlich nur
im Sinne einer Korrektur der frühern Einseitigkeit
geschieht und keineswegs so ausgelegt werden darf,
als ob nun die Gewissens-, Willens- und
Tüchtigkeitsbildung gering geschätzt oder gar vernachlässigt
würde. Nach wie vor steht fest: Ohne moralische
Zucht keine Disziplinierung der Subjektivität, und
ohne sie keine erfolgreiche Pflege der übrigen
geistigen Möglichkeiten.

Größere Arbeiten zur Pädagogik hat Häberlin seit

1936 — aus den genannten Gründen — nicht mehr
veröffentlicht. Was die kleineren betrifft, sei auf die

Rektoratsrede «Über akademische Bildung» (1935),
die am 26. Schweizerischen Lehrertag in Luzern
gehaltene Ansprache «Der Lehrer als Organ des

demokratischen Staates» (1937), den Aufsatz «Philosophie
am Gymnasium?» (1947) und dann vor allem auf die

Reihe grundlegender Artikel im «Lexikon der

Pädagogik» hingewiesen.
Es ist hier nicht der Ort, den Ausbau der

Erziehungslehre, wie er sich auf der aufgewiesenen Rasis

in den letzten Jahren vollzogen hat, im einzelnen zu

verfolgen. Die weitere Entwicklung hält mit derjenigen

der Philosophie Schritt. Daß unter
pädagogischem Gesichtspunkt die Kulturphilosophie besonders

ergiebig ist, liegt auf der Hand: Pädagogik ist
spezielle Kulturphilosophie und gliedert sich als solche

in den großen Zusammenhang ein. Die «Allgemeine
Pädagogik in Kürze», welche im Laufe des Jahres im
Rahmen der Schweizerischen Pädagogischen Schriften

erscheint, wird dies, die Erziehungslehre auf den

letzten Stand der Forschung bringend, mit aller
wünschenswerten Deutlichkeit zeigen.

*

«Liebe ist Bejahung der andern Existenz als solcher,
dies bedeutet aber: Bejahung ihrer Aufgabe. Wir
lieben die Kinder, wenn wir die günstigste Entwicklung

ihrer Persönlichkeit, ihres Wollens und

Könnens, zu unserer eigenen Angelegenheit machen,

unter Hintansetzung ihrer Wünsche, sofern sie jener

Entwicklung gefährlich sind, unter Hintansetzung
aber auch unserer eigenen Wünsche. Darum ist Liebe
nicht zu verwechseln mit Verliebtheit, sentimentaler

Nachgiebigkeit, Verwöhnung und dergleichen. Liebe

wird 'streng' sein, wenn es nötig ist, weil die

Bestimmung jedes Kindes selber einen 'strengen'
Anspruch bedeutet. Sie wird allerdings auch geduldig
sein, im Wissen darum, daß das Optimum der Kinder
niemals 'Vollkommenheit' ist. Sie wird einfach den

Kindern gerecht werden wollen, in dem, was sie sein

sollen, aber auch in dem, was sie nun einmal sind

oder also in ihrer Entwicklung 'schon' sind.
Moralistische Überforderung wie ungeduldiges Überspringenwollen

der 'Stufen' sind nicht ihre Sache. — Hier
wird der Zusammenhang von Liebe und Erkenntnis
(Verstehen) klar. Nur wer dem andern gerecht werden

will, ist imstande, ihn zu verstehen; die Liebe

geht der Erkenntnis voran. Nur falsche 'Liebe'
macht blind.

Erziehung ist Gemeinschaft der Beteiligten; echter

Gemeinschaftssinn ist gegenseitige Förderung auf
dem Wege zur rechten Lebensführung. Was Gemeinschaft

möglich macht und trägt, ist Liebe. Sie

fördert uns selbst und fördert den andern. Darum
'individualisiert' rechte Erziehung, dadurch, daß sie dem

Einzelnen in seiner Besonderheit gerecht wird; sie

'sozialisiert' aber zugleich, nämlich dadurch, daß sie

Gemeinschaft stiftet zwischen uns und den uns

Anvertrauten, und sie hilft diesen, ihrerseits
gemeinschaftsfähig zu werden, wie es der geistigen Bestimmung

entspricht. Es besteht kein Gegensatz zwischen

individualisierender und Gemeinschafts-Pädagogik,

— im Gegenteil.
Jede gute 'Methode' der Erziehung ist Anwendung

der Liebe auf den konkreten Fall. Darum ist Liebe
die ganze pädagogische Kunst. Und der Erfolg der

Erziehung ist zuerst und zuletzt abhängig von unserer

Liebesfähigkeit. So relativ wie diese sein wird,
so relativ wird der Erfolg sein. Mit künstlichen
Methoden ist da nicht nachzuhelfen. Man darf auch

nicht vergessen, daß Liebe — echte Liebe — das

Einzige ist, worauf Kinder positiv reagieren, das

heißt: mit gleichgesinnter Bereitschaft. Erziehung ist

machtlos, wo auf der andern Seite der Wille zum
Erzogenwerden fehlt. Sie ist aber immer wirksam,
wo im Medium der Liebe der eine dem andern
entgegenkommt.» 10

*

«Ob es im Lehrplan stehe oder nicht, (der wirkliche
Lehrer) weiß, wozu er eigentlich da ist und was er
den jungen Menschen eigentlich schuldig ist. Jedes

sogenannte Fach wird ihm Gelegenheit sein, den

Menschen im Menschen zu entwickeln, weil es ja darauf

allein ankommt. Ihm schwebt eine neue
Generation vor, die wüßte, wozu sie auf der Welt ist,
weil sie den Glauben hätte, der um Sinn überhaupt
weiß, — weil sie den Willen hätte, diesen Sinn zu

erfüllen, — und weil sie an Leib und Seele stark,
gesund und geschickt wäre, jeder an seinem Ort seine

Arbeit zu leisten. — So interpretiert ein rechter Lehrer

die Schule, mögen Lehrplan und Schulverfassung
lauten, wie sie wollen. Die Kompetenz dazu ent-

10 „/um Abc der Erziehung" (Schweizerische Lehrerzeitung
XCIV, 548,1949)

205



nimmt er seiner Verantwortung, welche Verantwortung

vor dem Höchsten ist. Er entnimmt sie seinem

Glauben, welcher der Glaube an das Höchste ist. Er
entnimmt sie seiner Liebe, welche Gehorsam gegen
das Höchste ist.»

«Bilden wir unsere Jugend so, daß aus unsern
Händen Schweizer hervorgehen, die immer besser

verstehen, was schweizerische Demokratie eigentlich
ist. Und bilden wir uns so, daß wir immer besser

verstehen, was ein Schweizer Lehrer ist. Dann sind

wir und werden wir zugleich Organe der Demokratie
an unserem Platz. Und seien wir immerhin dankbar,
daß wir, recht verstanden, dürfen, was wir sollen :

Lehrer sein und Schweizer sein.» 11

*

Damit ist die Erziehungslehre Paul Häberlins von
den ersten Anfängen bis in die Spätzeit hinein
skizziert und durch den Aufweis der Wandlungen in
ihren Grundzügen dargestellt. Die Charakteristik der

vier Etappen hat gezeigt, daß die Besinnung auf das

Wesen der pädagogischen Situation und auf Ziel und
Methode der Erziehung im Leben und Schaffen
Häberlins einen gewichtigen Platz einnimmt. Nach
tastenden Versuchen in der Frühzeit erfolgt in der

zweiten Periode die erste systematische Darstellung

der Pädagogik, die große Beachtung gefunden hat.

Der weitere Ausbau vollzieht sich in engstem
Zusammenhang mit der philosophischen Entwicklung.
Die Veröffentlichungen im Laufe der dritten und
vierten Periode legen Zeugnis dafür ab, in welch
entscheidender Weise die zunächst gewonnenen
Einsichten ergänzt werden und welch wesentliche

Vertiefung die Grundlegung der Pädagogik erfährt. Mit
der Entdeckung der Eigenart des religiösen, des

ästhetischen und des logischen Verhaltens sind Möglichkeiten

des menschlichen Lebens erschlossen, deren

zielbewußte Berücksichtigung die Erziehung erst zu
dem macht, was sie ihrer eigentlichen Bedeutung
nach sein soll: zur umsichtigen und allseitigen Pflege
der Menschlichkeit im wahrsten Sinne des Wortes.

Wer die Erziehungslehre Paul Häberlins kennt,
wird der Feststellung beipflichten, daß es sich um
den hervorragendsten schweizerischen Beitrag der

Gegenwart zur Theorie der Menschenbildung handelt.

Und er dürfte, darüber hinaus, die Überzeugung,

dieser Beitrag werde als epochemachende

Leistung in die Geschichte der Pädagogik eingehen,
wohlbegründet finden.

11 „Der Lehrer als Orffan des demokratischen Staates" (1937 ;

in „Kleine Schriften", S. 188 u. 200).

Schweizerische Umschau

Die Eidgenössische Turn- und Sportschule in Magg-
lingen führt mit Beginn am 2. Februar 1953 einen
weiteren Kurs zur Ausbildung von Sportlehrern und
Sportlehrerinnen im freien Beruf durch. (Dauer 6

Monate mit einem Unterbruch von 3 Wochen
zwischen dem 1. und 2. Semester). Der Kurs wird
grundsätzlich als Internat nach der Hausordnung der ETS
geführt.

Auskunft kann telephonisch oder schriftlich bei der
Eidgenössischen Turn- und Sportschule Magglingen
(Telephon 032 / 2 78 71) eingeholt werden.

Schulfunksendungen Februar 1953

Erstes Datum: 10.20—10.50 Uhr
Zweites Datum: Wiederholung 14.30—15.00 Uhr

3. Februar / 15. Februar: Wind und Wolken als
Wetterzeichen. In Zwiegesprächen mit dem Meteorologen

Dr. J. Haefelin und E. Leuenberger, dem
Chef-Navigator der Swißair führt Paul Bindsched-
ler. Zürich die Llörer ein in die Zusammenhänge
zwischen Wind, Wolken, Temperatur und Wetter¬

ahlauf. Zum Schluß erzählt noch der Säntiswart
E. Hostettler von einem Gewittersturm über dem
Alpstein.

5. Februar/ 9. Februar: König David. In einem
biblischen Hörspiel schildert Hermann Schneider, Basel

den jungen David und bringt dem Hörer die
Spannungen zwischen dem alten König Saul und
dem schon bestimmten Nachfolger erlebniskräftig
nahe.

6. Februar/ 11. Februar: Wo und wie Wildtiere wohnen.

In einem Gespräch führt Hans Räber. Kirchberg,

in die neuen Forschungsergebnisse über den
Wohnraum der Tiere ein und bringt den Schülern
den Begriff des «Territoriums» nahe. Für die
Sendung enthält die Schulfunkzeitschrift geeignete
Zeichnungen und, wie üblich, gutes Vorbereitungsmaterial.

10. Februar/ 16. Februar: Johann Rudolf Wettstein.
Dr. René Teuteberg Basel, schildert in einem Hörspiel

den Kampf dieses großen eidgenössischen
Politikers um die volle Anerkennung der Unabhängigkeit

der Eidgenossenschaft vom Reich und vom
Reichskammergericht. E. Grauwiller

206


	Die Erziehungslehre Paul Häberlins

