
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 25 (1952-1953)

Heft: 6

Artikel: Macht erst das Inwendige rein...

Autor: Dürr, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850562

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 6, Seite 101—120 SEPTEMBER 1952

Macht erst das Inwendige rein
Von Otto Dürr

Dieses Pestalozziwort, aus der Not der Stanzer

Tätigkeit gesprochen, ist richtungweisend für alle

wahre Erziehung. Es fordert von ihr eine entschlossene

Hinwendung zum Zentrum des Menschen: zu

Gesinnung und Gewissen. Damit greift Erziehung
— selbst ein geistiger Vollzug, der nicht nur naturhaft

verstanden werden kann — in die Wirkordnungen

und in die sittliche Selbstwerdung des Menschen
ein. Erzieherisches Tun ist deshalb auch nicht nur
«Formung» oder «Prägung von außen her», sondern
eine Tätigkeit, die den Partner in seinem Wesenskern,

im Quellpunkt seiner Selbstbestimmung zu
treffen vermag. In diesem Sinne spricht Fichte von
«Erweckung zum höheren Leben», die zu den Wurzeln

der Lebensregung und -bewegung vordringen
muß.

Erziehungswissenschaftliches Denken hat dem

Rechnung zu tragen, will es nicht am Wesentlichen
vorbeireden. «Wissenschaftliche Pädagogik aber muß
bei der Gesinnung als solcher stehen bleiben.»
(Guyer). Pädagogik und Psychologie der letzten 50

Jahre ließen sich nicht immer von dieser Erkenntnis
leiten. Man suchte Gesinnung und Gewissen,
Sachverhalte von einmalig metaphysischer Zuständigkeit,
zum Teil positivistisch wegzudeuten und zu
«entzaubern» oder einseitig psychoanalytisch zu
«entlarven»; man leugnete damit den eigentlichen
Wurzelgrund des Menschen, die Freiheit der Entscheidung

zwischen gut und böse.

Auch das politische Unterfangen fehlte nicht,
Gesinnung zu «machen» und solche «Gesinnungsmache»

den gebräuchlichen Methoden autoritärer
Menschenbehandlung einzureihen, deren Ergebnis
der Massenmensch oder die Menschenmasse ist.
Gerade diese Tatsache führte zu einer starken Skepsis
der Forderung nach Gesinnungsbildung oder besser

Gesinnungs«erziehung» gegenüber. Umso dringlicher

aber ist es, mit wissenschaftlichem Ernst den

ganzen Problemkreis erneut aufzugreifen; sind wir
doch mit Pestalozzi einer Meinung, daß ohne einen
Gesinnungswandel der Not unserer Tage nicht
gesteuert werden kann.

Als erstes ist eine Besinnung auf den Sachverhalt

der Gesinnung selbst nötig. Von Gesinnung zu
handeln, ohne wiederum das Phänomen des Gewissens

miteinzubeziehen, ist schlechterdings unmöglich,
denn beide Fakta stehen in einer unlöslichen
Wechselwirkung.

Da Gesinnung wie Gewissen im Bereich des

Normativen fundiert, also von der Sollensforderung und

persönlichen Entscheidung mitgetragen sind, entziehen

sie sich immer wieder der vergegenständlichenden

Betrachtung, und jeder Darstellung werden
dadurch Grenzen gesetzt.

Der ursprüngliche Sprachsinn des Wortstammes
«gesinnen» kündet sich zunächst an als ein räumliches

«Gerichtetsein» auf etwas hin, das schließlich
den Charakter der Wertintention annimmt. Gesinnung

ist die innerseelische Dauereinstellung zu den

Werten, so könnten wir vorläufig formulieren. Sie

motiviert unser Handeln von innen her, was auch
der Ausdruck besagt «Aus einer besimmten Gesinnung

heraus» sich verhalten. Sie hört mit Abschluß
der Tat aber nicht auf, stellt sich vielmehr als eine
die Einzelakte relativ überdauernde «Disposition»
dar. Mit Disposition ist nicht gemeint eine «Eigenschaft»

der Person, die ihr ein für alle Male
zukommt, wie" zum Beispiel eine mathematische
Sonderbegabung; sie hat auch nicht den Sinn eines Starren,

Unveränderlichen, Abgestandenen oder
Automatisierten. Gesinnung betrifft jene Tiefendimension
des Personseins, aus der die innengesteuerte Aktivität
erwächst und die dem menschlichen Leben Wert oder
Unwert verleiht; das heißt: es geht dabei um
Sinnerfüllung oder Existenzverfehlung.

Nicht jeder Sprachgebrauch von Gesinnung
verweist auf diesen letzten Sinnbezug. Wo das Wort
aber in der Pädagogik verwendet wird, sollte die

Ursprungsbedeutung maßgebend sein. Gesinnung
ließe sich nun umschreiben als die stets aufgegebene
innere Einheit der Person, oder als die aus

Entscheidungen geborene innere Wertgestalt, aus der
das Moment der Stellungnahme nie wegzudenken ist,
und die den ganzen Menschen bis hinein in die
Wünsche und die Phantasie durchwirkt.

Übersehen soll nicht werden, daß im Strukturge-

101



füge menschlicher Gesinnungen neben den stärker

«entscheidungsbedingten» auch mehr «anlagemäßige»

vorkommen. So hat es wohl Sinn, von «natürlicher»

Friedfertigkeit oder Treue und von «erkämpfter»

Treue und Friedfertigkeit zu sprechen. Auch die

«schöne Seele», wie sie Schiller und Goethe verstanden,

wäre anzuführen; doch liegen sowohl hier als

auch dort, wo Gesinnung etwa zur «zweiten Natur»
geworden ist, noch spontane Wertungen und
Entscheidung verdeckt zugrunde.

Eigentliches Aktzentrum einer Person aber ist ihr
Gewissen. Seine Entscheidungen und Regungen
gehen mit ein in die Gesinnung, und diese wieder
wirkt auf das Gewissen: je reiner die Gesinnung,
desto empfindlicher ist das Gewissen.

Wir wollen das Gewissen bezeichnen als das Wertorgan

des Sittlichen im Menschen. Es ist immer
persongebunden und regt sich akut in Konfliktsituationen,

wenn Werte im Widerstreit miteinander stehen.

Eine eigenartige «Spaltung» der Menschenseele wird
mit dem Gewissensspruch erlebt. Dazu kommt, daß

er jeweils als ein Selbstbetroffensein erfahren wird,
dem zu entgehen unmöglich ist .Ob freilich der

geheimnisvollen und einsamen Stimme auch Folge
geleistet wird, ist damit noch nicht ausgesagt. Zweierlei

müssen wir beim Erleben der Gewissensregung
und ihrer «kraftentbindenden» Aktualität beachten :

Einmal, daß in meinem Gewissen nicht ich spreche,

sondern daß es mich überwältigt; und zum andern,
daß ich der Gewissensforderung gegenüber Kraft
zuBefolgung aufbringen oder aber auch versagen kann.

Das Versagen wird mir zugerechnet. Neben der

Verfeinerung des Gewissens ist deshalb gerade die

Entbindung der geforderten Kraft bei aller Erziehung
zur Gesinnung ein Hauptproblem.

Vereinfachend könnte man das Phänomen des

Gewissens als die Zwiesprache von höherem und
niederem Selbst darstellen. Wo der Theist von der

«Stimme Gottes» redet, versucht der Atheist das

Gewissen als den «Ruf aus dem Nichts» zu interpretieren.

Um das innerseelische Ereignis selbst aber

kommt keiner herum. Unverständlich in der Deutung

des Gewissens wird aber immer der Unbedingt-
heitsanspruch seiner Sprache bleiben, wenn er nicht

metaphysisch verankert gedacht wird. Das Gewissen

ist nicht nur der «Niederschlag der Gattungserfahrung

vom Nützlichen» und es ist mehr als ein «fixierter

Vaterkomplex». Weder aus Klugheit, noch aus

«bloßer Sitte und kollektiver Moral» geht es hervor,
«sondern es beruht einzig und allein auf der Freiheit
des Menschen» (Guyer); auf einer Freiheit, die sich

im Tiefsten gebunden weiß. Das große Rätsel, wie

Freiheit und Bindung, individuelle Bestimmung und

allgemeine Gültigkeit im Gewissen in eines gewirkt
sind, wird unser Menschenverstand nie zu lösen

vermögen.

Ein doppelter Aspekt der Gesinnungsumschreibung

eröffnet sich nun: Wir können von einer mehr

formalen Bestimmung sprechen, und es wäre damit
gemeint die Wachheit und Bereitschaft, auf die Kundgabe

des Gewissens zu hören und dem Ruf zu

folgen. Die stärker inhaltliche Seite bezöge sich auf die

Gewissensentscheidungen, die als Bestand zurückbleiben

und eine dauernde Werthaltung ergeben. ' In
diesem Sinne sprach Spranger einmal von der

Gesinnung als einem «chronisch gewordenen Gewissen».

Uber eine bloß formale Bestimmung weisen
auch folgende Betrachtungen hinaus: Nur die
Ehrfurcht ist aufgeschlossen für die Werttiefe und -er-
habenheit der Gewissenssprache. Weiter ist dem

Gewissenhaften das ethische Opfer nicht fremd, das alle

zu bringen haben, die sich dem Ruf unterstellen. In
dieser Verbundenheit wird sich die Ehrfurcht vor
jeder fremden Gewissensentscheidung neigen, und sie

weiß sich dem Nächsten noch in anderer Weise

verpflichtet: daß wir «vor Gott allzumal Sünder» sind.
Solche Selbstbescheidung bereitet den Boden für
echte Duldsamkeit, die nicht ein Gewächs aus

Resignation und Ungläubigkeit ist. Die Duldsamkeit aber

braucht nicht mehr eigens postuliert werden, wo die

Gewissenhaftigkeit zur brüderlichen Liebe führt.
Liebe kann rational nicht ausgeschöpft werden. Sie

ist, religiös ausgedrückt, immer auch Gnade. Eine

neue Fülle des Daseins bricht mit der Liebe auf, und

es offenbart sich in ihr wahre Menschlichkeit.
Die Wege und Formen, die sich daraus für die

Erziehung zur Gesinnung ableiten lassen, sollen nur
noch gliederungsmäßig angedeutet werden*: Im
Einteilungsgerippe lassen sich aufweisen: die

Disziplinierung des Trieblebens — Erweiterung und

Vertiefung der sittlich-kognitiven Einsicht —
Verfeinerung und Zentrierung des Werterlebens —
Weckung und Pflege des Gewissens — Betätigung
der sittlichen Kraft.

Was die Mittel der Gesinnungserziehung betrifft,
so können unterschieden werden : Die wortlose

Einwirkung (zum Beispiel Ansteckung, Gewöhnung) —
Beeinflussung durch das Wort beziehungsweise Symbol

(Gesinnung predigen, lehren, ihre anschaulich

plastische Darstellung vor allem über das Medium
der Phantasie, Gesinnung diskutieren) — sodann

die Gesinnungsbildung an erlebter Realität (Handeln

in einem bestimmten sittlichen Milieu,
Durchlebenlassen der Gewissenskonflikte, Einfühlen in

reale Vorbilder).

*Näher ausgeführt habe ich diesen Fragenkreis in meinem Buche :

„Probleme der Gesinnungsbildung", Heidelberg 1950. S. 121 ff.

102



Einige der angeführten Erziehungsmittel haben

nur «propädeutische Funktion, denn Gesinnung und
Gewissen sind Sachverhalte von höchster Faktizität
und treten «akut» lediglich in Realsituationen auf,
beziehungsweise spielen allein dort eine eigentliche
Rolle, wo das Dasein von seinem innersten Wesen

her gefordert ist. Die bewußt-absichtliche

Erziehungssituation aber ist vielfältig bedroht, die fruchtbare

Verbindung mit dem sittlichen Lebensstrom zu

verlieren, so daß der pädagogische Prozeß zur
abstrakten Form erstarren und häufig die Eigenart
«fingierter Fälle» annehmen kann («Was würdest du

tun, wenn ?»). Das unmittelbare Betroffensein
und die Forderung des eigenen Personeinsatzes fehlen

dabei. Voraussetzung für die Weckung und
Stärkung des Gewissens und der Gesinnung ist also ein

Milieu ethischer Art, das heißt der zu Erziehende

hat in sittlichen Realbezügen zu stehen, die ihn in
echter Weise fordern. Es ist nötig die Einordnung
in Sinnzusammenhänge, an denen das LIandeln des

jungen Menschen gemessen wird. So muß auch die

Schule «gestaltete Lebenswelt» werden.

Gerade die Wirksamkeit des Vorbildes kann dabei

nicht hoch genug eingeschätzt werden. Männer wie
Pestalozzi und Don Bosco haben dies in ihrem
Lebenswerk bewiesen. Stärkste Wirkung übt das

religiöse Vorbild aus, wie es uns zum Beispiel in der

Gestalt Jesu entgegentritt. Nimmt es Wirklichkeit
an in unserem Herzen, dann öffnen sich Heilsquellen

des Glaubens, von denen der Strom sittlicher
Gesinnung rein gespeist wird.

Daß das gute Beispiel allein durch sein dargeleb-

tes Sein den in der Nachfolge Sehenden im Gewissen

zu treffen vermag, ohne Zuflucht zu nehmen zu
Geboten, Mahnungen, Verweisen und Strafen, die

leichter das LIerz verhärten, anstatt in der Seele

Kräfte zu entbinden, das macht die Magie des

Vorbildes aus. Im Vorbild-Nachfolge-Verhältnis steht

der «Jünger» im Kraftfeld einer übergreifenden
Wertordnung, immer aber als der sich selbst

Entscheidende. Und als hehre Aufgabe und leuchtendes

Ziel verpflichten die Worte der Verheißung aus der

Bergpredigt:
«Selig sind, die reinen Herzens sind .»

Kinderfehler — Elternfehler
Von Ruth Andreas-Friedrich

Fritzchen stiehlt. Verzweifelt wendet sich die Mutter

an die Erziehungsberatung. «Wo hat das Kind
das bloß her? Von mir doch gewiß nicht!» Hunderte

von Eltern stellen die gleiche Frage. «Wo hat mein

Kind das bloß her?» Warum versagt Carl plötzlich
so auffällig in der Schule? Warum ist Planne so bok-

kig? Warum kann Lottchen nicht hören? Warum
lügt Brigitte? Sind die Kinder schuld? Sind es die

Eltern?
Die psychologische Erfahrung lehrt, daß

Kinderschwierigkeiten oder Kinderneurosen fast ausnahmslos

Ausdruck von Schwierigkeiten oder Neurosen der

Eltern sind, daß aber unaufgelöste, also nicht
behandelte Kinderschwierigkeiten den besten Nährboden

für Pubertätskonflikte, Verwahrlosung,
soziale Unangepaßtheit, Mißerfolg im Leben und spätere

Kriminalität bilden. Das heißt, es gibt keine
angeborenen schlechten Veranlagungen. Das, was an
Kindern als schlecht oder gestört erscheint, ist nur,
sofern es nicht Ausdruck einer körperlichen Erkrankung

ist, die Reaktion auf die gestörte oder fehlerhafte

Lebenshaltung der Eltern, die Antwort des

Kindes auf elterliche Eheschwierigkeiten, Berufssorgen,

Wirtschaftsnöte, seelische Gehemmtheiten u.s.f.
Von dieser Erkenntnis ausgehend versuchen die

Beratungsstellen, Erziehungskonflikte zu lösen. Nicht
nur die Eltern müssen zu der Frage gehört werden,
sondern auch die Kinder. Nicht nur die Kinder —
sondern auch die Eltern. Erst aus der Wechselwirkung

der Reaktionen ergibt sich das endgültige Bild.
Fritzchen stiehlt. Was hat das Kind dazu veranlaßt?

Dreimaliges Spiel mit dem Scenobaukasten, der

ihm Gelegenheit gibt, spielend die häusliche Situation

darzustellen, klärt die Hintergründe auf. Mit
den Figuren und Bausteinen des Spielkastens baut er
folgende Szene: Vater und Mutter gehen Arm in
Arm mit der Schwester spazieren. Er bleibt zurück.

Eingeschlossen in einem Turm ohne Fenster und
Türen. Als zweites Kind wurde er 12 Monate nach

seiner drei Jahre älteren Schwester von den Eltern
adoptiert. Sie wünschten sich noch einen Sohn. Aber
der Sohn entwickelte sich nicht so, wie sie es erwarteten.

Laut und übermäßig lebhaft, fällt er der

ruhebedürftigen, erst spät zu den mütterlichen
Pflichten gekommenen Mutter bald auf die Nerven.
Zwar zwingt sie sich, ihm ebenso liebevoll zu

begegnen, wie der ihrer Art gemäßeren Tochter. Doch
das Gefühl strömt nicht spontan. «Mit ihm haben

wir uns bekauft», äußert sie gelegentlich zu einer
Bekannten. Stehlende Kinder sind immer auf irgend

103


	Macht erst das Inwendige rein...

