
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 25 (1952-1953)

Heft: 4

Artikel: Fröbels Erziehungslehre und ihre soziale Auswirkung

Autor: Klee, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fröbels Erziehungslehre und ihre soziale Auswirkung
Von E. Klee

Die Wissenschaft zählt Friedrich Fröbel zu den

Sozialpädagogen und erweckt damit die Meinung, als

wäre der soziale Akzent auf die Forderungen seiner

Erziehungsidee zu legen. Dem ist aber nicht so.

Fröbels Idee setzt dem Menschen die Lebenseinigung
als Ziel. Ausgangspunkt ist die Gespaltenheit. Zwar
wird jeder Mensch als Ganzes in diese Welt gesetzt,
doch sein innerer Zustand ist amorph. Der Zerfall
dieser Masse als Vorbedingung zur Kristallisation
deckt die Spaltung auf und zeigt das Individuum
getrennt vom eigenen Ich, von der Natur und von
Gott. Das Erkennen und Bewußtwerden dieses Zu-
standes löst nun im Menschen das unwiderstehbare

Verlangen zur Einheit aus. Der Weg zu diesem Ziel
führt allein über die Einigung. Einigen aber ist ein

Tun, eine Tätigkeit, von Fröbel ausschließlich dem

Individuum zugedacht. Fragen wir dabei erstaunt
nach der Kraft, die solches aktives Geschehen auszulösen

vermag und diesem Tun die Richtung zur letzten

Einheit gibt, so antwortet Fröbel: «In allem

ruht, wirkt und herrscht ein ewiges Gesetz». Jeder

Mensch trägt dieses zeitlose Gesetz als Kristallisationskern

in sich und wird ihm dann gerecht, wenn
er durch immerwährende Selbsttätigkeit zu einem
Ganzen gestaltet und so der höchsten Einheit
zustrebt. Das Individuum vollzieht solcherart die geforderte

Lebenseinigung und zwar durch eigenes intensives

Tun im Akte der Selbstentfremdung, der
Selbsterkenntnis, der Selbsterziehung und schließlich der

Selbsterlösung, indem es mit Gott eins wird.
Das ist eine Religion der Selbsttätigkeit, im vollen

Widerspruch zur christlichen Auffassung. Das
autonome Individuum kann die menschliche Gemeinschaft

auf dem Wege zum absoluten Sein vollauf
entbehren. Es bedarf ihrer auf seiner durch das ewige
Gesetz vorgeschriebenen Bahn in keiner Weise.
Vielmehr genügt ihm die biologische Gemeinschaft, die
auch nur deshalb notwendig ist, um in der Jugend
den Akt der Selbstentfremdung und hierauf
denjenigen der Selbsterkenntnis zu vollziehen.

So bejaht denn das Ich nur Gott als das einzige
Du und bewegt sich im Prozeß der Lebenseinigung
auf ihn zu. Das ganze Geschehen ist linear. Die
direkte Verbindung von unten nach oben, die betont
vertikale Richtung ist augenscheinlich und wird
erhärtet durch Fröbel selbst, der 1805 nach seiner
ersten Tätigkeit als Lehrer an der Musterschule Gru¬

ners ausruft: «Ich will Menschen bilden, die mit
ihren Füßen in Gottes Erde, in die Natur
eingewurzelt stehen, deren Haupt bis in den Himmel ragt,
und in demselben schauend liest. .» Diese Ausge-
richtetheit nach oben, diese Parallelität schließt jede

Begegnung mit dem Mitmenschen aus, da sich die

Wege ja nirgends schneiden können. Nach Fröbel ist

somit der Mensch in seiner letzten Konsequenz nicht

nur unabhängig von der soziologischen Gemeinschaft,
sondern durch diese Vertikale auch an sich assozial.

Wenn Fröbel sich die Selbsterlösung des Menschen

als ein selbsttätiges Tun und als eine ungehemmte

Einigung mit Gott vorstellt, dann kann und muß

die Existenz einer aktiven menschlichen Gemeinschaft

nur stören. Wie bei Rousseau wird sie daher

verantwortlich dafür gemacht, daß der einzelne

Mensch, welcher von Natur aus gut ist, nun nicht
ohne weiteres die Stufe seiner ihm zugedachten

Bestimmung erreichen kann. Im Gegensatz aber zu
Rousseau erkennt Fröbel in der Mitwelt nicht nur
den störenden Faktor, sondern zugleich auch das

Heilmittel, indem er nämlich den Mitmenschen und

damit auch den Erzieher die Funktion zuweist, das

laufend gut zu machen, was sie durch ihr Dasein

verschulden, indem er ihnen den Auftrag erteilt,
«das Kind behütend, schützend » zu umgeben und
das «Wirken des Göttlichen in seiner Ungestörtheit»
trotz dem Einfluß der Gesellschaft zu ermöglichen.
Einzig Mutter und Vater erhalten einen besonderen

Platz zugewiesen. Ihnen obliegt nicht nur das

Einswerden in der Erzeugung eines neuen Subjekts,
sondern ihre Aufgabe erstreckt sich mit Betonung auch

auf die Zeit nach der Werdung, indem sie eine Art
geistige Geburtshilfe auszuüben haben und dem Kinde
über den amorphen Zustand der ersten Jahre hinweghelfen

müssen. Die Hauptaufgabe ist der unverbildeten

Mutter zugedacht, die durch die Selbsttätigkeit
bereits über die Stufe der Erkenntnis hinaus sein

muß. Es ist nun nicht richtig, hier eine Gemeinschaft-

zu sehen. Fröbel stellt die Familie auf eine

metaphysische Grundlage und betrachtet sie als
Individuum. In seiner Neujahrsschrift zum Jahre 1856

spricht er von einem «Menschendreieinklang». Er
vergleicht die Familie mit der göttlichen Trinität
und sieht in ihr eine Offenbarung der einigen Gottheit

in der Menschheit.

64



Leisten wir uns an dieser Stelle einen Rückblick,
so müssen wir uns wohl gestehen, daß nichts die

Einreihung Fröbels unter die Sozialpädagogen erklären
kann. Im Gegenteil läßt sich feststellen, daß die

Erziehungsidee Fröbels durch die Vertikale der

selbsttätigen, gesetzmäßigen Lebenseinigung das Individuum

völlig autonom macht. In ihrer Parallelität
nach oben stehen die Menschen wohl auf einer
Horizontalen, aber sie leben wie Pappeln nebeneinander,
nicht miteinander. Und schließlich entrückt die

Familie, welche als soziale Basis hätte dienen können,
ins Metaphysische und wird zum Ebenbild der einigen

Dreifaltigkeit. So ist es denn kaum übertrieben
zu sagen, daß es für Fröbel überhaupt kein soziales

Problem geben konnte. Dabei werden wir auch

keineswegs irre gemacht durch die wiederholten
Hinweise Fröbels auf den Wert einer soziologischen
Gemeinschaft für die Erziehung, denn diese ergänzt
und ersetzt nur die als Notwendigkeit erkannte
biologische Gemeinschaft und ist jederzeit auswechselbar.

Das geht schon allein daraus hervor, daß Fröbel
der menschlichen Gemeinschaft zumutet, gleichermaßen

wie die Natur, dem Individuum als Spiegel

zu dienen. Ebenso verwickeln wir uns in keinen

Widerspruch zum Vorhergesagten, wenn wir Fröbel

zubilligen, daß er dem sozial Bedrängten eine
gewisse Sympathie entgegenbringt. Es geschieht dies

lediglich darum, weil er in der Not die sichere
Bürgschaft vor Verflachung sieht. Einzig diese Auffassung
vom «Lebensdruck» und die dadurch geschaffene

günstige Ausgangsbasis für seine Idee der

Selbsttätigkeit, und nicht Pestalozzis Armenliebe, erzeugen
sein besonderes Interesse für die Leitung eines

Waisenhauses oder die Gründung einer
Armenerziehungsanstalt.

Es erscheint somit offensichtlich und der Nachweis

erbracht, daß Fröbel kein Sozialpädagoge sein kann.
Dieser Schluß ist wohl richtig, wenn man den

Menschenerzieher ernst nimmt und konsequent von seiner

Erziehungsidee ausgeht. Verfolgt man aber die

Projektion dieser Idee in Raum und Zeit, dann eröffnen
sich neue Aspekte.

Fröbel anerkennt die Existenz der Wirklichkeit
nur soweit, als er Brücken baut von ihr zu seiner
Idee. Dieses soll ein einmaliger Akt sein, etwas
Nebensächliches und in der Zeit ein Begrenztes. Um
dieser Brücken willen stellt er ungeachtet jeder
Schwierigkeit an sich und seine Umgebung die größten

Anforderungen.

Die erste Brücke entsteht durch die Errichtung
einer Volkserziehungsanstalt. Fröbel läßt uns aber

nicht im Zweifel, daß diese Anstalt nur zur Idee

führen will und nur vorübergehenden Charakter hat.
Er schreibt im Jahre 1823 in der «Fortgesetzten
Nachricht von der allgemeinen deutschen Erziehungsanstalt

in Keilhau» : Darum arbeiten wir, obgleich
jetzt selbst eine Erziehungsanstalt bildend, dennoch

an der Vernichtung, Aufhebung und Unnötigma-
chung derselben».

Die Gründung selbst erregt Aufsehen. In einer
Zeit der Klassenkämpfe und Standesschulen öffnet
sich die Pforte einer Erziehungsanstalt, bestimmt für
Kinder aller Stände. Dies ist für das damalige
Deutschland etwas Neues. Hier kommt aus einer ganz
anderen Ebene eine Idee zur Verwirklichung, die
jedem Menschen das Adelsprädikat zubilligt und weder
einen sozialen, noch einen konfessionellen Unterschied

kennt. Für Fröbel ist jede Erziehung eine

Menschenerziehung. So wird in Keilhau ernst
gemacht mit dem Begriff «Gleichheit», ohne damit das

Schlagwort aus dem «Kommunistischen Manifest» als

Grundlage heranzuziehen oder zu bejahen.

Daneben erhält diese Erziehungsanstalt in sozialer
Hinsicht noch einen weiteren Akzent. Fröbel führt
den Handfertigkeitsunterricht ein. Das hat zwar
August Hermann Francke in Halle auch schon getan,
aber gleich Pestalozzi mit dem Gedanken, daß diese

Fertigkeit einmal im Leben von Nutzen sein wird.
Fröbel hingegen geht von seiner Idee aus und
schreibt: «Erniedrigend, nur zu dulden, nicht zu
verbreiten und fortzupflanzen ist der Gedanke, der

Wahn, als arbeite, wirke, schaffe der Mensch nur
darum, seinen Körper, seine Hülle zu erhalten».

Schöpfend aus seiner Idee, gibt der Menschenerzieher
der Arbeit wieder ihre eigene Würde, denn diese ist
nicht nur für den Akt der Selbsterkenntnis unerläßlich,

sondern für eine wahre Begegnung mit der

Religion geradezu eine Notwendigkeit. Anklingend an
das frühmittelalterliche «ora et labora» ist gerade
dieser Hinweis Fröbels für die heutige Sozialpädagogik

von Bedeutung.

Als zweite Brücke dient der Kindergarten. Im
zartesten Alter sollen die Kleinen mit der Natur in
Berührung kommen und beschützt und behütend
umgeben sein. Fröbel denkt dabei nicht an eine

Bewahrungsanstalt oder an einen Familienersatz. Der
Kindergarten ist ebenfalls nur als Provisorium
gedacht und soll nur solange seinem Zwecke dienen,
bis die Mütter auf ihren Beruf richtig ausgebildet
sind, und mit Fröbels Idee vertraut im Familienkreise

ihrer natürlichen Aufgabe bewußt leben
können.

Damit ist auch schon die dritte Brücke erwähnt.
Fröbel forderte die Gründung von Mutterschulen.
«Kommt, laßt uns unseren Kindern leben!» Mit die-

65



sem Programm kommt er den Bestrebungen von
Adolph Diesterweg entgegen, welcher die

Gleichwertigkeit der Frau gegenüber dem Manne postuliert
und die Ausbildung der weiblichen Individualität
anstrebt. Aus den wenigen Mutterschulen entstanden

in kurzer Zeit Seminarien für Kindergärtnerinnen.
So schuf Fröbel einen neuen Frauenberuf, ein

Beitrag zur Emanzipazion der Frau.

Volkserziehungsanstalt, Kindergarten, Mutter- und

Kindergärtnerinnenberuf, dies sind die drei Brücken
auf denen der soziale Akzent liegt. Alle drei haben

Eigengesetzlichkeit erlangt. Fröbels Einheit aber ist
zerfallen und von seiner allumfassenden Idee der

«Menschenerziehung» wissen nur Eingeweihte. Die
Nachwelt legt den Finger auf seine sozialen

Schöpfungen und rühmt seinen Namen.

Schule und Schulreform
Von Leo Weber

Vortrag gehalten am Zürcher Schulkapitel Frühling 1952

Schluß

Wir kennen heute diese Gefahr der Systematisierung

des Bildungsstoffes in unsern Schul- und

Lehrplänen. Wir bezeichnen sie vielleicht am
treffendsten mit dem Begriff der Verfächerung des

Bildungsgutes. Die Verfächerung des Bildungsinhaltes
erlaubt es, den Unterrichtsstoff nach wissenschaftsmethodischen

Gesichtspunkten auszugliedern. Im
Fächerunterricht wird die Wirklichkeit des Lebens in
scharf abgegrenzten Sektoren behandelt. Seine
systematische Gliederung ist die des wissenschaftlichen
Denkens selbst. Aber dieses Gliederungsprinzip hat
auf unseren Volksschulen im Grunde genommen gar
nichts zu suchen. Wohl erlaubt es, einzelne Gebiete
der Wirklichkeit straff und systematisch zu erfassen.

Aber die Ganzheit und Fülle des Lebens bleibt dabei

völlig verborgen. Denn die Systematik der
Unterrichtsfächer ist frei von jeder Zufälligkeit des

wirklichen Lebens und setzt eine hoch entwickelte
theoretische Intelligenz beim Schüler voraus. Dem
Normalschüler unserer Volksschule aber fehlt die Fähigkeit,

von den einzelnen Fächern zum Ganzen des

Lebens vorzudringen. In seinem Vorstellungsleben
bilden die einzelnen Schulfächer Schubladen, die
durch undurchdringliche Wände voneinander
getrennt sind und deren Gliederung nur für die Schule

von Bedeutung ist. Der Schüler vermag von den
einzelnen zeitlich und systematisch getrennten Wissensbrocken,

die ihm in einzelnen Stunden überreicht
werden, die Gesamtheit des Lebens nicht mehr zu
erkennen. Und er begreift deshalb den Zusammenhang
von Lernen und Handeln, von Wissen und Können,
von Schule und Leben nicht mehr. Die Schule wird
zu einem künstlichen Lebensraum. Das in der Schule
Gelernte hat nur Schulbedeutung, nicht Lebensbe¬

deutung, es ist nur wichtig hinsichtlich der zu
erwartenden Noten. Aber es ist nicht wichtig für die

eigene Lebensführung. Der Schüler lernt für die

Schule, hat aber keine Veranlassung zu glauben, daß

das in der Schule Gelernte auch für sein außerschulisches

Leben irgendwelche Bedeutung haben könnte.

Eine Systematik des Bildungsgutes, die sich lediglich

von wissenschaftstheoretischen Gesichtspunkten
leiten läßt, führt deshalb zu einer Entfremdung von
Schüler und Schule, öffnet die unselige Kluft
zwischen Leben und Schule und erfüllt vor allem ihre
Aufgabe als Ort der ruhigen Besinnung und intensiven

Verarbeitung der kindlichen Erfahrungswelt
nicht mehr. Die Herrschaft einer wissenschaftlichen

Systematik lastet auf der Schule und ertötet den

lebendigen Erfahrungsaustausch von Lehrer und Schüler;

sie macht aus der Schule einen rein intellektua-
listischen Mechanismus, der nicht mehr um der

Entfaltung der kindlichen Kräfte willen funktioniert.
Solche Systematik bekommt schließlich ein Eigenlehen

und entzieht sich der Verfügungsgewalt der sie

handhabenden Lehrerschaft.

Es ist diese Entwicklung der Schule in Parallele
zu setzen mit den übrigen technischen und organisatorischen

Werken, die die Menschheit sich schafft:
Der Mensch bleibt hinter seinem Werk zurück. Das
Werk löst sich von ihm ah, gewinnt eine selbständige
Macht, die sich auf eigengesetzliche Weise zu
entwickeln beginnt, sodaß schließlich das Werk sich

gegen seinen Urheber, den Menschen wendet, ihn
bedroht und hemmt, statt ihm dienend zu helfen. In
diesem Phänomen erweist sich die dunkle Dämonie
des menschlichen Werkschaffens, des menschlichen

66


	Fröbels Erziehungslehre und ihre soziale Auswirkung

