
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 25 (1952-1953)

Heft: 1

Artikel: Zu Fröbels Spieltheorie

Autor: Tuggener, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu Fröbels Spieltheorie
H. Tuggener

Am 21. Juni 1852 starb Friedrich Wilhelm August
Fröbel. Sein Name ist vor allem mit der Idee des

Kindergartens verknüpft, für den er systematisch
entwickelte Reihen von Kinderspielzeugen
(Spielgaben) als Mittel für die Pflege der schaffenden
Selbsttätigkeit aufstellte, wie sie im folgenden Artikel
behandelt werden. Aber auch Fröbels Arbeiten und
Versuche auf anderen Schulstufen und seine Anschauungen

über die Erziehung im allgemeinen verdienen
Beachtung. Unter der Leitung von Prof. Dr. Leo
Weber haben an der Universität Zürich einige
Pädagogen verschiedener Schulstufen die Arbeiten des
auch mit unserem Lande eng verknüpften
Schulmannes behandelt. Einige Zusammenfassungen aus
diesen Arbeiten sollen in den nächsten Nummern
unserer Zeitschrift erscheinen, um die Bedeutung
Fröbels als Pädagoge nachzuweisen, seine
allgemeinen Gedankengänge aufzuzeigen und dasjenige
hervorzuheben, was aus seiner Tätigkeit auch für
uns Heutige wertvoll und wichtig gebliehen ist. Bu.

«Gar hoher Sinn liegt oft im kindischen Spiel», so

lautet das Motto, das Fröbel den einzelnen Spielgaben
voran zu setzen pflegte. Dank der Erkenntnisse der

neuern Psychologie nähren wir Heutigen einen
neuen verständigen Sinn für die Hintergründe des

«kindischen Spieles». Sollten wir gar in Fröbel den

Propheten einer modernen Spielauffassung verleugnet
haben? Ein Blick auf das System der Spielgaben

genügt, um uns zu zeigen, daß Fröbel trotz
verblüffender Antizipation modernen Gedankengutes in
den letzten Gründen seines Denkens ein Anderer
war, als er dem rasch dahin eilenden Blicke des

oberflächlichen Lesers erscheinen mag.

Unter allen Geschöpfen Gottes erlangt der Mensch
besondere Bedeutung durch die gewichtige
Lebensaufgabe, die ihm nach Fröbels Ansicht gestellt ist.
Dank seiner Erkenntnisfähigkeit muß er in Freiheit
und Selbstbestimmung sein Leben als Auslegung des

Göttlichen gestalten. Die Flöhe und Weite des

Allgemeinsten zwängt sich durch das allumfassende
Gesetz in den tiefen Engpaß menschlicher Besonderung
hinein. Das künftige Bewußtsein dieses Bezuges soll
mit durchdachter Behutsamkeit aufgebaut werden.
Das Spiel ist in der Kindheit der wichtigste Schauplatz

dieser Tätigkeit. Ihr widmet Fröbel seine
Spielgaben.

Es fällt dem Menschen leichter, auf dem Wege
der Deduktion vom Allgemeinen zum Besondern und
Besondersten abzurutschen. Mit Mühe erhebt er sich
aber auf der Leiter der Induktion aus der Masse der
Einzelheiten in die Höhe des Allgemeinen. Es ist

darum immer zuerst auf das Gesamte hinzuweisen.
Dieses läßt sich nicht mehr vollkommen durch unser
logisches Erkenntnisvermögen zwingen. Also muß
die Logik der Symbolik weichen. Dies gilt besonders

im LIinblick auf das Kind, dem im Spielzeug die

symbolische Gleichung der Welt vorgelegt werden

muß, in die es hineingeboren wurde. Fröbel findet
diesen Anspruch im Balle erfüllt und erhebt ihn
zum ersten Spielzeug des Kindes. Der Ball in seiner
einfachen Ründe ist kosmologisches Symbol, das

Gleichnis des Weltalls und zugleich von allem in
der Welt, denn jedes Einzelne ist eben so sehr Ganzheit

wie das Gesamte. Damit ist es aber nicht getan.
Der Ball veranschaulicht in seiner Begrenzung, was
in Tat und Wahrheit unfaßbar, in seinen Dimensionen

unbestimmt ist. Darum setzt Fröbel sein

Ballsymbol um eine Stufe tiefer nochmals an. Die Kugel
aus Holz ist ein fester Körper, der Ball jedoch genau
besehen eine Kugel aus Luft, weder spürbar noch

greifbar und so eigentlich Ausdruck reinster
Abstraktion. Dem Allgemeinen, dem Luftball, stehen
noch alle Möglichkeiten offen, die Kugel aber besitzt
eine erste entscheidende Besonderheit. Sie ist stofflich

und um ein Bedeutendes konkreter. Ihre Symbolaufgabe

ist eine doppelte: Zunächst ist sie massiv
und greifbar, also Sinnbild aller «Festgestalten». Dazu

ist sie als Form ideale Resultante der Kraftentfaltung

am Stoff. Kraft ist das jedem Gebilde der

Schöpfung innewohnende Göttliche, das sich in seiner

Auswirkung auf den Stoff äußert. Sämtliche Gestaltungen

der Natur sind Ergebnisse des formenden
Wirkens der Kraft. Die Mannigfaltigkeit der
Bildungen erklärt sich aus der Vielfalt der Flemmungen,
die sich der Gestaltungskraft entgegenstellt. Dort,
wo die Kraft sich am Stoff ungehemmt auswirkt,
entsteht jedoch die Kugel. Die Kugel ist Anfangsund

Endform, Urform und Idealform in einem. Sie

trägt die Summe aller andern Formungen in sich,
oder jede andere Naturgestalt ist eine partielle Ver-
bildung der Kugel. Als allgemeinste Form aller
Festgestalten wird die Kugel zum zweiten Spielzeug des

Kindes.

Die räumliche Bestimmtheit trennt die Kugel vom
Luftball, in der Einheitlichkeit aber sind sie sich

gleich. Beide sind ungegliederte Erscheinungen.
Sobald sich die Kraft nicht mehr ungehindert kugelig
auswirken kann, kommt es zu einer Ausgliederung.
Damit ist die Notwendigkeit eines Symbols für alle

Kugelderivate erwiesen. Dieses muß die Normalform

7



alles körperlich und räumlich Gegliederten zur
Anschauung bringen. Fröbel erkennt sie im Würfel.
In der Kugel verschafft sich die Kraft höchste

Befriedigung, indem sie sich zur vollkommenen Rundung

ausbildet. Im Würfel wird sie von der Kristallisation

gebannt. In ihm erscheint die Kraft in ihrer
lapidarsten Bändigung. Überall dort, wo die Kraft
in ihrer Auskugelung bezwungen wird, bleibt der

Eindruck der Spannung zurück. Spannung ist die

erste Äußerung des Lebens. Der Würfel ist also die

erste Form der in Spannung erstarrten Kraft, somit
das Symbol des allereinfachstcn Lebensausdruckes.

Ball-Kugel-Würfel bilden die Kerngruppe innerhalb

der Spielgaben. Sie sind die eigentlichen
Urmittel der geistigen Bildung. Hier nun erhebt sich

eine neue Frage: Wie gerät das Kind durch das Spiel
in eine richtige Beziehung zu diesen Mitteln, damit
sie wirklich ihre bildende Wirkung ausstrahlen
können? Vorläufig ist Fröbel seinem Grundsatz treu
gefolgt. Die Abstufung der Gaben geht vom
Allgemeinen zum Besonderen. Es handelt sich also um
ein fortschreitendes Konkretisieren. Dem Kinde kann
aber das volle Verständnis der Erkenntnissymbole
Ball-Kugel-Würfel nicht aufs Mal zugemutet werden.

Die Didaktik des Spielens hat also den
umgekehrten Weg langsam fortschreitender Abstraktion
zu beschreiten. Psychologisch gesehen laufen dabei

drei Tätigkeiten nebeneinander und ineinander:

Ahnung, Intuition und bewußte Einsicht sind die

Stationen dieses Dreischrittes. Das Kinderspiel
bewegt sich hauptsächlich im Bereich der Ahnungen
und der Intuition. Pflege der Ahnungsfähigkeit ist

sogar eine der wesentlichsten Aufgaben der
Spielarbeit. Sind Ball-Kugel-Würfel zunächst als objektive
Symbole charakterisiert worden, so begegnen sie dem

Kinde im Spielgeschehen als subjektive Symbole. Das

Kind lernt im Spiele eine Menge von Besonderheiten

kennen, aus denen es sich dann langsam gegen das

Allgemeine heraufschwingt. Dabei bedarf es aber

einer klaren Spielführung. Fröbel übergibt sie der

Mutter. Sie ist die eigentliche Trägerin des

Spielgedankens. Ihr obliegt, durch taktvolle Spielführung
eine Entartung des Spiels zu verhindern. Darunter
versteht Fröbel den Verlust seiner Geistigkeit, das

ungehemmte Ausströmen der Phantasie und das

Abkanalisieren gestauter Vitalitäten. Doch erschöpft sich

die Rolle der Mutter nicht im Aufpassertum. Als

Spielführerin ist sie auch Trägerin des methodischen

Spielaufbaus. Auf dem Wege behutsamer Bewußt-

machung hebt sie das Kind empor und fördert die

Ablösung von der subjektiven Symbolik und die

Hinwendung zum objektiven Symbolgehalt. Dabei soll
das Spielgeschehen nicht einfach zum dürren Unterricht

absinken. Die ideale Spielform ist darum die

Improvisation. Was ist damit gemeint? Obwohl sich

das Spiel ständig längs einer klaren geistigen Linie
zu bewegen hat, nährt es sich in seinen einzelnen
Akten ganz aus dem Moment heraus. Den Augenblick

zu erhaschen und im rechten Spiel zu nützen,
ist die große Kunst der spielführenden Mutter. Dabei
soll das deutende Wort im Augenblicksreim gebunden

dem Kind den Weg zu höhern Bewußtheiten
bahnen. Die Improvisation als ein Typus künstlerischer

Augenblicksleistung des im Spiel vereinten

Mutter-Kindpaares ist die der kindlichen Geistigkeit
angemessene Spielform.

Diese wenigen knappen Bemerkungen dürften
genügen, um zu einem nähern Verständnis dessen zu

kommen, was für Fröbel den «hohen Sinn» im
kindischen Spiel darstellt. Aus unserer heutigen
Perspektive erblicken wir den «hohen Sinn» des Spiels
in dem, was das Kind uns durch das Spiel in
verhüllender Projektion von seiner Innerlichkeit preisgibt.

Damit meinen wir aber gerade das, was von
Fröbel als Entartung verpönt wird. Heute lassen wir
uns durch das Spiel vom Kinde etwas sagen, was es

niemals in Worte fassen würde und könnte. Im
Fröbelspiel geht es jedoch darum, dem Kinde etwas

zu sagen, was es aus dem abstrakten Gehalt der

Worte noch nicht heraushören kann. Denn über dem

fröbelschen Spiel thront in der Flöhe das philiso-
phische Dogma. Im Spiel darf nur geschehen, was
der transzendentalen Direktive nicht zuwiderläuft.
Die Mutter als Spielführerin ist vor dem Kinde die

irdische Vertreterin des hohen und letzten Sinnes,
dessen Erahnung und Intuition durch ein «richtiges»

Spiel im Kinde ermöglicht werden muß. Im Wechselspiel

mit ihrem Kinde erfüllt also die Mutter eine

philosophische Aufgabe. Das setzt natürlich voraus,
daß der Spielführer selbst von der Richtigkeit des

philosophischen Gedankens, den Fröbel den

Spielsymbolen zu Grunde legt, erfüllt ist. Das mag bei

ihrem Schöpfer der Fall gewesen sein. Daß seine

Nachfolger sich nicht mehr mit seinen

philosophischen Postulaten identifizieren konnten aber trotzdem

nach seiner Methode spielten, mag uns psychologisch

genügend erklären, weshalb die Fröbelspiele
nach und nach jene ursprüngliche Lebendigkeit
verloren, die jedes kindliche Spiel auszeichnet. Eine
weitere Quelle der Entwertung ist bei der Theorie
selbst zu suchen. Die Spielgaben sind von Fröbel so

durchdacht worden, daß die Gefahr der Intellektuali-
sierung kaum zu bannen ist. Ihr muß vor allein
wieder der Nachschaffende besonders verfallen, der

das Spielgabensystem nicht mehr in seiner Bezogen-

heit auf eine bestimmte philosophische Disposition
erlebt. Dann versiegt ihm aber auch der reine Quell
künstlerischer Spielimprovisation, der erst das echte

8



Spielgeschehen erzeugt. Zwingt er dennoch sich und
dem Kinde ein Spiel auf, so wird er damit die reinen

«Lebensanforderungen» des Kindes mehr bedrohen

als befriedigen. So können wir uns zuletzt überhaupt
fragen, ob das, was Fröbel als «Spiel» bezeichnet,
diesen Namen tatsächlich noch verdient. Geschieht

hier nicht unter dem Deckgriff Spiel eine sogenannte

Erschleichung, — um mit Herbart zu reden? Indem
wir den frühen kindlichen Tätigkeitstrieb ausnutzen,

um dem Kinde erste ahnungsvolle Kenntnisse

beizubringen, nützen wir zugleich diesen Trieb gründlich

ab, weil wir selbst dem Kind eine «Bahn der

Natur» zumuten, die ihm vielleicht selbst in späterer
Sicht als Unnatur erscheint.

Gedanken Friedrich Fröbels

In allem ruht, wirkt und herrscht ein ewiges Gesetz.
*

Das Anregen, die Behandlung des Menschen als eines

sich bewußt werdenden, denkenden, vernehmenden
Wesens zur reinen unverletzten Darstellung des

inneren Gesetzes, des Göttlichen mit Bewußtsein und
Selbstbestimmung, und die Vorführung von Weg
und Mittel dazu ist Erziehung des Menschen.

*

Wir leben in dem Beginnen einer neuen Zeit, in
einem bestimmten Abschnitt der Menschheitsentwicklung;

und diese neue Zeit fordert eine höhere,
geistigere, göttlichere Ansicht der Dinge.

*
Das Erkennen, Bewußtgewordensein des ewigen
Gesetzes, die Einsicht in seinen Grund, in sein Wesen,

in die Gesamtheit, den Zusammenhang, und die

Lebendigkeit seiner Wirkungen, das Wissen vom Leben
und des Lebens in seiner Gesamtheit ist Wissenschaft,
ist Lebenswissenschaft ; und von dem bewußten,
denkenden, vernehmenden Wesen bezogen auf die

Darstellung und Ausübung durch und an sich, ist sie

Erziehungswissenschaft.
*

Kann die Familie in all ihrem Fühlen und Denken,
Tun und Wahrnehmen, Leben und Lieben das

Göttliche, wo sie es findet ganz in Volksgemeinschaft
aus sich darleben als ein frisches, freies gesundes
Gewächs des eigenen Gemütes und Geistes zur
endlichen Verwirklichung eines gotteinigen Schauens-

und Überzeugungslebens, eines wahrhaft menschheitlichen

Volkslebens?

Friedrich Fröbels Verhältnis zur Mathematik

Denn Menschengeist und Mathematik sind so

unzertrennlich als Menschengemüt und Religion. Nur
der Christ kann die Einheit der von dem reinen
Geist erzeugten Formen mit den Formen, Gestalten
und Erscheinungen in der Natur erklären.
Die Mathematik ist als Erscheinung der Innen- und
der Außenwelt dem Menschen und der Natur gleich

angehörig; als hervorgehend aus dem reinen Geiste,

aus den reinen Denkgesetzen desselben, ein sichtbarer
Ausdruck derselben (der Natur) und des Denkens
an sich, findet sie die dadurch notwendig bedingten
Erscheinungen, Verknüpfungen, Formen und
Gestalten außer sich, in der Außenwelt schon vor
Der Mensch findet so die Natur in der Mannigfaltigkeit

ihrer Formen und Gestalten, die außer ihm und

unabhängig von ihm sich in der Außenwelt der
Natur gestalteten, in seinem Innern, seinem Geiste,
den Gesetzen seines Geistes und seines Denkens

wieder; die Mathematik erscheint so als Mensch und
Natur, Innen- und Außenwelt, Denken und
Wahrnehmen Einendes, Vermittelndes.

Pfarrer Rückert am Grabe Friedrich Fröbels;

1852

«Wenn einst über diesem Herzen, das so heiß für
die Brüder schlug, Moos und Rasen grünt und Blumen

erblühen, wenn die Kleinen, mit denen Du
spieltest, einst zu grabreifen Greisen geworden sind,
dann wird die Nachwelt noch zu dieser freundlichen
Grabesstätte wallen und sie bekränzen, und mancher
Edle hier sinnend weilen, dankend und segnend
Deiner gedenken, und der Geist wird in ihm sprechen

:

«Hier ruht ein großes, edles LIerz von seiner
Arbeit; es hat gearbeitet für die früheste Kindheit
und für die späteste Zukunft, gearbeitet auf Lloff-

nung, und seine Lloffnung war nicht verloren!»

9


	Zu Fröbels Spieltheorie

