
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 25 (1952-1953)

Heft: 1

Artikel: Friedrich Fröbels Weg zum Erziehertum

Autor: Spranger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friedrich Fröbels Weg zum Erziehertum
Von Eduard Spranger

«Ich will Menschen bilden, die mit ihren
Füßen in Gottes Erde, in die Natur
eingewurzelt stehen, deren Haupt bis in den Himmel

ragt und in demselben schauend liest,
deren Herz beides, Erde und Himmel, das
gestaltenreiche Leben der Erde und Natur und
die Klarheit und den Frieden des Himmels,
Gottes Erde und Gottes Himmel eint.»

Friedrich Fröbel 18 OS

Es ist selten beachtet worden, daß von den ganz
großen Pädagogen kaum einer durch ursprüngliche
Berufswahl zur Erziehung gekommen ist. Fast alle
haben erst irgendwo im Leben gestanden, und an
der eignen Lebenserfahrung, an der Aufgabe der

eigenen Lebensgestaltung brach dann der Trieb in
ihnen durch, jungen Menschen auf ihrem Wege
Führer zu werden. Am tiefsten blicken wir in diesen

Werdegang vielleicht hei Friedrich Fröbel. Er hat
ihn als 25jähriger in einem großen Bekenntnisbrief
an seinen Bruder Christoph geschildert, als ihm durch
seine Erziehertätigkeit hei den Kindern des Herrn
von Llolzhausen klar wurde, daß er für das Werk
der Menschenbildung noch eines gründlichen
wissenschaftlichen Studiums bedürfte. Dieser Brief,
geschrieben «Auf der Öde bei Frankfurt a. M., vom
26.März bis 11. April 1807», ist zugleich die früheste
Quelle, die wir über Fröbels Entwicklung haben,

wenn man davon absieht, daß in dem Brief selbst

ein Schreiben vom 24. bis 26. August 1805 an den

gleichen Bruder bruchstückweise wiederholt wird. Ob

dieses letztere, das ebenfalls ein großes Bekenntnis

war, in den Handschriften erhalten ist, weiß ich nicht
zu sagen. Jedenfalls müssen beide Zeugnisse ihrem
Quellenwert nach über den langen autobiographischen
Brief an den Herzog von Meiningen gestellt werden,
der erst aus dem Jahre 1827 stammt.

Was Friedrich Fröbel 1807 an seinen älteren Bruder

schrieb, gibt uns natürlich auch nur ein Bild,
wie er damals, ein immer noch Werdender, sich
selber sah. Aber er hatte früh gelernt, tief in sich

hineinzublicken. Und um es mit einem Wort zu sagen:
sein Erziehertum stammt ganz aus den Erfahrungen
der Selbstbildung, die in ihm zu einem großen Willen
geworden war. Es erinnert fast an Wilhelm Meisters
Brief an seinen Schwager Werner, wenn er —
vielleicht aus einem Tagebuch? — zitiert: «Den
Menschen, der sich seihst und seiner Ausbildung lebte,
achtete ich frühe, sehr frühe am höchsten; der

Mensch, der dieses tat, war mir der achtungswerteste,
und das bürgerliche Verhältnis, welches dieses

erlaubte, das glücklichste».

Von Anfang an wurde die Kindesseele Friedrich
Fröbels in sich zurückgetrieben. Der Tod der Mutter
in seinem 1. Lebensjahr, die kühle Haltung der

Stiefmutter, die seelische Unerreichbarkeit des Vaters
raubten dem einsam aufwachsenden Kinde gerade
den warmen Hauch der Liebe, durch den nach Pestalozzis

Uberzeugung alles eigentlich Menschliche im
Menschen erblüht. «Es wurde mir nichts gegeben»,

— das ist das immer wiederholte Wort Fröbels über
seine Kindheit. Es ist zugleich der Schlüssel zu seiner

späteren Lehre, daß auch die beste Erziehung nichts

vermag, als Inneres aus dem Menschen herauszuholen

und Wachsendes zu pflegen. So lebt er früh
ein Dasein ganz in sich, ohne die sanft geleitete
Berührung mit den umgebenden Dingen und Menschen,
in der sich dem Kinde die Welt innerlich aufbaut.
«Es gestaltete sich in mir eine Welt, aber nicht eine

Welt für diese Welt, sondern nur eine kindliche
Welt, nur eine Welt einzig für mich». Als er dann
in Stadtilm bei dem gutherzigen Onkel stärker nach
außen zu leben beginnt, steht doch der Grundzug
seines Wesens schon fest, dies Äußere nur aus der

Gleichartigkeit und Analogie mit seinem Inneren zu
verstehen: er deutet die Natur aus dem Zusammenhang

seiner inneren Erlebnisse. Das aber ist der
unzerstörbare Typus des mystischen Welterlebens, seit
Meister Eckhart und seit Jakob Böhme, in der Seele

den Schlüssel zu finden für die Welt; ihre Symbole,
diese vergänglichen Gleichnisse, zu lesen als

«Darstellungen» oder «Darlebungen» eines monadenhaft
Innerlichen, das doch zugleich aus Gott, aus dem
Einen und dem Ewigen stammt. Schon 1807 kennt
er hierfür die uralte Formel: «Ich lernte an der Hand
der Erfahrung, ohne es zu ahnen, ohne deutlich zu
wissen, was ich lernte, durch den Mikrokosmus den

Makrokosmus kennen Denn mein Geist glaubte,
sich alles zu eigen machen zu müssen, worin sich

nur etwas Gleichartiges mit seinem Wollen fand.»
Deshalb wirkte es so tief auf ihn, als er um 1804

die Schriften von Novalis kennen lernte, die eine

einzige große Variation über das Thema sind, daß

die Natur eine Darstellung des Gemütes sei:

«Einem gelang es,

er hob den Schleier der Göttin zu Saïs;

Aber was sah er? —
Er sah, Wunder des Wunders: sich selbst!»

Je ferner dem Heranwachsenden die Welt der

Menschen blieb, um so inniger lebte er in und mit
der heimatlichen Natur. Auch dies blieb ein Grund-

4



zug seines Wesens. Alles was er später, so schon

bei dem ersten flüchtigen Besuch der Universität
Jena 1799, von der Naturforschung seiner Zeit und

von der spekulativen Richtung auf ihre organische
Totalität gelernt hat, bildete nur die erlebten Grundlagen

fort, die ihm in den Thüringer Bergen, in
Oberweißbach, Stadtilm und Ilirschberg a. S.

aufgegangen waren. Der stadtgeborene Rousseau hat erst

spät sein Glück im Botanisieren gefunden. Fröbel
lernte schon als Kind seine «Brüder im stillen Busch,

in Luft und Wasser kennen.» Seine Seele selbst wuchs

gleichsam aus dem Alleben hervor.
Als er mit 15 Jahren aufgefordert wurde, sich

für einen Beruf zu entscheiden, stand ihm nur das

eine fest, daß er «ein auf dem Lande Lebender»

werden wollte. Dies war sein erstes großes Lebensziel.

Einen auf dem Lande, in Feld, Wiese und Wald
lebenden Mann aber dachte er sich als Ökonomen,

und den Ökonomen wieder im ganz universalen
Sinne: als Bauer, Verwalter, Berechner, Feldmesser,
Jäger, Förster. In diesen Zusammenhang stellte er
auch die Beschäftigung mit der Geometrie, für die

er eine natürliche Begabung besaß. Wirklich ist er
später eine Zeitlang Feldmesser gewesen. Da er aber
das Unendliche zunächst von einer Seite packen
mußte, so war es ihm nicht unrecht, daß er zu einem
Förster in die Lehre kam. Doch schon damals erfüllte
ihn das ahnungsvolle Gefühl, daß dem vielseitigen
Tun des Försters ein Einfaches zugrunde liege: er
nannte es Natur. Und diese war ihm Einheit. So

bildete sich unmittelbar aus seinem Lebensgefühl
heraus das erste große Weltgesetz, unter das er die

Erscheinungen stellte, noch ehe ihm 1811 in
Göttingen das «Sphärische Gesetz» aufging: das Gesetz
der Einheit, aus der alles stammt, durch die alles
lebt, zu der alles vom Trieb nach «Lebenseinigung»
zurückgezogen wird.

Das alles, durch lange fortgesetztes Studium der

Pflanzen- und Tierwelt belebt, erfüllte ihn so tief,
daß er behauptet, noch 1808 bei Pestalozzi sei ihm
die Seite der Menschenwelt fremd gewesen: «Ich
lebte so in der Natur, daß die Kunst- oder Menschenwerke

für mich nicht da waren.» Aber eines der

Gebiete, die er pflegte, reicht doch schon in diese

Zone hinüber: die Architektur. Zwischen der Architektur

und der Menschenbildung hat immer ein
geheimer Zusammenhang bestanden. Ob auch Fröbel
diese innere Verbindung gefühlt hat?

Jedenfalls trat er durch seine ersten kurzen

Berufsstellungen als Forstamtsaktuar und Feldmesser in
Bamberg, dann als landwirtschaftlicher Sekretär in
Bayreuth und Mecklenburg mit Menschen zuerst in
nähere Verbindung, gewann Freunde, deren einer
ihn 1803 mit Schellings Philosophie bekannt machte,

und lernte sich freier, eigener bewegen. So kommt

er im Juni 1805 nach Frankfurt, in den Kreis der

von Anton Gruner geleiteten Musterschule. Es

scheint eine rein äußere Wendung, wenn er seinem

Worte «Gebeii Sie das Baufach auf. Werden Sie

Erzieher» folgt. Er wird nun Lehrer und — so schreibt

er 1805 an den Bruder: «Es war mir, als wäre ich
schon längst Lehrer gewesen Es schien mir, als

hätte ich nie in einem andern Verhältnis als diesem

leben wollen.» Noch 1807 schreibt er diese «herrliche

charakteristische Stelle» mit innerster Bewegung
ab. Er denkt kaum noch daran, daß er damals doch

noch geschwankt hatte, ob es nicht zu seiner Freiheit
nötig sei, systematischer Mathematiker und Physiker
zu werden.

Wir können nur ahnen, aus welchen Tiefen dieser

Durchbruch kam. Ein großer Strom einsamer

Selbsterforschung und Selbstformung wallt hier plötzlich
über in den starken Willen, anderen zur
Menschwerdung zu verhelfen. Das Denken nach Analogien
erweist jetzt seine Fruchtbarkeit für das Verständnis

und die Gestaltung der fremden Seele. Ist es ein Zitat
aus eigenen Aufzeichnungen oder aus einem anderen

Autor, wenn er 1807 in Anführungszeichen schreibt:

«Erfahrungen, die der einzelne sich selbst bildende
Mensch in Bezug auf die Entwicklung seiner
Menschenkraft macht, müssen sich — obgleich durch
das Naturell modifiziert, in jedem andern sich

bildenden Menschen und in der nach Bildung strebenden

Menschheit wiederfinden»? Genug: so ging es

ihm. Er hatte sich selbst gefunden.
Der Schritt in die Schule war nur das auslösende

Moment. In seiner Seele lag alles schon bereit. Wenn
Fröbels Bericht in dem Brief an den Herzog von
Meiningen zutrifft, so hat er schon auf der Reise

nach Frankfurt einem Freunde ins Stammbuch
geschrieben: «Du gib den Menschen Brot; mein Streben

sei, die Menschen ihnen selbst zu geben.» Fröbel
selbst nennt es eine Vorahnung, daß er, entschlossen,

Baumeister zu werden, plötzlich solche Worte schrieb.
Jeder weitere Schritt klärt ihm nun seine Bestimmung

immer tiefer auf: 14 Tage weilt er Ende

September und Anfang Oktober 1805 bei Pestalozzi,
der eben mit seinen Zöglingen nach Iferten
übergesiedelt war. Was er dort sah, bewegte ihn, bis er
1808, als jener Plan eines neuen Studiums gescheitert

war, mit den Söhnen des Herrn von Ilolzliausen auf
längere Zeit dorthin zurückkehren konnte. Bei
Gruner erringt er besondere Erfolge im geographischen

Unterricht, den er von Anfang an heimatkundlich

aufgebaut zu haben scheint. Aber das entscheidende

Erlebnis war Frau von Holzhausen selbst.

Schon hatte er ihren Kindern eine Zeitlang
Privatunterricht gegeben, als sie ihm die Frage vorlegte,

5



ob er die Erziehung der beiden schwer geschädigten
Knaben im Hause übernehmen wolle. Dies Vertrauen
zu ihm als einem Seelenarzt eröffnet ihm blitzartig
die ganze Verantwortung, die in der Erziehung liegt.
Und wieder nimmt er, was er zu antworten weiß,
analogisierend aus den Erfahrungen des eigenen
Werdens. Er antwortete aus der. «ästhetischen
(sinnlichen) und moralischen Welt» heraus, die er in sich

trug. Was ihm fehlte, schien ihm fast Bedingung
des Gelingens: «Männer, welche so wie Weltmenschen

von der Kultur der Welt durcharbeitet sind,

taugen nicht zu Erziehern, sondern es ist vielmehr
ein gewisser Naturzustand (d. h. eine durch
Selbstbildung gebliebene innere Reinheit) ein Erfordernis
eines Erziehers.» Zwar hatte sich die bloß
«idealische», d. h. rein innerlich geschaute, Welt- und
Menschenkenntnis in ihm schon ein wenig nach der

Seite der empirischen Menschenkenntnis geweitet, die

er als notwendiges Erfordernis für alles Erziehen zu
erkennen begann. Aber die entschiedenste Bedingung
die er stellte, blieb die, daß er mit seinen Zöglingen
nicht in der Stadt, sondern auf dem Lande lebte.
Schon enthüllt er dem Bruder sein Zukunftsideal,
einmal eine Familienanstalt auf dem Lande zu
begründen, damit er seinen «frühesten, schönsten,
höchsten Wunsch, einst auf dem Lande der

Selbstveredlung zu leben», erfüllen könne.
Wie sehr mußte er in sich selbst doch noch weiter

wachsen! Was Frau von Holzhausen, als die erste

Frau von weiblicher Bildung, die ihm entgegentrat,
und bald mit dem Heiligenschimmer, den die Natur
der hoffenden Mutter verleiht, für seine Erziehung
bedeutete, fühlt er so stark, daß er sie dem Bruder

gegenüber «Freundin» nennt. Im Gedanken an jene
entscheidende Unterredung schreibt er das schöne

Wort: «In dieser Zeit, die den Zeitraum einer Stunde

umfaßt, sollte ich gebildet, Gebildeter und auch

schon Bildender werden.» Die zeitliche Folge der

Ereignisse liegt nicht ganz klar, wenn er fortfährt,
daß er sich erst in der leitenden Gesellschaft der

wohlwollenden Freundin bis zu einem bestimmten
Grad gebildet habe und dann zu Pestalozzi gegangen
sei. In der kurzen Zeit vor dem ersten Besuch bei

Pestalozzi im Herbst 1805 kann dies alles kaum
geschehen sein. Der Brief aber, dem wir diese

Selbstzeugnisse entnehmen, ist dem Datum nach vor dem

zweiten längeren Aufenthalt in Iferten (seit 1808)

geschrieben. Im Rückblick auf die beiden Frankfurter
Jahre mag sich manches für Fröbels Erinnerung
nach rückwärts verschoben haben, was erst später
erwuchs. Aber so viel steht fest: eine Fülle von
Erleben, der Durchbruch einer lange verschlossenen

inneren Welt, muß in diesem Sommer 1805 in Fröbel

vor sich gegangen sein. Aus dieser Zeit stammen

wohl auch die Worte, die wir als Motto gewählt
haben und die Fröbels ganzes Erziehungsprogramm
enthalten.

Denn über die Stufen der untermenschlichen,
pflanzlichen und tierischen Welt wuchs nun sein

Blick empor zum Bild des Menschen, der in diesem

Boden wurzelt. Die Idee der Erziehung war ihm
aufgegangen. Ihren Sinn findet er darin, «das urbildliche
Ideal des Menschen in einem Menschen darzustellen.-»

Es ist die Humanitätsidee unserer klassischen Zeit,
die auch die Lektüre von Winckelmann, dem
Wiederentdecker des Ideals, und von Arndts «Fragmenten
über Menschenbildung» in ihm belebt haben mag.
Aber diese Idee ruht bei Fröbel auf einem
eigenartigen, metaphysischen Verständnis der symbolisch-
analogisch ausgelegten Natur. Und die weitere
Entwicklung zeigt, daß noch ein Tieferes daran

beteiligt war: sein Jesusglaube, der ihm in Jesus das

Ewig-Musterhafte, das Idealbild des Menschen zeigte.
In jener gottdurchwirkten Einheit der Natur sieht
Fröbel keinen Bruch, zumal er sie von vornherein
ja aus dem eigenen Inneren deutete. In der Natur
schon ist Göttliches; so trägt auch der Mensch
göttliches Wesen. «Von dem Augenblick an, als ich dieses

Einzige dachte, wurde auch meine ganze innere Welt
von etwas Einzigem belebt und erfüllt, von der

Ahnung (von) etwas Höherem im Menschen, von
einem höheren Zweck des Menschen. Es war jene
Zeit gleichsam die Wieder-, die höhere Geburt meiner

Welt.»

Von diesem Zusammenhang aus wird man es

verstehen, weshalb Fröbel zur Vollendung seines Er-
ziehertums außer dem Studium der Philosophie und

Pädagogik eine immer tiefere Versenkung in die

Naturwissenschaften angestrebt hat. Der Plan, den

er dem Bruder unterbreitet, umfaßt den ganzen Kosmos

der Wissenschaften. Erst 4 Jahre später konnte

er die Universität Göttingen beziehen. Von dort ging
er nach Berlin, wo vor allem die Kristallographie
von Weiß ihm die Anregungen gab, die dann zur
Grundlage seiner Beschäftigungsspiele wurden.
Philosophische Einflüsse von Fichte, Schleiermacher,

später von Krause traten hinzu. Aber das alles war
nur bewußte Ausgestaltung der tiefen Gefühle, die

ihm in dem großen Entscheidungsjahr 1805 zuerst

aufgegangen waren. Niemand versteht Fröbel ganz,
der in ihm nur den Begründer des Kindergartens
sieht. Er wollte den Menschen im Heimatgarten, im
Naturgarten, ja im ganzen Weltgarten bilden, wie

er schon 1807 wiederholt von dem «Garten» seiner

eigenen Kindheit spricht. Aber sein Menschheitsbau

sollte sich von der Erde zuletzt bis in den Himmel
wölben. (Aus «Thüringen» 1927).

6


	Friedrich Fröbels Weg zum Erziehertum

