
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 24 (1951-1952)

Heft: 12

Artikel: Intelligenz und Phantasie

Autor: Moor, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau

ST. GALLEN Nr. 12, Seite 185—216 MÄRZ 1952

Intelligenz und Phantasie

Von Prof. Dr. P. Moor

Von den beiden Größen Intelligenz und Phantasie
kennen wir heute die Intelligenz recht gut. Die

Untersuchungen zur Intelligenzprüfung haben uns in
den letzten Jahrzehnten Einblick gewährt in den

komplexen Aufbau der Intelligenz. Abstraktionsfähigkeit,

Kombinationsfähigkeit, Urteilsfähigkeit und

Kritikfähigkeit kennen wir heute als Teilfunktionen
der Intelligenz. Dazu aber treten eine Reihe
weiterer Fähigkeiten, die zwar an der eigentlichen
Intelligenzleistung nicht teilnehmen, sie aber
vorbereiten und unterstützen: Aufmerksamkeit,
Konzentration, Auffassung, Gedächtnis, Erinnerungsvermögen

und das verfügbare Wissen als geistiges
Inventar bilden die Voraussetzungen jeder
Intelligenzleistung. Dazu kommt, daß in jedem Urteil
nicht nur Fähigkeiten am Werke sind, sondern auch

eine Entscheidung fällt, Stellung genommen wird.
Intelligenzschwäche kann daher ihre Wurzel sowohl
in einer Unfähigkeit als auch in einem mangelhaften
Stellungnehmen haben. Schließlich kommt kein Urteil
zustande, wo kein treibendes Interesse ist, was seinerseits

wieder auf fehlende Ansprechbärkeit des Gefühles
und geringe Tiefe des Gemütes zurückweisen kann.

Man erkennt schon aus einer so summarischen
und nur das Wichtigste aufzählenden Rechenschaft,
wie sich in der Intelligenz der ganze Mensch äußert
mit allem, was er hat und was er ist. Wenn aber

so hinter der Intelligenz sowohl das sittliche Wollen
als auch die Empfänglichkeit des Gemütes für Lebensinhalte

steht, dann ist offenbar auch ihre Entfaltung
abhängig vom Werden des ganzen inneren Aufbaues
eines Menschen, von dessen Möglichkeiten und von
dessen Reifezustand, von der gesamten Anlage und
von der Gesamtheit aller erzieherischen und
selbsterzieherischen Einwirkungen.

Diese Zusammenhänge werden spürbar bis in die

Situation einer Intelligenzprüfung hinein. Wo schwere

Erziehungsfehler bei einem Kind zu einer charakterlichen

Rückständigkeit geführt haben, da kann seine

Intelligenz erst geprüft werden, wenn eine umfassende

Nacherziehung dafür gesorgt hat, daß die
vorhandenen Fähigkeiten auch wirklich eingesetzt werden

und nachdem sie im wirklichen Gebrauch sich

entfaltet haben und geübt worden sind. Oder: Was

von der Konzentration als einer Voraussetzung der

Intelligenz gesagt werden kann •— daß sie nämlich
vom Stande der Erziehung des Wollens und vom
Stande der Pflege des Gemütes abhängig sei und
damit eben vom Gesamterfolg der bisherigen Erziehung

überhaupt — das gilt in derselben Weise für
jede andere Funktion, für die Auffassung und für
das Gedächtnis, für Kombinations- und Abstraktionsvermögen,

für das Urteil und für die Kritik. Vollends
aber ist die Sachlichkeit des Denkens nicht möglich
ohne Sachlichkeit des Wollens überhaupt; und diese

wieder kann nicht erreicht werden ohne gleichzeitige
Vertiefung des Gemütes.

Wenn aber so in der Intelligenz alles anspricht,
ja geradezu alles enthalten ist, was den inneren Halt
eines Menschen ausmacht, warum machen wir dann
so oft die Erfahrung, daß eine gute Intelligenz doch
nicht genügt, um auch ein rechtes Leben zu führen?
Und warum weiß dann so mancher, der eine gute
Intelligenz besitzt, doch nichts Rechtes mit seinem
Leben anzufangen?

Die Antwort ist einfach genug: Die «gute Intelligenz»

würde zu all dem durchaus genügen, wenn
sie das wäre, von was wir soeben gesprochen haben.
Aber wir nennen eben immer, wieder eine «gute
Intelligenz», was nicht mehr ist, als intellektuelle
Leistungsfähigkeit. Wir können es uns überlegend wohl
klar machen, daß hinter der Intelligenz, in der
Intelligenz viel mehr steckt als nur eine Leistungsfähigkeit,

und daß es im Leben immer auf dieses

mehr ankommt und nicht bloß auf die Leistungsfähigkeit.

Aber wir schauen die Welt und die
Menschen und unsere Schüler eben doch immer noch mit
den durch die alten Anschauungen verderbten Augen
an. Wir müßten in unserem Denken eine innere
Wendung vollziehen und festhalten: Wo kein rechtes
Lehen geführt wird, da ist keine gute Intelligenz,
sondern nur eine intellektuelle Leistungsfähigkeit
vorhanden. Auch Schulnoten, die neben der Leistung
nur eben noch den Fleiß berücksichtigen, gehen am
Wesentlichen vorbei. — Es handelt sich hier nicht
nur um eine Angelegenheit der Benennung, sondern



186 Revue Suisse d'éducation

um die Notwendigkeit, in unserem Denken, ja schon

in unserem Erleben des Schülers und seines
Verhaltens umzulernen. Wir sind in diesem Umlernen
alle höchstens auf dem Wege. «Ganzheits-Psychologie»

gibt es noch immer fast nur als Theorie; und
nicht einmal alle Theorien von ganzheitlichem
Verstehen und Ganzheitsprinzip im Unterricht erfassen

auch nur theoretisch wirklich dasjenige Ganze, um
das es doch in der Erziehung gehen sollte: Das Ganze
des Menschseins, das Ganze der Bestimmung, welcher
das Kind entgegenreift.

Wenn wir uns nun der Phantasie zuwenden, so

begegnen wir sachlich nichts Neuem. Wie sollte dies

auch möglich sein, wo wir doch in der Intelligenz
schon den ganzen Menschen, mit allem, was zu ihm
gehört, erfaßt haben. Wozu dann noch von der Phantasie

reden, wenn doch schon von allem die Rede

war? — Wir sind zum Ganzen hin immer nur auf
dem Wege; jedes Bild vom Ganzen ist immer wieder

nur ein perspektivisches; im Bisherigen haben wir
das Ganze nur eben von der Intelligenz her gesehen.
Da kann denn einiges stark verkürzt werden oder

gar in der Verkürzung zu verschwinden drohen. Deshalb

bleibt die Ergänzung von einer anderen

Perspektive her immer notwendig. Das Ganze, das wir
erst von der Intelligenz her gesehen haben, das wollen
wir nun auch von der Phantasie her sehen. Wir
erinnern uns dabei aber, daß wir jedesmal nur eine

Perspektive vor uns haben. Die verschiedenen
Anblicke müssen sich ergänzen, sie dürfen nicht
gegeneinander ausgespielt werden. Das Gegensätzliche und
Unterschiedliche ist eben das Ergänzung Verlangende
und auch Verheißende.

Lassen wir uns durch die Frage führen: Warum
genügt so oft die sogenannte gute Intelligenz nicht
dazu, daß einer auch etwas anzufangen weiß mit
seinem Leben? — Es mag in selteneren Fällen daran

liegen, daß der Begabte mehrere Möglichkeiten hat
und daß ihm darum die Wahl schwer wird. Dies
aber ist noch ein leichtes Problem; es liegt ganz auf
der Willensseite und ist einfach dadurch zu lösen,
daß sich der Begabte eben zu einer Entscheidung
aufrafft. Ein wohlerzogener Wille ist nicht allzu
schwer dazu zu bringen, lieber eines recht als vieles

nur halb zu machen. Schwieriger wird die Frage
dort, wo eine gute Intelligenz überhaupt nichts

anzufangen weiß, sei es im Großen, sei es im
Alltäglichen. Aber auch hier ist die Antwort einfach;
hier ist zu sagen, daß eine solche Intelligenz eben

keine gute Intelligenz ist. Nur fehlt es diesmal nicht
am Wollen, sondern am Gemüt. Oder genauer: Es

fehlt, aus dem Gemütsgrunde hervorgehend, an einer

anderen Funktion, die wir nicht mehr als Intelligenz
bezeichnen, die aber zum Ganzen mit dazu gehört:
Es fehlt an der Einbildungskraft, an der Phantasie.

«Es fällt ihm nichts ein!» -— Das ist die
Feststellung, die in der Unterrichtssituation diesem
Sachverhalt gegenüber gemacht wird. — Einige Schüler
sind mit ihrer Arbeit früher fertig als die andern;
es wird ihnen gesagt, sie könnten noch zeichnen; aber
da sind Einzelne, denen fällt nichts ein. — Es wird
das Aufsatzthema freigestellt; das ist für manchen
besonders schwer, denn es fällt ihm nichts ein,
worüber er schreiben könnte. — Es soll ein Bericht
liber die Schulreise vom Vortage geschrieben werden;
aber wieder sind einige, die nagen an ihren
Federhaltern, und es fällt ihnen nichts ein. — In
Geschichte oder Heimatkunde wird gefragt: Was glaubt
ihr, warum ist das wohl so? Aber keinem fällt etwas
ein. — Eine Knacknuß im Rechnen, eine

Beweisführung in der Geometrie sollte gefunden werden,

irgend eine neue Aufgabenstellung oder eine neue
Situation verlangt eigene Überlegung; aber immer
wieder begegnen wir demselben: Den meisten fällt
nichts ein. — In der Berufslehre heißt es dann,
der Lehrling habe nicht denken gelernt in der

Schule; nur eine kleine Überlegung hätte ihn eine

unerwartete Schwierigkeit bewältigen lassen; aber

er lasse sich nichts einfallen; er lasse sich nicht
einmal einfallen, daß man da erst einmal
überlegen müßte. — In der Pause, in der Freizeit,
in den Ferien weiß er nichts zu tun, ist darauf
angewiesen, daß irgendwo etwas läuft, läuft dann
einfach mit, kann sich aber nur langweilen, wenn
er allein ist; und seine Langeweile ist das einzige
Anzeichen dafür, daß er doch wohl nicht zu
den geistig Armen gehört. Der Sonntag ohne

aufregenden Match, der Abend ohne Kino, das Daheimsein

ohne Radio, sie alle bleiben leer, weil einem
selber nichts einfällt. Berufswunsch und Ansprüche
ans Leben sind von außen gekommen, stammen nicht
aus dem eigenen Innern, weshalb ihre Erfüllung
auch nie befriedigen kann, oder sagen wir besser:

Weshalb ihre Befriedigung keine Erfüllung bedeutet.

Weil man keine Einfälle hat, bleibt einem das

Leben leer. Das aber ist, wenn man genauer hinsieht,
schon nur die Folge davon, daß das Leben leer ist.

Man hat keine Einfälle, weil einem das Leben leer
bleibt. Die innere Leere ist schon die Ursache dafür,
daß die Einfälle ausbleiben. Damit kommen wir auf
die Erklärung der so häufigen Phantasielosigkeit.

Wir erkennen 'den Zusammenhang am besten da,

wo Einfälle und eigene Wünsche vorhanden sind.
Sehen wir genauer zu, so erkennen wir nämlich, daß



Schweizer Erziehungs-Rundschau 187

diese Wünsche zuweilen nur scheinbar eigene Wünsche

sind, die Einfälle nur scheinbar eigene Einfälle.
Betrachten wir etwa die vorhandenen Berufswünsche

bei Kindern und Jugendlichen, so erkennen wir, wie

recht viele von ihnen gar nicht den wirklichen- Nei-

•gungen der Kinder entsprechen. Viele Berufswünsche

sind nur von außen in das Kind hinein gekommen,

entweder durch die Umgebung in es hineingelegt
oder von ihm selber nur aufgegriffen in Ermangelung

von etwas Eigenem. Man will werden, was die andern

sind; oder man will das nicht werden, was die andern

sind. Man will werden, was leicht und mühelos

unterhaltsam ist, einem nichts zu tun gibt und im Grunde

genommen auch nicht anspricht; oder man will wer-
.den, was lebhaft, aufreizend, betriebsam, spannend

ist, ganz nur ins Tätigsein ablenkt und keinen
Gehalt vermitteln kann, da man bei nichts verweilt,
was einem dabei ansprechen könnte. Man will werden,

wozu einem der innere Konflikt, die innere
Unfreiheit zwingt, der Berufswunsch ist ein neurotisches

Symptom; oder man will werden, worin man

glaubt, sich selber und seinen inneren Nöten
entrinnen zu können, der Berufswunsch ist ein Symptom

der Flucht vor den schuldhaften und
festgefahrenen Minderwertigkeitsgefühlen. In jedem dieser

Fälle ist er entweder überhaupt kein aus dem Eigenen
stammender Wunsch, oder er bleibt es nicht, wird
ins Betriebsame abgelenkt und verliert das, was zu

einem eigenen "Lebensinhalt führen könnte: seinen

Stimmungsgehalt, seinen Gefühlsgehalt, das, was

einem innerlich ausfüllt, bei dem man verweilen,

woran man etwas haben könnte, und was dann erst

als solches sich vertiefen ließe zu einem tragfähigen
und vorhaltenden Lebensinhalt.

Man erkennt an diesen Gegenbeispielen, worauf
es ankäme, wenn eigene Wünsche, wirkliche
Einfälle, da sein sollten: Ein eigener Gehalt. Man
erkennt, wann und wie etwas zum eigenen Gehalt wird:
Dann, wenn es das Gefühl anspricht, einen innerlich
ergreift, sodaß man schon durch das Angesprochenwerden

und Erleben verwandelt wird, ein anderer

wird. Man erkennt, wann ein Wunsch eigener Wunsch
bleiben kann: Wenn das dynamische Moment, das

drängende Begehren gehändigt, das stimmungsmäßige

überwiegend bleibt, wenn man wagt, bei ihm zu
verweilen, den Wunsch zu hegen, ja gleichsam
auszukosten und zu genießen schon als Wunsch, und nicht
bloß ihn so rasch als möglich zu befriedigen, so wie

er gerade aufgetaucht ist. Und schließlich erkennt

man: Wie in diesem Verweilen und Hegen eines

Wunsches überhaupt erst seine Vertiefungsmöglichkeit

gegeben ist, die Möglichkeit der Vergleichung,

des Unterscheidens, der Gestaltung. Die Vertiefung
aber ist möglich, wenn dem Angesprochenwerden

von einem Gehalt und dem Erfülltbleiben von ihm
ein entsprechend gereiftes Wollen zu Hilfe kommt,
das dem ansprechenden Gehalt Gefäß zu sein vermag.

Wovon also hängt es ab, ob Einfälle da sind oder

nicht? Was ist der Nährboden der Phantasie? — Es

ist der eigene Lebensinhalt, der bereichert wird durch

jedes Ansprechen des Gefühls, der sich erhält da, wo
ich verweilen kann bei einem Gefühl und mich nicht
verliere an die Gier und Begehrlichkeit, wo ich stille
sein und zur Besinnung zu kommen vermag und
nicht ausschließlich fasziniert bin durch die Tätigkeit,

die Betriebsamkeit, wo ich in der Ruhe etwas

zu finden vermag und nicht nur in der Arbeit. Und
wovon hängen Gehalt und Qualität und Wert meiner
Einfälle, meiner Phantasie ab? Davon, ob mein
Gefühl, mein Angesprochenwerden und mein Erfülltsein

sich haben vertiefen können, den Weg zur
Vertiefung eingeschlagen, überhaupt bemerkt haben, daß

solches gefühlsmäßige Erfülltsein von einem Gehalt
einen ebensolchen Reifungsweg von der Oberflächlichkeit

zur Tiefe vor sich hat, wie das Wollen, das von
der Egozentrizität zur Sachlichkeit reifen muß.

Warum hat so oft ein Jugendlicher keinen
Berufswunsch? Warum hat er keine Ahnung davon, was

er eigentlich mit seinem Leben anfangen soll? —
Weil er der faszinierenden Betriebsamkeit unserer
Tage erlegen ist; weil alles Verlangen nach einem
erfüllenden Gehalt durch die Vergnügungsindustrie
betäubt wird, sodaß er nicht mehr bemerkt, daß er
ja gar nichts Wesentliches davon hat und die
wirklichen Erfüllungen überhaupt nie kennen lernt, nie
erfährt, was das Leben über die Befriedigung der
Wünsche hinaus noch zu bieten hätte; und schließlich

weil er im günstigsten Falle nur gelernt hat,
Schwierigkeiten zu bewältigen durch Anspannung,
Eifer, Fleiß, aber nicht dazu gelernt, stille zu sein,
auf die Dinge zu horchen, mit denen er es zu tun
hat, sich etwas von ihnen sagen zu lassen,
anzunehmen, was ihm das Leben schenken will in den

großen und kleinen Begegnungen, und das man nie
erjagt, wenn man es nicht fühlt, wenn man es sich

nicht schenken läßt.
Was aber so am großen Beispiel des Berufs-

wunsches einzusehen ist, das gilt für jede kleine und
alltägliche Situation, in der es sichtbar wird, wie
die eigenen Einfälle fehlen oder die vorhandenen
nicht eigene sind, in welcher das Kind sich zwar
langweilt, aber keinen Wunsch hat, oder der
vorhandene und befriedigte Wunsch nichts bedeutet,

gleichsam eine leerlaufende und gefräßige Begehr-



188 Revue Suisse d'éducation

lichkeit ist ohne Sinn und Bedeutung. Wenn nach
der Schulreise keine Einfälle für den Aufsatz da

sind, dann hat eben das Gefühl nichts erlebt, es war
nur Betrieb und vorüberrauschende Sensation; oder
es spricht jetzt, da der Aufsatz geschrieben werden
sollte, das Gefühl nicht an, weil es kein tiefes und
darum nachwirkendes gewesen ist, oder weil der

Anstrengung des sich Besinnen-, Formulieren- und
Schreiben-Müssens kein geübter Wille zur Verfü-,

gung steht, sodaß die Mühe und Last der Aufgabe
zum vorherrschenden Erlebnis wird und das auch :

vorhandene nachschwingende Gefühl davon zugedeckt j

wird womit eben bereits wieder gesagt ist, daß I

auch hier die Phantasie nicht vollbringen kann, was :

wir von ihr erwarten, wenn nicht die Tiefe des Ge- ;

mütes hinter ihr und das gereifte sachliche Wollen
ihr zur Verfügung steht, das heißt eben: Wenn in
ihr nicht nur ein ganzes, sondern auch ein
wohlgeordnetes und mit eigenem Gehalt erfülltes Leben
steht.

Verstehen wir Phantasie so, dann wird sie zu
etwas ebenso Umfassenden und ebenso Bedeutsamen
wie die Intelligenz; ja sie wird zum Gegenstück der

Intelligenz und kann als solches zur notwendigen
Ergänzung, ebenso aber zum Gegenspieler werden. Das

Letztere ist bekannt. Jeder weiß, daß es die ganz
besondere Gefahr der Phantasie ist, von der Wirklichkeit

sich zu entfernen. Versuchen wir aber nun etwas

genauer zu sehen, was das eigentlich heißt! Die
Intelligenz ist die Fähigkeit der exakt unterscheidenden

Erfassung der Wirklichkeit. Welcher Wirklichkeit
aber? Der Wirklichkeit des Wollens, der Wirklichkeit

unseres tätigen Lebens. Die Phantasie setzt sich

über diese Wirklichkeit hinweg; in ihr erbaut sich

eine eigene Welt in uns drin, die Welt unseres Innenlebens

und Eigenseins. Führt die Phantasie in die

Gefahr, daß wir uns an unsere eigene Welt verlieren
und dabei die Wirklichkeit des tätigen Lebens aus

den Augen verlieren, so droht der Intelligenz die

Gefahr, uns an die Wirklichkeit des tätigen Lebens

zu verlieren und die Welt unseres eigenen innern
Seins nicht mehr zu sehen. Es ist einfach ein Zeichen
der Zeit, daß man in unseren Tagen die Gefahr der
Phantasie erkennt und zu meiden sucht, die genau
entsprechende und nicht weniger verhängnisvolle
Gefahr der Intelligenz aber leicht nimmt oder
überhaupt nicht sieht, daß man Sachlichkeit hoch schätzt,
Tiefe aber nicht vermißt. Vielleicht haben die

vorangehenden Ausführungen ahnen lassen, wie sehr beides

wichtig ist, wie sehr gerade der umfassend
durchschauten Phantasie eine ebenso große Bedeutung
zukommt, wie der Intelligenz. Daß wir freilich bei

der Besprechung der Intelligenz viele Einzel-Funktionen

haben aufzählen können, die Phantasie aber

nicht mit derselben Differenziertheit kennen, zeigt,
daß hier noch Aufgaben der psychologischen
Forschung zu lösen sind.

Wir verstehen unter Phantasiebegabung in der

Regel wohl einfach die Leichtigkeit des Produzierens
und Kombinierens von Vorstellungen. Wir sehen jetzt,
daß eine derartige Fähigkeit wohl auch zur Phantasie

gehört, daß die wesentliche und eigenartige
«Leistung» der Phantasie aber nicht auf dieselbe Weise
zustande kommt wie diejenige der Intelligenz, nicht
durch Bemühung und Kraftaufwand nämlich, sondern
durch ein inneres Geschehenlassen. Wir sehen aber

auch, daß innerhalb einer umfassend verstandenen
Phantasie jene Fähigkeit des Kombinierens von
Vorstellungen keine größere Rolle spielt, als sie der
intellektuellen Leistungsfähigkeit zukommt innerhalb
der umfassend gesehenen Intelligenz. Wie hinter der

Intelligenz als bloßer Leistungsfähigkeit ein geordneter

Wille stehen muß, damit sie selber sachlich
sein, zur objektiven Intelligenz werden kann, und ein
erfülltes Gemüt, damit es in ihr um Gehalte gehen
könne, so muß hinter jener erst oberflächlich erfaßten
Phantasie das aufgeschlossene und ansprechbare
Gefühl und zur Tiefe gereifte Gemüt stehen, damit
sie zur inhaltlichen Erfüllung des Lebens

beizutragen vermöge, und muß ihr überdies ein
sachliches Wollen zur Seite stehen, in welchem sich die

empfangenen und gestalteten Gehalte zu verwirklichen

vermögen.
Das Reifen aber der Intelligenz zur Sachlichkeit

und der Phantasie zur Tiefe vollzieht sich auf
dieselbe Weise, wie dasjenige von Wille und Gemüt,
in welchen die beiden Fähigkeiten ja gleichsam
eingebettet sind: Es vollzieht sich nur schrittweise in
der Wechselwirkung von Intelligenz und Phantasie,
in der Wechselwirkung von Wille und Gemüt. Es

gibt in der Phantasie wie im Gemüte keine Tiefe
ohne Sachlichkeit der Intelligenz und des Wollens;
und es gibt keine Sachlichkeit von Wille und
Intelligenz ohne Tiefe des Gemütes und der Phantasie.
Was uns innerlich erfaßt hat und in der Phantasie

aufblüht, das muß überfließen, überströmen in unser
tätiges Leben, muß unserem Wollen Inhalt werden
und von unserer Intelligenz mit der Wirklichkeit
des tätigen Lebens in Beziehung gesetzt. Hier hat es

seine Bewährungsprobe zu bestehen; es kann nicht
reifen, wo das ergriffene Herz es nicht wagt, sich

zu verschenken, zu verschwenden. Aber dieses

Verschwenden würde ein Vergeuden, wenn kein
entsprechend gereiftes Wollen zur Verfügung stünde.



Schweizer Erziehungs-Rundschau 189

Wo aber in dieser Bewährungsprobe das Wollen an

die Grenzen dessen gelangt, was uns einmal innerlich

erfüllt hat, wo sich der Gehalt im tätigen Leben

nicht mehr zu bewähren vermag, da scheidet sich

nicht nur oft Wille und Intelligenz des sachlich
Verläßlichen von der unverbindlichen Schwärmerei,
sondern da wächst und vertieft sich auch die Sehnsucht

nach dem erfüllenden Gehalt, da reifen Gemüt und

Phantasie, daß sie in kommender Begegnung tiefere
Gehalte nicht mehr übersehen und von bereits
bekannten Gehalten tiefer ergriffen werden, weil in der

Verwirklichung der Besitz eines Tieferen zur inneren

Notwendigkeit geworden ist.

Wenn wir diese wichtigsten Dinge aussprechen,

dann brauchen wir leicht große Worte; und darum

mag es den Anschein erwecken, als handle es sich

dabei um hochgeistige, unerreichbar über dem Alltag
schwebende, exklusive und fast gar esoterische Dinge.
Das ist aber nicht so. In jeder kleinen Unterrichtssituation

geht es um dies alles. Es käme nur darauf

an, immer mehr erkennen, verspüren zu können, daß

man es jederzeit mit dem Ganzen der menschlichen

Bestimmung zu tun hat, und daß es einen

Erziehungsalltag nur so weit gibt, als ich selber, der

Lehrer, mir das Wunder der Begegnung mit dem

anderen Menschen, das Wunder der Begegnung mit
dem Kinde zum Alltag verfallen lasse. Darum
versuchen wir noch, das Wesentliche zusammenzufassen

im Hinblick auf die Unterrichtssituation.
Nicht nur um Wissenserwerb geht es in der Schule,

sondern um die formale Schulung des Denkens; und

nicht nur um die formale Schulung des Denkens,
sondern um einen erziehenden Unterricht, um die

Bildung und Reifung des Charakters, des sittlichen
Wollens und Fühlens. Betrachte ich die Intelligenz
als eine einzelne Fähigkeit, so muß ich wissen, daß

eine solche Intelligenz nur eine Abstraktion ist, daß

es sie in Wirklichkeit gar nicht gibt. Der Intelligenzbegriff

ist mir nur ein Gleichnis, mit dem ich in
meinen pädagogischen Überlegungen operiere. Diese

Überlegungen werden nur dann einen richtigen
Gebrauch von ihm machen, wenn sie ihn in beständiger
Verbindung halten mit den viel wesentlicheren und

umfangreicheren Begriffen des Willens und des

Gemütes. Nur wo das Wollen zur Sachlichkeit reift
und das Gemüt zur Tiefe, kann auch die Intelligenz
sich so gestalten, daß sie zur Erfiilltheit des Lebens,

zur Erfüllung der menschlichen Bestimmung
beiträgt.

Trotzdem ich so schon von der Intelligenz her
aufs Ganze geführt werde, besteht die Gefahr der

Einseitigkeit, weil die Intelligenz eben doch mehr

den Werken des Willens dient, als die Entfaltung
des Gemütes ermöglicht. Und darum ist es notwendig,
um diese Einseitigkeit auszugleichen, das Ganze der

Erziehung auch von einer anderen Seite her zu sehen,

nicht von der fragenden und in die Dinge eindringenden

Intelligenz her, sondern von der staunenden und

von den Dingen erfüllten Phantasie aus. Freilich
muß dann auch sie in der Beziehung zum selben

Ganzen gesehen werden. Ich muß erkennen, wie ihre
Bilder nur aufblühen können, wo Gehalte im
Ansprechen des Gefühles empfangen und im Erfülltsein
des Gemütes bewahrt wurden, und wo ein reifes
Wollen ihnen Raum gewährt in seinen Zielen und
Idealen.

Bei uns Erwachsenen pflegen die beiden Seiten des

Erlebens zugleich da zu sein. Die Mühe der Arbeit
hindert uns nicht, uns doch zugleich darüber zu

freuen; und die klare Einsicht in die realen Gegebenheiten

hindert uns nicht, unsere Wunschbilder an
die Wirklichkeit heranzutragen und zu versuchen,
sie entsprechend umzugestalten. Ebenso umgekehrt:
Wo wir staunen über eine Sache, suchen wir doch

zugleich, sie zu begreifen und zu durchschauen, und
wäre es auch nur, um das unbegreifliche Ergreifende
umso deutlicher abzuheben; und wo uns eine große
Freude widerfahren ist, da greifen wir mit beschwingten

Kräften die notwendige Arbeit an und ihre Mühe
wird uns leicht. Dieses Ineinanderwirken von Gemüt
und Wille, von Phantasie und Intelligenz ist es ja
gerade, was die Reifung beider ermöglicht und vor
den Einseitigkeiten eines bloß tätigen oder bloß
empfangenden Lebens bewahrt.

Bei unseren Kindern aber finden wir häufig die
besondere Aufgabe, nicht nur das Wollen in Gang
zu bringen und das Gemüt zu öffnen, sondern erst
noch beides miteinander in Beziehung zu setzen, ja
zuerst einmal: Beides auseinander zu halten und jedes
für sich zu pflegen. Denn so, wie sie sich ergänzen
können, so können sie sich auch widerstreiten. Dann
müssen wir auf beiden Seiten beginnen, bei der
Intelligenz und bei der Phantasie, und hierauf zusehen,
wie sie in Verbindung zu bringen seien. Da mag es

nun manchem scheinen, als eigneten sich einzelne
Schulfächer mehr zur Entfaltung und Übung der
Intelligenz, andere aber mehr als Schauplatz und Spielraum

für die Phantasie. Die letztere habe wohl Raum
im Zeichnen und Singen, wohl auch im Sprachunterricht;

im Rechnen aber, in den mathematischen
Fächern überhaupt, habe das Gemüt, das Herz, das
Gefühl und also auch die Phantasie nichts zu suchen.

Allein, wo ein Lehrer so spräche, da bewiese er damit

nur, daß er eben kein Mathematiker sei. ein guter



190 Revue Suisse d'éducation

Rechner vielleicht, aber kein Mathematiker; und er
müßte sich von einem andern erst sagen lassen, daß

man auch bei geometrischen und algebraischen
Aufgaben, ja bei einfachen Rechnungen mit dem Herzen
dabei sein könne, und daß die Lösung rechnerischer
und mathematischer Aufgaben Phantasie brauche.
Wohl mag der einzelne Lehrer bald für dieses, bald,
für jenes Fach eine größere Neigung und Begabung,
eine Vorliebe haben; und dann wird er selbstverständlich

auf dem Gebiete dieses Faches auch erzieherisch
mehr leisten können, besonders wenn es um die

Entfaltung des inneren Angesprochenseins geht, um
Freude und Staunen. Immer aber soll er wissen, daß

dies nur seine persönliche Eigenart ist, daß die Kinder
auch in anderen Fächern ansprechen können, und
daß er diesem ihrem von dem seinigen abweichenden
Leben Raum lassen muß. Wichtiger ist, daß in jedem
Fach beide LIaltungen gepflegt werden, die tätige
und die empfangende, daß in jedem Fach beides

gepflegt werden kann, die Intelligenz und die Phantasie.

Und darum müßten wir in jedem. Fache die

Möglichkeit für die Pflege beider Funktionen suchen.
Es geht nie nur um die Intelligenz, sondern mit

ihr um das sachliche Wollen. Dieses aber hat als
Vorstufe die Gewöhnung. In der Gewöhnung ans

Arbeiten, im Verlangen und Durchführen sorgfältiger
und gewissenhafter Arbeit beginnt die Erziehung des

Willens. In solcher Arbeit werden im Schulunterricht
die intellektuellen Fähigkeiten entfaltet und geübt.
Zwar ergibt sich so nur eine äußerliche Formung
von Fertigkeiten; aber auch diese ist notwendig für
den Aufbau des Wollens, und sie ist jederzeit möglich,

wo noch nicht tiefer gegriffen werden kann.

Gleichzeitig wird nach Möglichkeiten Ausschau

gehalten, wo das Kind sich von dem, um was es im
Unterricht geht, in seinem Gefühl ansprechen läßt.
Das geschieht auf ganz andere Weise. Man kann es

nicht erzwingen oder befehlen wie die Arbeit, man
kann es nicht herbei rufen, auf keine Weise machen

oder bewerkstelligen. Man kann nur die Möglichkeiten

und Gelegenheiten dazu bieten und dann
darauf warten, ob es sich einstelle. Zuweilen stellt es

sich auch da ein, wo eigentlich eine Arbeit sollte

fertig gemacht werden, als Störung der Arbeit, als

Durchbrechung des Unterrichtsplanes. Dann käme es

darauf an, daß es wahrgenommen wird, wahrgenommen

in dem doppelten Sinne, daß man es überhaupt
bemerke und daß man die Möglichkeit seiner Pflege
nicht ungenützt lasse. Nicht immer wird das möglich
sein. Die Entscheidung fällt zuweilen nicht leicht,
was man bejahen solle, das Streben nach dem Ziel
oder das Verweilen bei dem Gehalt. Darüber muß

man zu entscheiden wagen und die Verantwortung
für die notwendige Verteilung auf sich nehmen.
Wo sich aber das Angesprochen- und das Ergriffensein

einstellt und man sich dafür entschieden hat,
ihm Raum zu lassen, da soll man nicht zugreifen,
nicht sofort etwas daraus machen wollen. Geschehen

lassen, heißt hier das pädagogische Gebot, die
Auswirkung ihm selber überlassen. Wo man aber sieht,
daß es entartet, die Ergriffenheit verloren geht, die
Freude in Übermut umschlägt, das Staunen ins leere
Dösen verflacht, da greift man ein, nicht um die
Freude zu wahren, sondern um wieder hinüber zu
leiten in das, was man immer in der Hand hat, ins
Arbeiten: Man stellt wieder eine einfache Aufgabe,
man übt und lernt wieder, bis zum andernmal die

Ergriffenheit sich einstellt.

Beginnt so beides zu wachsen, die Gewöhnung ans

Arbeiten und das Offensein für gefühlsmäßiges
Angesprochenwerden, dann braucht man für deren

Verbindung nichts mehr zu tun; sie stellt sich von selber
ein. Wo sich das ergriffene Gefühl auswirkt, da tritt
von selber die in der Arbeit bereits gewonnene
Gewöhnung hinzu und gibt dem sich auswirkenden
Gehalt eine, wenn auch noch äußerliche, Form. Und
wo in der Arbeit so viel Gewöhnung erreicht ist, daß

die Last und Mühe nicht mehr allein gespürt wird,
sondern das Gefühl frei wird für die Begegnung mit
der Sache, um die es geht, da wird das Gefühl umso
eher ansprechen, je mehr es bereits außerhalb der

Arbeit, im sich Verlieren an eine Sache die Haltung
des Empfangens gefunden und angenommen hat.
Noch bevor eine Versachlichung und Verselbständigung

des Wollens und eine Vertiefung und Verper-
sönlichung des Fühlens begonnen hat, verbinden sich

schon beide miteinander. Für das Ineinandergreifen
braucht man also überhaupt nicht zu sorgen, wenn
man nur eben beide gleichmäßig zu berücksichtigen
verstanden hat.

Wie aber kommt es dazu, daß das Wollen und mit
ihm die intelligente Einsicht sachlich wird, und daß

das Gemüt und mit ihm die Einfälle der Phantasie

Tiefe ihres Gehaltes gewinnen? Der Schritt vom

Augenblicksverhalten zum dauernd sich Bewährenden,

vom Oberflächlichen zum Tiefen, vom Egozentrischen

zum Ichunabhängigen ist immer ein Wagnis;
und nur wer dieses Wagnis auf sich nimmt, kann

entdecken, daß es ihm eine neue Welt aufschließt,
kann verstehen, daß das Opfer der Selbstüberwindung
das geistige Leben gewinnt, und daß man erst durch
den Mut zur Hingabe sich selbst gewinnen kann.
Woher soll das Kind diesen Mut nehmen, um das

Opfer zu wagen, dessen Sinn es nicht begreifen kann?



Schweizer Erziehungs-Rundschau 191

Hier ist der Punkt, wo in der Erziehung das Vorbild

zum entscheidenden Faktor wird. Was aber heißt
Vorbild? Es heißt, daß der Erwachsene dem Kinde nichts

vormache, sondern wirklich schon lebe in gereifter
Form, was das Kind erst noch gewinnen muß. Es

heißt, daß er es da lebt, wo das Kind eben jetzt den

Schritt wagen soll, in der einfachen und kleinen
Sache des Unterrichts, um die es in diesem und in

jenem und in jedem Augenblicke gerade geht. Und

es heißt, daß das Kind eines bereits wolle und für
eines bereits offenstehe: Für das Miteinandersein mit
seinem Erzieher, daß es ihm vertraue, das heißt, daß

es ihn liebe und seiner Liebe gewiß sei. Wo dies

erfüllt ist, da wird es, ohne zu wissen und ohne zu
verstehen, die andere und reifere Art seines Arbeitens
sowohl als auch seiner Freude verspüren, da wird sich

etwas in ihm neugierig vertrauend dieser anderen Art
erschließen und es wagen, gleichsam nach seiner

Hand tastend, sie innerlich mitzumachen und so

unversehens hineingeraten in das noch unerschlossene

Land dessen, was uns Menschen aufgegeben und was

uns verheißen ist, aufgegeben unserem Willen und

unserer Intelligenz, und verheißen unserem Gemüt

und unserer Phantasie. Das reifere Leben des Er-|

wachsenen, den das Kind liebt, gibt ihm den Mut
zum Wagnis des Wollens und der Hingabe und
darüber hinaus zur Wechselwirkung, in welcher beide

reifen, zum Dienen des Wollens und sich Verschenken
des Herzens.

Intelligenz und Phantasie, Überlegen und Träumen,

Fragen und Staunen, Begreifen und sich

Ergreifenlassen, Suchen und Offensein, sich Mühen und
sich Beschenkenlassen, Aufgabe und Verheißung des

Lebens, so etwa heißen die sich weitenden Kreise, in
welchen sich unser Dasein für unsere Kinder bewegen

kann, wenn es das eine durch das andere zu ergänzen
und in beiden dem Ganzen zu begegnen sucht. Möglich

ist es in jeder, auch der einfachsten Unterrichtssituation,

wenn sie nur zur wirklichen Begegnung
mit dem Kinde wird.

Was aber braucht es dazu, um jenes andere auch

zu berücksichtigen, das uns über der Sorge um das

Ziel doch immer wieder verloren zu gehen droht: Die
Phantasie neben der Intelligenz, das Staunen neben
dem Fragen, die Freude neben der Anstrengung, die

Verheißungen des Lebens neben seinen Aufgaben? —
Nichts anderes braucht es dazu als den Mut, dem
Herzen Raum zu gewähren, wenn es sprechen will.

Einige Erfahrungen aus der Berufsberatung für Mittelschüler
Von Dr. R. Andina

Wohl in keiner andern Tätigkeit ist es von solch

unbedingter Wichtigkeit, sich ständig über das eigene

Tun Rechenschaft abzulegen, wie in der

pädagogischen. Man muß sich nicht nur immer wieder auf
das angestrebte Ziel besinnen und dieses aus den sich

ständig verändernden Lebensumständen und den

daraus erwachsenden Wertmaßstäben und sozialen
Leitideen ableiten, auch die angewendeten Methoden
bedürfen einer ständigen Revision, .Anpassung und
Verbesserung.

Während nun die Erzieher im engeren Sinne des

Wortes — Eltern, Lehrer, Pfarrer, aber auch
Lehrmeister und Jugendführer —• das Kind oder den

ihnen anvertrauten Jugendlichen während längerer
Zeit in Betreuung haben und damit in der Lage sind,
den Erfolg oder Mißerfolg ihrer Bemühungen
festzustellen, ist die Situation bei den «Beratern» eine

völlig verschiedene. Diese sehen sich vor die Aufgabe
gestellt, Hilfe und Rat in schwierigen oder entscheidenden

Situationen zu gewähren, denen für die

zukünftige Entwicklung größte Bedeutung zukommt.
In der kurzen Zeitspanne, während welcher der Be¬

rater einen Ratsuchenden vor sich hat, muß er alle
die wichtigen Faktoren erkennen, die in der
Vergangenheit wirksam waren und die in Zukunft Einfluß

haben werden. Dies ist an und für sich schon

schwierig. Besondere Sorgfalt und Verantwortungsgefühl

verlangt aber die anschließende Beratung.
Erschwerend fällt noch ins Gewicht, daß der Berater
nur in ganz seltenen Fällen Gelegenheit hat, die

spätere Entwicklung zu verfolgen, um daran einen
Maßstab für die Einschätzung seiner persönlichen
Arbeit und die angewendeten Methoden zu gewinnen.
An und für sich hätte es der Berufsberater nicht so

schwer, den Erfolg seiner Tätigkeit einzuschätzen,
da die berufliche Tüchtigkeit der von ihm früher
Betreuten einer einigermaßen objektiven Bewertung
zugänglich ist. Obwohl systematisch durchgeführte
Bewährungskontrollen unumgänglich zum Pflichtenkreis
der Berufsberatung gehören, kann ihnen aus
zeitlichen und organisatorischen Gründen noch nicht
genügend Aufmerksamkeit geschenkt werden.

Es sei an dieser Stelle nun über einige Erfahrungen
berichtet, wie sie sich aus einer kürzlich in beschränk-


	Intelligenz und Phantasie

