
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 21 (1948-1949)

Heft: 6

Rubrik: Le home d'enfants = Das Kinderheim = L'asilo infantile privato

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


<©as in deritj LE HOME D'ENFANTS G 5 7\ I I I G GId I C111 I L'ÄSILO INFANTILE PRIVATO
e?

Mitteilungen des Verbandes schweizerischer Kinderheime

Verantwortliche Redaktion.: Frl. Fielene Kopp, Ebnat-Kappel, Tel. 7 21 23. Nachdruck nur mit Zustimmung der Red. gestattet

Sekretariat: Dr. H. R. Schiller, St. Peterstrasse 10, Zürich 1, Tel. 27 21 16 Postcheck VIII 25510

Die Höherbildung der Menschheit durch den Spieltrieb
bei Schiller und Fröbel

Von Dr. Johannes Prüfer f
Friedrich Schiller und Friedrich Fröbel wollten

beide — durch ihr gesamtes Wirken und Schaffen —
letzten Endes: der menschlichen Höherentwiöklung
dienen, der sie sich mit ganzer Seele hingaben. Das verlieh
ihnen den unvergleichlichen Schwung. Beiden schwebte
als fernes und hohes Ziel: die ewige Menschheits-
idee vor Augen, Und beide erkannten im Spieltrieb

die stärkste Kraft zur Entfaltung eines reinen
Menschentums — also des Geistigen im
Menschengeschlecht.

Schiller hat im 15. seiner Briefe „Ueber die ästhetische

Erziehung des Menschen" die viel zu wenig
gekannten — tiefsinnigen — Worte geschrieben: „Um
es endlich auf einmal herauszusagen: Der Mensch spielt
nur, wo er in voller Bedeutung des Wortes Mensch ist.
Und er ist nur da ganz Mensch, wo er
spielt.

Dieser Satz, der in diesem Augenblicke vielleicht
paradox erscheint, wird eine grosse und tiefe Bedeutung

erhalten, wenn wir erst dahin gekommen sein werden,

ihn auf den doppelten Ernst der Pflicht und ded
Schicksals anzuwenden; er wird, ich verspreche es
Ihnen: das ganze Gebäude der ästhetischen Kunst und
der noch schwierigeren Lebenskunst tragen."

Wie ist das zu verstehen?
Schiller führt folgendes dazu aus: Zwei Triebe

beherrschen den Menschen — der Stofftrieb und der
Formtrieb. Der Stofftrieb ist auf das Sinnliche,
auf das reale Leben gerichtet, der Formtrieb dagegen
auf das Geistige, auf das Abstrakte — auf das ewige
Sein —, dessen Einzelwesen Schiller als „Gestalt"
bezeichnet. i •

Im Menschen vermählen sich beide Triebe. Sie
befruchten und durchdringen sich gegenseitig. Die Fähigkeit

zu dieser Verschmelzung des Geistigen und
Stofflichen ist eine menschliche Anlage, die nur unserm
Geschlecht eigen ist. Kein anderes Geschöpf hat die
gleiche Fähigkeit wie der Mensch: das reale Leben
ständig mit dem ewigen Sein innerlich zu durchdringen.
Die tendenzlose Vereinigung beider Welten, also die
Verbindung von Form- und Stofftrieb, nennt Schiller
„Spiel". Die „lebende Gestalt" ist das Produkt de§
Spiels. „Spielen" heisst also bei Schüller: den Formtrieb

und den Stofftrieb ohne äusseren Zwang, also in
voller Freiheit, und ohne bestimmte Absicht triebartig
sich verschmelzen zu lassen. Dadurch wird stets ein,

Geistiges im Körperlichen zum Ausdruck gebracht, ein
Seelisches im Materiellen. Hier offenbart sich der letzte
und tiefste Sinn jedes echten Spiels:: die höhere u—*
die geiistige — Welt tritt dadurch ein in die irdische
Welt der Sinne. Die ewige „Gestalt" erscheint vorübergehend

als vergänglicher Gegenstand.

Der Mittler zwischen beiden Welten ist der schöpferische

Mensch. Wenn so in ihm der „Stofftrieb" und der
„Formtrieb" sich das Gleichgewicht halten, wenn der
Mensch also zu den Dingen weder nur sinnlich, noch
nur geistig eingestellt ist, sondern beides zugleich:
dann ist sein Verhältnis zur Welt ästhetisch, d. h.
ausgeglichen, harmonisch, „vollkommen" im höhermenschlichen

Sinne der Antike. Nur in diesem „ästhetischen
Zustand" haben wir das Gefühl, dass der Mensch die
ganze, „reine Menschheit" in sich verkörpert.

Also der Mensch ist tatsächlich nur da „ganz Mensch",
wo er spielt.

Fröbel hat Schillers Briefe „Ueber die ästhetische
Erziehung des Menschen" gekannt. Wann er sie zum
ersten Mal gelesen hat, steht nicht einwandfrei fest.
Schillers Schrift war 1794 erschienen, Fröbel beschäftigte

sich etwa seit 1808 — er war damals bei Pestalozzi

in Iferten — mit dem kindlichen Spieltrieb. Er hat
aber nicht etwa Schillers Gedanken über das: Spiel
einfach übernommen und nur fortgeführt, sondern Fröbel
hat von sich aus, vollkommen selbständig die gleiche

Erkenntnis gewonnen wie Schiller, dass nämlich
der Spieltrieb des Menschen die stärkste Kraft sei zur
Entfaltung des reinen Menschentums.

Dieser Gedanke wurzelt in den Tiefen der Fröbel-
schen Weltanschauung. Er ergab sich mit innerer
Notwendigkeit aus seiner Philosophie. Fröbels
Grundanschauungen über Gott und Welt, über Sein und Leben
sind denen Spinozas nahe verwandt. Das bestimmt na-
turgemäss entscheidend auch seine Einstellung zur
„Lebenskunst", zu der im weitesten Sinne auch die
Erziehung gehört.

Fröbels Hauptwerk — die „Menschenerziehung" von
1826 — beginnt mit den wuchtigen Sätzen:

„Iii allem ruht, wirkt und herrscht ein ewiges
Gesetz Diesem allwaltenden Gesetz liegt notwendig eine

ewig seiende Einheit zu Grunde
Diese Einheit ist Gott.
Alles ist hervorgegangen aus dem Göttlichen.

Alles ruht, lebt, besteht in dem Göttlichen
und durch dasselbe

Alle Dinge sind nur dadurch, dass Göttliches in ihnen
wirkt.

Das in jedem Ding wirkende Göttliche ist das Wesen

jeden Dinges."
Das ganze All mit dem, was darin vorgeht, ist für

Fröbel — ebenso wie für Spinoza — eine unendliche
Einheit, ein lebendiger grosser Organismus. Eine
heilige Ahnung durchschauert ihn, dass alles, was er
sieht im Natur- und im menschlichen Leben erfüllt und
durchdrungen ist von derselben, alles tragenden und
alles schaffenden Kraft, von demselben überall wirkenden

und alles beseelenden Geiste.

95



„Alles Sichtbare in der Welt ist hervorgegangen
aus dem Göttlichen, aus Gott. In ihm allein ist der
Grund aller Dinge, d. h. in jeder Form, in jeder Ge-'
stalt, in jedem Geschöpfe lebt etwas von dem Ewig-
Göttlichen. Selbst in der schlichtesten Naturform —•
im Kristall — ist dieses Geistige zu spüren. Der Kristall
stellt gleichsam den ersten Schritt dar vom Chaos zum
Kosmos: die elementarste Vereinigung von formloser
Materie mit bildendem Geiste. Denn wie wäre es ohne
gesetzmässig wirkende Kraft im Kristall — d.h. ohne
einen Funken Geist — möglich, dass jedes einzelne
Kristall stets dieselben geometrischen Verhältnisse
seiner „Art" aufwiese? Die in der Kristallwelt immer
wiederkehrenden bestimmten Zahlen und geometrischen
Forlmen sind nichts anderes als Spuren eines selbst
ilm toten Gestein wirkenden Geistes. Ohne diesen
geistigen Inhalt wäre ein Stein nur f-orimlose Masse,
aber nie ein Kristall.

So ist es mit allen Formen, mit allen Dingen dieser
Welt: sie sind nur dadurch erklärbar, dass Geistiges
— Göttliches — in ihnen wirkt. Und dieses in jedem
Einzelnen wirkende Geistige ist das Wesen dieses
Dinges. Es ist die Ursache, dass jedes Ding derselben
Art gerade die Form annimmt, wie die anderen
derselben Art. Aus dem Samenkorn einer Linde kann immer
wieder nur eine Linde werden, aus dem einer Eiche
immer wieder nur stets eine Eiche. Es ruht eine ge1-

heimnisvoll wirkende Kraft in jedem Keime, eine Kraft,
die unter allen Umständen aus der ungeformten Materie
gerade die Formen ihrer „Art" bildet. Jede lebendig-
gewachsene Natur-Form ist also im Grunde nichts
anderes als ein sichtbar gewordenes, ein äusserlich zur
Darstellung gelangtes Stück Kraft, als ein im Stofflichen,
verkörpertes Stück Geist, ein Gestalt angenommenes.
Stück Seele. Und wohin wir blicken in der Natur, überall

tritt uns dieselbe Erscheinung entgegen, sei es in der
Schönheit der Lilie und Rose oder in der Regelmässigkeit

der Blütenstrahlen einer Sonnenblume, bzw. in
tausend und abertausend anderen Formen. Ueberall
erblicken wir die Spuren des ewigschaffenden Geistes,
überall ahnen wir das Walten des Göttlichen.

Der naturgegebene Beruf — die eigentliche
„Bestimmung" — aller Geschöpfe und aller Dinge dieser
Welt kann demnach nur der sein: Das(!) in die
Erscheinung treten zu lassen, was sie Geistiges
in sich tragen, d.h. ihr eigentliches Wesen —
das gerade ihnen eigentümliche Geistige und Göttliche,

das in ihnen schlummert — im Stofflichen
darzustellen und dadurch ein Stück ewigen Geistes

der vergänglichen Materie aufzudrücken, mit anderen

Worten Göttliches im Irdischen zu offenbaren.
Je ungestörter ein Geschöpf dies tun kann, je reiner

es also sein innerstes Wesen zum Ausdruck und zur
Darstellung zu bringen vermag, umso glücklicher ist es,
umso vollkommener und darum göttlicher. Schiller hat
dies in die Worte gekleidet:

„Keiner sei gleich dem andern, doch gleich sei jeder
dem Höchsten! Wie das zu machen? — Es sei jeder
Vollendet in sie h."

Ein vollentwickelter Eichbaum, der Jahrhunderte
überdauert, hat seine ganze starke Eigenart voll entfaltet.

Niemand kann und wird von ihm etwas anderes
verlangen, d. h. er ist in seiner Art vollkommen. Von-
einem Menschen, der ein langes tatenreiches Leben
hindurch dasselbe getan, der in des Wortes edelster
Bedeutung ein Mensch war und die innerste Eigenart
seiner Gattung dargelebt hat, auch von ihm kann;
man nichts Höheres fordern. Er ist in seiner Art ebenso

vollkommen. Er ist ein „Vollmensch", wie jene eine
„Voll-Eiche".

Nicht jedes Geschöpf freilich erreicht diese
Vollkommenheit. Glückliche äussere Verhältnisse und völlige

innere Gesundheit und Kraft müssen zusammentreffen,

um solch vollkommene Geschöpfe, solche
Prachtsexemplare ihrer Art möglich zu machen. Das ist
im Menschenleben ebenso wie im Leben der Natur.

Im innersten Kern ihres Wesens — und das ist das
Entscheidende — sind alle Geschöpfe gleich. Alle
vom Kristall bis hinauf zum höchstentwickelten
Menschen! In jedem ruht und wirkt ein Stück desselben
ewigen Geistes, in jedem glüht ein Funke des
Göttlichen. Nur verschiedene Stufen der allumfassenden
göttlichen Einheit sind es,, nur verschiedene Schattierun-
in allen pulst das gleiche Leben — das Leben voin inL

gen und Abstufungen der unerschöpflichen ewigen, Fülle,
nen heraus nach unwandelbaren Gesetzen.

Wohl besteht eine gewisse Abstufung in der unendlichen

Mannigfaltigkeit der Geschöpfe. Es gibt
einfachere und kompliziertere, also es gibt im gewissen
Sinne niedere und höhere Geschöpfe.

Es wäre aber müssig, eine einzige lückenlose,
auseinander hervorgehende Reihenfolge dazu
konstruieren zu wollen, wie manche Naturforscher es möchten.

Denn nicht die äusserlich gewordenen Formen

und Gestalten sind es im Grunde, die sich weiten
entwickeln, sondern nur: der darin ausgeprägte
Geist! Es ist wie in der Kunst. Die Werke eines
bildenden Künstlers kann man wohl in chronologische
Reihenfolge bringen. Die späteren sind oft vollkommener

als die früheren. Im Grunde sind es aber nicht die
Werke, die sich weiter entwickelt und neue Formen
geschaffen haben, sondern der Geist des. Künstlers

hat diese Entwicklung genommen. Seine Werke
sind nur die sichtbare Ausprägung dieser inneren
Entwicklung. Nicht die einzelneu Geschöpfe bzw. Arten
haben sich unmittelbar auseinander entwickelt, sondern
das hinter den Erscheinungen liegende Qeistijge.!
Der ewiige unerschöpfliche Geist hat in seiner Unendlichkeit

— d. h. in der Unendlichkeit seiner unaufhörlichen

Entfaltung — die verwirrende Fülle der
sichtbaren Gestalten und Formen hervorgebracht.
Unendlich ist Zahl und Art dieser Möglichkeiten, ewig
darum sein Schaffen. Jede einzelne Form und Art ist
eine neue, für die Unendlichkeit notwendige Seite seines

unerschöpflichen Wesens.

; Es gibt also zweifellos eine Entwicklung in der
Welt — richtiger: es gibt eine fortschreitende
Entfaltung des Geistigen. Die jeweilige
Entwicklungsstufe wird dargestellt durch die jeweilige' Ge'-
samtheit aller vorhandenen Formen und Geschöpfe.
Die Höherentwicklung besteht also in einer unaufhörlich

fortschreitenden Bereicherung der Erscheinungs-
welt, d.h. in einer immer grösseren Differ ein z'Le;-
r u n g u n d V e r f e i n e r u n g. Die Unendlichkeit der
geistigen Möglichkeiten im Stofflichen darzustellen ist
das selbstverständliche Ziel dieser natürlichen Entwicklung.

Fortschreitende Durchgeistigu 11 g der
Materie ist die unausbleibliche Folge. In dieser Entwicklung

ist kein Stillstand möglich und abzusehen. Immer
reicher und schöner entfaltet sich das Geistige in der
Welt. Immer mehr wird so das All erfüllt vorn
Göttlichen. Das ist der letzte und tiefste Sinn alles Lebens,
und aller Höherbildung.

In den Dingen der Natur vollzieht sich diese
Entwicklung ohne Zutun der einzelnen Geschöpfe. Un-
bewusst wirkt in ihnen das Ewig-Geistige. Im Men-

96



sehen dagegen ist eine neue Seite des Geistigen offenbar
geworden: das Sichi-seiner-selbst-bewusst-werden. Darin
hat zugleich die ^menschliche Fähigkeit seinen Grund :

das Göttliche i n s ic b zu ahnen.
Die Bestimmung des Menschen liegt demnach dahin

— im Unterschied zu allen anderen Geschöpfen —:
mit immer grösserer Klarheit das Geistige in sich zu
erkennen und dies dann bewusst im Leben wirksam
sein zu lassen, d. h. es in Freiheit und Selbstbestimmung
„kund zu tun" — Innerliches also bewusst äus-
s er lie h zu machen. Je klarer dieses Bewusstsein in
einem Menschen lebt, und je mehr all seine Taten davon
Zeugnis ablegen, lumsp mehr erfüllt er seine innerste,
Bestimmung und nähert sich so dem Ideal des „Voil-
menschen". Er ist dann ein „wahrer Mensch". Der
Eichbaum entfaltet seine volle Schönheit — also sein innerstes

Wesen — nur aus dunklem Naturtrieb. Der Mensch
dagegen kann sein Menschentum und sein Menschenwesen

in voller Schönheit nur dann entfalten, wenn zu!
dem dunklen Naturtrieb noch das Höhere hinzutritt:;
eben das Bewusstsein seiner selbst, d.h. das
Bewusstsein! seines geistigen Ursprungs und seiner daraus

sich ergebenden ewigen Bestimmung. In diesem
Bewusstsein allein und in allem, was daraus folgt, liegt
das eigenartig Menschliche. Es ergibt sich daraus vor
allem das höhere Streben des Menschen: sein, sitt-
liehe s Wollen — der Kant'sche sittliche Imperativ.

Dadurch unterscheidet sich der Mensch von allen
anderen Geschöpfen.

„Suchst Du das Höchst', das Grösste?
Die Pflanze kann es Dich lehren.
Was sie willenlos ist,
Sei, Du es wollend — das ist's!" (Schiller)

Das Einzelgeschöpf ist in erster Linie Träger des
Wesens und ihrer Entwicklung am Baume, das ist
der Mensch am Lebensbaume der Menschheit bzw.
am Lebensbaume des Menschentums. Das Menschentum

selbst aber ist nichts anderes als eine
Erscheinungsform — der Gottheit. Wie ein Kunstwerk die;
Offenbarung des innersten Wesens seines Schöpfers ist,
so ist das Menschentum eine Offenbarung des
Göttlichen1. Wenn ein menschliches Kunstwerk — etwa
die vollendetste seiner Madonnen — sich ihrer selbst
bewusst werden könnte, so würde sie sich keines
anderen bewusst werden als reinsten Menschentums. Was!
in solchen Kunstwerken als „Schönheit" zu uns spricht,,
das ist eben die vollendete Darstellung seines geistigen

Kerns im Stofflichen. Wie gewisse menschliche
Kunstwerke — wenn sie sich ihres Wesens bewusst
werden könnten — sich nur als „reinstes Menschentum"
erkennen könnten, so vermag sich auch die Menschheit,
wenn sie sich ihres Wesens bewusst wird, nur ihres
göttlichen Wesens und Ursprungs bewusst werden können'.

Das ist ihre höchste und letzte Bestimmung.
Eine neue Entfaltungsstufe in der Geschichte, der

Menschheitsentwicklung bedeutet es, dieses Bewusst-
w erde 11 ç des Menschentums als Gott-
wesen und das Veredeln aller menschlichen
Lebensverhältnisse durch die Erkenntnis und das Streben:
Gottheit in der Menschheit mit Bewusstsein

dar Fe hen zu wollen. In dieser Richtung
liegt der grösste „Fortschritt der Menschheit".

Ununterbrochen wirkt und schafft das Ewig-Geistige
in der Welt. Darin eben besteht gein Wesen: i m
d au« rüden Formen des Stoffes. Und
gerade durch dieses unaufhörliche Gestalten der Materie
entfaltet sich das Geist ge. Nur durch
schaffendes Gestalten kann sich Geistiges höher entwickeln.

Da der Mensch — seinem innersten Wesen nach —
Ewig-Geistiges in sich trägt, daher will auch er schaffen

und wirken „gleich Gott". Des Menschen Geist
will auch über dem Ungeformten und Ungestalteten
Schweben — und er will es bewegen, damit Form
und Gestalt daraus hervorgehe.

Das zeigt sich am deutlichsten beim Kinde, besonders
in den jüngeren Jahren: der stärkste seiner Triebe ist
hier der T ä t i gke it st r Leb. Darum sah Fröbel es
als die erste Aufgabe der Erziehung an, den Tätigkeitstrieb

als das Ursprünglichste im Kinde richtig zu leiten

und zu entfalten. Alles andere kommt erst irr
zweiter Linie: denn ein Mensch, in dem bereite der
geistige Funke glüht, ein Mensch, der durch rastlose1
Tätigkeit in unermüdlicher Selbstentwicklung die in
ihm schlummernden Kräfte und Anlagen zur Entfaltung
bringt — ein solcher Mensch ist auf dem Wege, ein1

„Vollmensch" zu werden. Es liegt also etwas Grosses
und Erhabenes in Fröbels „Pädagogik der Pflege des
kindlichen Tätigkeitstriebes". Fröbel sucht nicht, wie
so viele andere Pädagogen, hundert und aberhundert
Mittelchen, durch die der heranwachsende Mensch bald
nach dieser bald nach jener Seite hin „erzogen" werden
soll, sondern er sucht den innersten Kern des,

Menschen zu entdecken — und dort .setz ter den Hebel
ein. Von innen heraus wachsen! Von innen heraus
blühen! Und von innen heraus Frucht bringein! Das ist
Fröbels auf philosophischer Grundlage erwachsenes,
pädagogisches Glaubensbekenntnis. Nur wenn die
Erziehung so verfährt, ist sie ihm „naturgemäss".

Was die Kinder dann spielen, das ist im Grun|de
nicht so wichtig. Die Hauptsache ist, dass sie
überhaupt wirklich spielen — d. h. class sie wirklich

Inneres äusserlich machen. Ein Kind, das von klein
auf so spielen darf, wird auch später gar nicht anders!
können, als das, was es innerlich bewegt, äusserlich zu
verwirklichen, also sein Innenleben in seiner äusseren!
Lebenssphäre zum Ausdruck zu bringen. Mögen Kinderspiele

und hervorragende Leistungen Erwachsener auf
den ersten Blick auch noch so verschieden sein, ihrem
innersten Kern nach sind sie einander verwandt;
denn zwischen dem Tun eines kleinen Knaben, der sich,
ohne fremde Hilfe stundenlang bemüht, etwa einen
chaotischen Sandhaufen in einen blühenden Garten mit
Beeten, Wegen, Grotten und Bäumen zu verwandeln, und
der Schöpfung etwa eines Baumeisters oder eines
Staatsmannes oder eines Künstlers usw. besteht dem Wiesen
nach kein Unterschied, sondern nur dem Grade nach.
Mit den Jahren ändert sich von selbst der Seeleninhalt
de,s heranwachsenden Menschen. Neue Formen
entwickeln sich dadurch in seinem Inneren und drängen
nach äusserer Gestaltung. Mehr und mehr entfernt er
sich von allem Kindischen und Unreifen seiner frühesten

Jugendzeit, und ganz von selbst entfaltet sich dann
ein feiches, tatenvolles Menschenleben.

Darin liegt die hohe pädagogische Bedeutung des
echten Spiels, dass es dem heranwachsenden Menschen
dadurch zur Selbstverständlichkeit wird, stets das, was
er in seinem Leben fühlt, äusserlich zu verwirkliche^
und zu gestalten. Ein solcher Mensch kann dann ,nicht
tejlnahmsi- und tatenlos durchs Leben schreiten, ei;
kann aiueh nicht in kleinlichem Egoismus aufgeben,
sondern er wird fähig sein, sich in den Dienst von Ideeil
zu stellen, und zwar .selbstlos, nur um der Sache
willen, die in ihm als Geistiges lebendig ist. Wer das
mit der ganzen Selbstvergessenheit und Ausdauer tun
kann, mit der er einst als Kind gespielt hat, der ist
„voller Mensch".

97



Dem Kinde für seinen Betätigungsdrang geeignetes
Material in die Hand zu geben, das ist die

erste praktische Aufgabe der Erziehung. Wie das Ewig-
Geistige die formlose Materie braucht, um sich durch
unermüdliches Gestalten derselben immer reicher zu
entfalten, so braucht auch der junge Menschenge,isjt
einen Stoff, den er formen und bilden kann. Dies©
Ueberzeugung führte Fröbel zur Ausarbeitung seines
reichen Spiel- und Beschäftigungsmaterials. Mit den
einfachsten U r f orm e n der Natur begann er: mit
Ball, Kugel und Würfel. Und er stieg allmählich höhen
und höher zu immer mannigfaltigeren Formen. Das.
Ganze ist ein genialer Versuch Fröbels: das reine

Menschentum dadurch zu höchst
möglicher Entfaltung zu bringen. Dem sich
entfaltenden Menschengeist hat er geeignetes Material
zur Selbstbetätigung und Selbstentwicklung gegeben.
Fröbels Spiel- und Beschäftigungsmittel sind das
Eigenartigste, was die Pädagogik hervorgebracht hat.. In
ihrer Gesamtheit stellen sie gleichsam einen lebendigen
Organismus dar. Jede einzelne Form, jedes einzelne
Beschäftigungsmittel ist gewissermassen ein Stück
kristallisierter Geist. In ihrem Zusammenhange sind die
Fröbelschen Spielmittel ein lebendiges Abbild der ersten
Entwicklungsstufen des Geistes überhaupt.

Fortsetzung folgt

Betrachtungen zu Heinrich Heine „Aus dem Buch der IJeder"

Immer wieder ist man überrascht, wenn man
einen der alten Dichter liest, wie so mancher unter

ihnen die Gabe besass, in wenigen, kurzen
Worten eine Aussage zu machen, die treffender
nicht sein könnte, und die in wenigen Zeilen so
allumfassend eine Epoche des Lebens skizziert,
nein, besser gesagt, so klar und eindeutig darstellt,
wie es kaum ein anderer vermag. Freud und Leid,
die beiden Pole im menschlichen Leben, von denen
alles ausgeht, werden von ihnen so echt empfunden
und so tief in ihrer Wirkung erfasst, dass sie einen
bis ans Llerz zu rühren vermögen.

Wir sehen hier einen solchen Fall bei Heinrich
Heine. Er spricht vom Leid, welches schon zahllose

Dichter in allen Jahrhunderten mit tausend
Namen benannt und welchem die Schriftsteller der
letzten Epochen unzählige Bände gewidmet haben.
Dramen wühlten in langen Akten die Tiefen des
Leidens auf. Andere Poeten wiederum webten mit
den dunklen Schleiern der Traurigkeit und seufzten
in seitenlangen Versen ihre Klagen aus:

Und da ist nun Heinrich Heine und sagt:

Anfangs wollt ich fast verzagen,
Und ich glaubt, ich trüg es nie;
Und ich hab es doch getragen —
Aber fragt mich hur nicht, wie?

Da liegt doch nun alles drin und es gibt nichts
mehr hinzuzufügen, was mehr und noch stärker
das aussprechen könnte, was uns alle leiden macht.
Knapp und klar, auf eine gültige Formel gebracht,
die einen jeden anspricht und alles sagt. Und zwar
nicht kühl und nüchtern, sondern es uns auf eine
vertraute Weise vermittelt, die zu Herzen geht,
die rührt. Ein Freund spricht zu uns; ein Freund,
der uns Trost gibt und der uns dadurch hilft, dass
er es auch erträgt — ertragen hat. Wir sind nicht
nur allein traurig, ihm ergeht es auch so, alle Welt
leidet! Nicht er allein ist der Geprüfte, nein, ein
jeder von uns ist vom Jammer geschlagen. Nur
„Er hat es doch getragen", und zwar nicht laut
klagend und lamentierend, nein, still und schwer,
mit weinender Seele aber — er hat es
heruntergeschluckt, hinuntergewürgt den galledurchtränkten

Bissen und nachdem er alle Bitternis gekostet
und ihn der Jammer geschüttelt, vermag er zu
sagen :

„Aber fragt mich nur nicht, wie?"

Das ist kein lähmendes Resignieren, keine welt-
verachtendc Geste, in die er sich zum Schlüsse
flüchtet, nein, wie ein Sonnenstrahl blitzt ein Funke
eines hart erlittenen Humors hindurch. Er hat es
mit Haltung hinter sich gebracht!

Und gerade das ist es, was ihn uns so brüderlich

nahe bringt und wofür wir ihn lieben.

Wenn zwei voneinander scheiden,
So geben sie sich die Iländ,
Und fangen an zu weinen,
Und seufzen ohne End.
Wir haben nicht geweinet,
Wir seufzten nicht Weh und Ach!
Die Tränen und die Seufzer,
Die kamen hintenach.

Auch hier wieder muss man des Dichters
schmerzerprobtes Herz bewundern. Dieser kurze Gesang
gibt uns ein klassisches Beispiel von der Reife und
starken Menschlichkeit des Dichters. Man spürt
das tiefe Weh des Abschiednehmens. Die heissen
Tränen werden zurückgehalten, das leidschwere
Herz darf nicht vergehen. Die trockenen, brennenden

Augen sagen Lebewohl, die Kehle ist rauh.
Doch der Schmerz entlädt sich nicht, er flüchtet
sich nicht in billige Weinerlichkeit. Das Würgen
sitzt im Halse und man spürt das Herzeleid des
Abschiednehmens wie es einen anfällt und
durchdringt, man weiss, wenn die andere erst fort ist,
wie sehr man dann allein ist. Wie nichts anderes
verbleibt als der verzweifelte Schmerz, der einen
wie ein ungeheurer Schlag trifft und einen halb
von Sinnen macht. Wie leer alles um einen herum
sein wird, wie jede Stunde, die zäh ist wie Harz
und nicht vorübergehen will, tausendfältig erlittene

Pein ist. Wie der Schmerz einen halb bewusst-
los macht gegen die übrigen Empfindungen der
Umwelt. Wie einem der Bissen im Halse stecken
bleibt und der Trank nicht die Kehle herunterrinr
nen will. Wie dann in Einsamkeit und endlos langen

Nächten die Tränen nicht versiegen werden
und die Seufzer nicht verhallen wollen.

Wer sich so mit dem Schmerz auseinandergesetzt
hat und weiss, dass mit der Trennung von dem
Liebsten, das er besitzt, das Herze bricht, den
macht das Weh ganz still und er leidet stumm
wie die geschlagene Kreatur, die sich ins Waldes-
Dickicht flüchtet.

98


	Le home d'enfants = Das Kinderheim = L'asilo infantile privato

