
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 20 (1947-1948)

Heft: 12

Artikel: Meditation als Erziehungsmoment

Autor: Hoppenstedt, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meditation als Erziehungsmoment
Von Dr. Joachim Hoppenstedt, Konstanz

Die Beobachtung in Natur und Welt ist das

Grundprinzip menschlicher Erkenntnis. Auf dem
Wege der Beobachtung sammelt der Mensch visuell,
akustisch aber auch meditativ Momente aus der
Erscheinungen Flucht, ordnet sie zu Eindrücken
und gestaltet sie zu Elementen von Typik unjd
Dauer. Die Fülle des Daseins, gemessen in den
Dimensionen des Sichtbaren und Unsichtbaren, offenbart

sich dem, der seine Sinne zu öffnen, sie
gleichsam zum Vorhof der Besinnung zu machen
versteht. Durch das Tor der Sinne, das Beobachtung

heisst, über das gewiss steinige Pflaster dieses
Vorhofes der Besinnung dringt menschlicher
Verstand zu menschlicher Erkenntnis vor.

Die Methode der Beobachtung und des
meditativbeobachtenden Unterrichts sei an einem Beispiel
erläutert, das die sinnliche Wahrnehmung bereits
umgesetzt und geläutert in geistige Form zeigt. Der
Läuterungsprozess, der auf dem Weg der Beobachtung

im Bereich der Natur dem Menschen selbst
überlassen bleibt, wird im Bereich des Geistes, im
Falle der Dichtung wie überhaupt jeder geistigen
Uebung vom Künstler in mehr oder weniger
vollendeter Form vorgeleistet. Dem Betrachter bleibt
die Nachempfindung, eine Leistung, deren Bedeutung

mit der Qualität des Kunstwerks wächst. Wird
Nachempfindung dann zu Nachahmung — man
verstehe Nach-Ahmung im ursprünglich ritualen Sinn
— so wird Beobachtung in der substilsten Form
geübt, die dem Menschen möglich ist.

Es liegt auf der Hand, dass im Bereich der Dichtung

Lyrik der Meditation den weitesten Spielraum

lässt. Scheiden wir innerhalb der Lyrik dann
noch epische und dramatische Formen aus, so ist
das lyrische Gedicht, das nach Stimmung, Musikalität,

Atmosphäre allein diesen Namen verdient,
das beste Mittel, die menschliche Beobachtungsgabe

bis in den Bereich der Meditation hinein zu
schulen. Das „Abendlied" des Matthias Claudius
sei als Beispiel gewählt, eine Methodologie der
Beobachtung, gleichsam jenseits der sinnlichen
Wahrnehmung, im geistigen Bereich der Kunst zu
ermöglichen. Dieser Versuch, bei Erwachsenen
schon nicht ohne Schwierigkeit, kann bei Kindern
gewiss nur mit äusserster Behutsamkeit vorgenommen

werden. Die Bindung an die Natur ist hier noch
ungebrochen und noch nicht durch die Relationen
des Geistes gefährdet. Und mag auch die Voraussetzung

eines unverbildeten kindlichen Verstandes
im Zeitalter neuer babylonischer Sprachverwirrung
ein nicht zu unterschätzendes Positivum sein, eine
meditatio rerum ist immer nur mit den Dingen,
d. h. mit der Natur und nicht wider die Natur, und

stets nur im Einklang mit dem jeweiligen Stand der
kindlichen Entwicklung möglich. Schliesslich ist die
Voraussetzung jeder Meditation ein geistiges Training,

das zu selbständigem Denken befähigt, und
bedeutet Erziehung nichts anderes als die Befolgung

der Erkenntnis, dass zwischen der Aufnahme
des fremden und der Formung des eigenen Gedankens,

zwischen reoeptio und coneeptio ein inniges
Verhältnis besteht. Der Erfolg des hier zu
behandelnden Versuches ist also von zwei Voraussetzungen

abhängig: Von dem Grad der Aufnahmefähigkeit
des Kindes und seiner Fähigkeit, selbständig

zu denken. Es ist ein offenes Geheimnis, dass der
Zustand der Jugend, denken wir an den
gesamtdeutschen Sprachraum, in beiderlei Hinsicht von
ernüchterndem Niveau ist.

Gehen wir in den unteren Klassen bei der
Einstimmung von der Stimmung des Bildes aus, so
werden ältere Jahrgänge schon eine essentiellere
Einführung zulassen. In diesem anspruchsvolleren
Falle wäre auf das Ausdrucksmittel der hier in
Frage stehenden subtilen Form der Beobachtung,
auf die Sprache als Organ dichterischer Meditation

einzugehen. Es wäre im Frage- und Antwortspiel

zu ermitteln, dass nicht der aufrechte Gang
(siehe Strauss, Storch und andere Tiere) und nicht
das Gefühl (sind doch die Sinne bei den Tieren
zumeist viel stärker ausgeprägt) den Menschen aus
der Natur heraushebt. Dass selbst die Sprache in
seiner primitivsten Form als reine Resonanz manchen

Tieren, so den Affen und Papageien gegeben
ist. Demgegenüber muss den Kindern klarzumachen
versucht werden, dass die Sprache als Akt des
freien Willens die Grenzen jeder résonance pure
im naturalistischen Sinne überschreitet und schöpferischer

Akt im besten Sinne des Wortes ist. Dass
sie Ausdruck und Mass der in Gott determinierten
Menschenwürde zu sein vermag, und die
metaphysische Verankerung menschlichen Daseins in
dem johanneischen „Im Anfang war das Wort"
ihre schlüssigste Formulierung gefunden hat. Dieser

metaphysische Schleier wird auch dem einfachsten

kindlichen Gemüt durchsichtig, wenn wir
Goethe zitieren: „Und wenn der Mensch in seiner
Qual verstummt, gab mir ein Gott, zu sagen, was
ich leide." In dem grössten Schmerz und der gröss-
ten inneren Not, wenn wir vor lauter Qual fast zu
sterben meinen, kommt Gott zu uns und redet mit
uns. Zuerst sind wir noch stumm, wir lauschen der
Stimme in uns, und wenn wir draussen in der Natur

sind, klingt vielleicht das Rauschen der Bäume,
der Meereswellen hinein. Es ist vielleicht Abend,
Dämmerung breitet sich aus, die ersten Sterne

219



leuchten am Himmel auf. Wir sind mit uns allein
und so kann Gott mit uns sein. Aus dem Abgrund
von Traurigkeit steigt plötzlich, wie eine Lerche
sich aus dem Feld senkrecht in den Abendhimmel
emporschraubt, ein Lied voller Seligkeit und Wonne.
Mit solchen Worten haben wir die Stimmung
geschaffen, in der das Gedicht zu wirken vermag.
Nun tragen wir es auswendig vor, gelassen, ohne

grelle Akzente, einzig darum bemüht, das Gedicht,
das ja in seiner Zeitlosigkeit von viel stärkerer
Vitalität ist als wir selbst, zum Sprechen zu bringen.
Nach jedem Zeichen, nach jeder Strophe, in den
Zeilen und Worten, ja nicht selten im einzelnen
Wort lassen wir den Worten Zeit, gleichsam ihre
Zeitlosigkeit zu manifestieren. So bringen wir die
Atmosphäre zum Erklingen.

ABENDLIED
von

Matthias Claudius

Der Mond ist aufgegangen,
Die goldnen Sternlein prangen
Am Himmel hell und klar.
Der Wald steht schwarz und schweiget,
Und aus den Wiesen steiget
Der weisse Nebel wunderbar.

Wir stolze Menschenkinder
Sind eitel arme Sünder
Und wissen gar nicht viel.
Wir spinnen Luftgespinste
Und suchen viele Künste
Und kommen weiter von dem Ziel.

Wie ist die Welt so stille
Und in der Dämmerung Hülle
So traulich und so hold.
Als eine stille Kammer,
Wo ihr des Tages Jammer
Verschlafen und vergessen sollt.

Seht ihr den Mond dort stehen? —
Er ist nur halb zu sehen
Und ist doch rund und schön.
So sind wohl manche Sachen,
Die wir getrost belachen,
Weil unsre Augen sie nicht sehn.

Gott, lass uns dein Heil schauen,
Auf nichts Vergängliches bauen,
Nicht Eitelkeit uns freun.
Lass uns einfältig werden
Und vor dir hier auf Erden
Wie Kinder fromm und fröhlich sein.

Wollst endlich sonder Grämen
Aus dieser Welt uns nehmen
Durch einen sanften Tod.
Und, wenn du uns genommen,
Lass uns in Himmel kommen,
Du unser Herr und unser Gott.

So legt euch denn, ihr Brüder,
In Gottes Namen nieder,
Kalt ist der Abendhauch.
Verschon uns, Gott, mit Strafen
Und lass uns ruhig schlafen,
Und unsern kranken Nachbarn auch.

Durch Einführung und Vortrag ist Sammlung
und Darstellung gegeben, der Vorhof der Besinnung
gleichsam erreicht. Ordnen, vertiefend gilt es nun,
Worte zu explizieren, Schwingungen beim Namen
zu nennen. Diese systematisierende Arbeit, den
Kindern gewissermassen die Werkstatt des Dichters
zu zeigen, ihnen für Augenblicke höchster Konzentration

Hammer und Meissel der Sprache an die
Hand zu geben, ist ein ebenso schwieriges wie
beglückendes Geschäft. Wir schliessen etwa an die
letzten Worte der Einführung an: Ein Lied voller
Seligkeit und Wonne. Ein Lied, sagen wir, und doch
sind es keine Töne, sondern nur Worte. Aber die
Worte sind voller Musikalität: Der Mond, die

Sterne, der Himmel, der Wald, die Wiesen, der
Nebel. Hier sind ganz einfache Worte aneinandergereiht,

ohne Steigerung, ohne besondere Kunstgriffe

und doch spüren wir in ihnen den Rhythmus
der Gestirne. Die vierte Strophe stellt dann die
Beziehung zu den Menschen her: Wie Dämmerung
und Nebel die Natur einhüllen, indes im Zenith die
Sterne funkeln, so ist der Mensch von Luftgespin-
sten umgarnt, die Eitelkeit und Stolz ihm überwarfen,

während Demut ihn in die Klarheit des
Unvergänglichen geführt hätte. Mit der Erwähnung
der beiden Pole Uebermut und Demut, zwischen
denen unser Leben ausgespannt ist, wird der
menschlichen Selbsterkenntnis bis in die Bezirke

220



der Tagespolitik hinein Tür und Tor geöffnet. Es
wird ersichtlich, dass in diesem Bereich Erziehung
Rückgewinnung des richtigen Maßstabes bedeutet,
eines massvollen Mutes, der zwischen Uebermut
und Mutlosigkeit das Gleichgewicht hält. Auf
diesem Wege führt die Einsicht, die schon Sokrates
hatte: „...und wissen gar nicht viel" zur Einfalt,
„wie Kinder fromm und fröhlich zu sein".

Auf dieses Bild, die Spiegelung des menschli¬

chen Lebens in der Natur und1 die überall wirkende
Symbolik unseres Daseins kommt es an. Gelingt
es, den Kindern ein Gefühl für diese Transparenz
alles Irdischen zu vermitteln, so ist das Wesentliche

erreicht. Von hier aus ergibt sich jedes weitere

Verständnis von Einzelfragen, von hier aus
vor allem auch das Verständnis für die Transparenz
auch der Sprache, die das Organ menschlicher
Erkenntnis und jeder Form von Meditation ist.

Frankreich auf dem Wege zu einer bahnbrechenden
Schulreform

Vorbemerkung der Redaktion. Frankreich,

das auf dem Gebiete der Schule lange Zeit
an den alten, starren Unterrichtsformen früherer
Jahrhunderte festhielt, hat seine Initiative besonders

seit Beendigung des Weltkrieges in hohem
Masse dem pädagogischen Gebiet zugewendet und
ist im Begriffe grundlegende Reformen namentlich
auf dem Gebiete der Elementar- und Mittelschule
vorzunehmen. Eine interministerielle Kommission
für Erziehungsreformen hat diese Reformen
eingehend studiert und in einem ausführlichen Bericht
bereits konkrete Vorschläge zur Durchführung
formuliert. Man ist übrigens keineswegs bei theoretischen

Erörrterungen stehen geblieben, sondern hat
bereits eine ganze Reihe stattliche Versuchsschulen
(Gymnasien, Lyceen) eingerichtet. In diesen
Versuchsschulen wird der Unterricht nicht mehr nach
dem bisherigen Fachunterrichts-System mit seinem
fortwährenden Wechsel der Lektionen und des
Unterrichtsstoffes erteilt, sondern ein grosses Hauptthema

steht im Mittelpunkt und wird in mehrwöchiger
Gemeinschaftsarbeit behandelt. Die

Arbeitsmethode entspricht, wenn man bekannte Begriffe
verwenden will, — in mancher Hinsicht dem
Arbeitsprinzip, sofern man dieses nicht nur auf die
manuellen, sondern auf alle Fächer bezieht. Ferner

erfolgt eine weitgehende Ausschaltung der
Schulbücher zugunsten eigenen Forschens und
Beobachtens durch die Schüler.

Das Ganze weist am stärksten Aehnlichkeit mit
einem „Arbeitstag" auf, wie er seit mehr als einem
Jahrzehnt im Institut auf dem Rosenberg (St. Gallen)

durchgeführt zu werden pflegt und an der Basler

Schulausstellung demonstriert wurde. Nur
erstreckt sich diese Unterrichtsform nicht auf
einzelne Trimestertage, sondern auf Wochen und
Monate. Am Congrès d'hygiène scolaire et universitaire,

Paris 1947, wurde die französische
Schulreform in ihren verschiedenen Aspekten dargelegt.
Wir behalten uns vor später noch darauf
zurückzukommen. Für heute berichten wir besonders über
jene Reformvorschläge, welche die geistig-physische

Gesundheit des Mittelschülers fördern sollen.
Darüber referierte am erwähnten Kongress Dr.
Benoist in einem Vortrag, der den Titel trug:
„L'organisation rationelle du travail dans l'enseignement

secondaire." Herr Dr. Benoist basierte seine
Darlegungen auf den Bericht der interministeriellen
französischen Kommission für Erziehungsreformen.
In diesem wird gannz allgemein verlangt, dass
die Erziehungsprogramme der Mittelschulstufe an¬

passungsfähiger und weniger enzyklopädisch sein
sollten. Hinsichtlich der weiteren Darlegungen Dr.
Benoists folgen wir dem Kongressbericht, den Herr
Dr. med. II. Wespi, kantonaler Schularzt, Zürich,
zuhanden der Kommission Schweizerischer Schulärzte

erstattet hat (Vgl. die Zeitschrift „Gesundheit
und Wohlfahrt", Januarheft No. 1, 1948,

Zürich) :

Der Aufbau der Mittelschulstufe wird getrennt
in:

A. Orientierung 11.—15. Lebensjahr.
B.Entscheidung 15.—18. Lebensjahr.

Die Stufe der Orientierung (A) wird unterteilt

in eine Stufe der Beobachtung, deren Basis

in alten Sprachen, „plastischer Erziehung", in
Musik und Handarbeit bestehen soll. Fernere Stufe:
Orientierung.

Die Stufe der Entscheidung (B) wird ge-
trennt in Abschlußstudien und
Hochschulvorbereitung. Wichtig soll die Per-
sönlichkeitsentwicklung, nicht aber das
reine Wissen sein.

Als wohl beste Lösung wird die angelsächsische
Mittelschule hingestellt, wo die Hauptfächer auf
den Vormittag fallen und der Nachmittag allgemein
für Kunstfächer, Handarbeiten und Sport reserviert
bleiben soll. Diese ideale Aufteilung sei aber für
französische Verhältnisse schon aus äussern Gründen

nicht gangbar: zu wenig Lehrpersonal, keine
geeigneten Lokalitäten usw.

Als neues französisches Ziel der
Mittelschulreform wird proklamiert:

a) eine bessere intellektuelle Erziehung (meilleur
rendement intellectuel) und

b) eine bessere Gesundheitsführung.

Das neue französische Ziel ist also durch pädagogische

und medizinische Forderungen gekennzeichnet.

Vor allem soll das stets wieder beobachtete
Phänomen des müden Mittelschülers bekämpft
werden. Diese Mittelschülermüdigkeit werde durch
die im Verhältnis ihrer Wichtigkeit nachfolgend
aufgeführten Faktoren hervorgerufen:

221


	Meditation als Erziehungsmoment

