
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 20 (1947-1948)

Heft: 11

Artikel: Von der Grösse und von den Grenzen der Erziehung

Autor: Lang, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dens mutig durchzuschreiten, um zur höheren Stufe
des Wissens zu gelangen, zur Weisheit der
Demut.

III.
Die Schweizerische Vereinigung Pro Infirmiswill

uns jedes Jahr einmal mit ihrer „Kartenaktion"
mahnend zur Auseinandersetzung mit dem Leiden
aufrufen.

Sie bittet jeden reifgewordenen Mann und jede
reifgewordene Frau um einen bescheidenen
Geldbeitrag, um den Leidenden des Körpers und der
Seele bestmöglich helfen zu können. Diese Hilfe
besteht nicht darin, ihnen die Sorge um das Leben
einfach abzunehmen, sondern gerade darin, sie
trotzdem und dennoch zu der ihnen möglichen
Auswertung der verbliebenen Kräftereste anzuleiten,

ihnen zu helfen, sich selber besser helfen zu
können. „Anormalenfürsorge" besteht nicht, sowenig

wie alle echte Fürsorge, darin, nur zu geben,
sondern auch darin, Gegenleistungen zu fordern.
Unterstützt durch ärztliche und erzieherische
Wissensehaft und Kunst zeigen sich von Jahr zu Jahr,
namentlich nun auch durch die Auswertung der
Erfahrungen in den Ländern, welche durch den

Weltkrieg unvorstellbar grosse Aufgaben in der
Leidensbekämpfung haben, neue Mittel neben den
alten Wesen, den scheinbaren Unsinn des Leidens
in einen individuellen und sozialen Segen zu
verwandeln. — Das Zentralsekretariat in Zürich und
die Fürsorgerinnen in den Kantonen sind so gerne
bereit, hierüber Auskunft zu geben.

Wir wissen, dass der Sinn solcher Arbeit an

sogenannt Anormalen immer wieder bezweifelt
wird. Wäre es eben nicht doch besser, wenigstens
in den schweren Fällen, jene radikalere „Hilfe"
anzuwenden, die, konsequent ausgedacht, eben doch
zur „humanen Tötung lebensunwerten Lebens"
führt? Wir haben durchaus Verständnis für eine
solche Meinung, müssen aber darauf hinweisen,
dass auf diese Weise ja nicht das Leiden
bekämpft, sondern nur die jetzt lebenden Leidenden

„ausgemerzt" würden. Aber, so sagt man uns weiter,

dadurch würde eben doch das Uebel bei der
Wurzel gepackt und ausgerottet; es würde die
Vererbung ausgeschaltet. Wir müssten uns länger
darüber unterhalten können, um klar zu machen, dass
denn doch die Wirksamkeit der Vererbungsgesetze
im menschlichen Leben weit komplizierter ist als
dort, wo diese Gesetze bisher abgeleitet worden
sind, bei den Pflanzen und bei niederen Tieren.
Wir müssten ferner darauf hinweisen, dass es

— auf lange Sicht — auch in der ungeleiteten Natur

neben der Degeneration die Re-generation
tatsächlich gibt. Wir müssten endlich darauf hinweisen,

dass der grössere Teil aller körperlichen und
seelischen Leiden nicht einfach ererbt wird,
sondern dass mangelnde Hygiene, Krankheit und Unfall

im Gesamtursachenkomplex fast in jedem Fall
direkt oder indirekt eine wichtige Rolle mitspielen.

Wir müssten der oberflächlich erarbeiteten
und immer weiter oberflächlich verbreiteten
Meinung entgegentreten, dass die Anormalen sich viel
stärker vermehrten als die sogenannt Normalen.

Und wir müssen, den generellen Zielen der
Vereinigung Pro Infirmis gemäss, eindrücklich betonen,

dass die Auseinandersetzung mit der
Tatsache des Leidens zu keinem menschenwürdigen
Ende führen kann, solange sie nur auf dem Boden
der Biologie erfolgt. Das Problem des Leidens ist
auch und ist v,or allem ein geistiges Problem. Es
führt in jedem Einzelfall an die zentralen Fragen
des menschlichen Seins, des Menschseins
überhaupt heran.

Was ist der Mensch? Menschsein heisst leiden!
Es führt kein anderer Weg zur wahren Lebensfreude,

die nicht nur in einem genüsslichen Leben
sich selbst und andere hinwegtäuscht über die
Tatsache, dass wir, bewusst oder nicht, gewollt oder
abgewendet, für unsere Auseinandersetzung mit
eigenem und „fremdem" Leiden verantwortlich sind
vor dem ewigen Geiste, vor Gott.

„Auf dem Wege zum Licht lasset keinen
zurück!"

Von der Grösse und von den Grenzen der Erziehung
(Nach einem Vortrag von Prof. Dr. Paul Lang,

gehalten am 28. März 1947 an der Entlassungsfeier
der Kantonalen Handelsschule Zürich)

Pestalozzi und Fellenberg
Wenn man in Zürich einen Vortrag über Erziehung

beginnt, so würde man sich eines Taktfehlers

schuldig machen, begänne man nicht mit
Heinrich Pestalozzi. Vielleicht begänne ich
dennoch nicht mit ihm, hätten wir nicht letztes Jahr
eine Pestalozzifeier veranstaltet und hätten damals

nicht so viele Leute ein seltsames Missbehagen
empfunden. Da,rüber nämlich, dass zwischen
Pestalozzi als pädagogischem Schriftsteller und
Pestalozzi als praktischem Lehrer ein so merkwürdiger,

ein so peinlicher Unterschied besteht! Ja,

sogar dieses ist wohl richtig, dass Pestalozzi nicht
nur am Anfang, sondern sogar noch am Ende sei-

199



nier Laufbahn im landläufigen Sinne ein geblechter

Lehrer und ein noch viel schlechterer Schulleiter

gewesen ist. Er hat ja auch die wissenschaftliche

Entwicklung seiner Methode wie die Blüte
des Institutes zu Ifferten ganz wesentlich zweien
seiner Mitarbeiter zu verdanken, jenen Niederer
und Schmid, die durch ihren verbissenen Hader
später allerdings auch dessen Ruin verschuldet
haben.

Wie kann man diesen Unterschied erklären? Ich
denke dadurch, dass man sich deutlich davon
Rechenschaft gibt, dass Pestalozzi eben deshalb, weil
er der konsequenteste Revolutionär der Erziehung
gewesen ist, unmöglich gleichzeitig ein vortrefflicher

Routinier zu sein vermochte! Die Kleinarbeit
des Tages tat e,r deswegen oft so ungeschickt, weil
die Grossarbeit des Jahrhunderts, die sich so heftig

aufdrängte, in ihm dauernd glühte und brodelte.
Und dann strömte ja auch so viel spontane
Liebe von ihm aus, dass die systematische
Strenge ganz naturgemäss in den Hintergrund
fiel. Pestalozzi war nicht der Erzieher. Er war ein
höchst einseitiger Erzieher. Er war der eine Pol
dey Erziehungskunst. Aber es gibt auch den Gegenpol.

Hier in der Schweiz hat er gelebt. Zwar spricht
man von ihm viel weniger. Warum? Nun, weil
Pestalozzi vor allem Ideen erzeugte und uns diese in
vielen Büchern hinterlassen hat, mit denen sich
wieder jede neue Generation auseinandersetzen
kann; sein Gegenpol abe.r verströmte alle Kraft in
sein erzieherisches Werk. Und das ist untergegangen

mit seiner Person.
Wer war dieser Gegenpol? Es war ein

Zeitgenosse. Ein Berner. Der Patrizier- und Landvogtssohn

Phil. Emanuel von Fellenberg. Der
Gründer der Musterschule von Hofwil. Was sage
ich! Schule? Es war ein ganzer Komplex von Schulen,

die er in 45jährigem, unermüdlichem Aufbau
schuf und zu ungemeiner, auch wirtschaftlicher
Blüte zu bringen verstand. Als das System dieser
Erziehungsanstalten abgeschlossen war, bestand es

aus einer Kleinkinderanstalt, einem Mädcheninstitut,
einer Armenschule, einem landwirtschaftlichen

Institut für Bauernsöhne, einer Realschule für den
Mittelstand, einem Institut für die Söhne höherer
Stände, das selbst Prinzen zu seinen Zöglingen
zählte, und schliesslich aus dem Lehrerseminar —
das einzig von all diesen Gründungen heute noch
besteht. Sämtliche dieser Institute waren aufs
engste verbunden mit einem riesigen landwirtschaftlichen

Betrieb, und in zwölf verschiedenen
Werkstätten konnten sich die Zöglinge handwerklich
betätigen. Fellenberg, ein Mensch, in dem der
Verstand und der Wille den Vorrang vor den Kräften
der Seele besass, war eine ausgesprochene
Herrschernatur. „König Nobel" war sein bezeichnender
Uebername. Und doch hat er eine demokratische

Selbstregierung der Schüler eingeführt, der er sich
auch persönlich anstandslos unterzog; und für die
individuelle Behandlung besass er einen merkwürdig

modern anmutenden Sinn! Weitgehend gab es

freie Fächerwahl, die Klassen bestanden aus höchstens

fünf Schülern und die Lehrer hatten nie mehr
als 16 Wochenstunden. Hofwil war ausgezeichnet
durch ein reiches geistiges Leben, doch ebenso
sehr durch eine musterhafte Ordnung. Zur Blütezeit

zählte man dort 30 Gebäude mit 230 Sälen und
Zimmern und eine Bevölkerung von 360 Seelen —
den tausendsten Teil des Berner Volkes, wie
Fellenberg gerne launig bemerkte. Vor allem das Institut

für die Söhne höherer Stände war international
berühmt, und wenn Goethe in jenem bekannten
Kapitel von „Wilhelm Meisters Wanderjahren" das
Bild eines idealen Schulstaates entworfen hat, so
tat er es nicht, wie man oft irrtümlich liest, weil er
an Ifferten dachte, sondern weil er, wie Muthe-
sius schlüssig nachgewiesen hat, ein Bewunderer
von Fellenbergs Schulrepublik gewesen ist.

Pestalozzi und Fellenberg, beide waren pädagogische

Potenzen ersten Ranges. Obschon sie zu in-
nerst Gegentypen gewesen sind! Das liebend
mitschwingende Gefühl war Pestalozzis Stärke.
Fellenbergs aber die emporreissende Strenge,
Korrelat seines logisch denkenden und zielbcwussten
Verstandes. So haben sie sinnbildlich die beiden
polaren Prinzipien verkörpert, die ich schon vor
vielen Jahren als die Prinzipien der „lösenden und
bindenden Pädagogik" bezeichnet habe. Beide
zusammen bilden erst die volle Erziehung: die Liebe
und die Strenge, die Freiheit und die Zucht. Wie
aber in jedem einzelnen Falle die Mischung zu treffen,

das ist gestern wie heute das Kernproblem
jeder Erziehung, die diesen Namen überhaupt
verdient.

Das Gemeinsame aller Erziehung
Doch ob streng, ob milde, aller Erziehung ist

etwas gemeinsam. Was ist es? Worauf kommt es
letztlich an? Beginnen wir beim Wort. „Erziehung"
hängt ohne Zweifel zusammen mit „ziehen". Der
Erzieher zieht; er zieht den Zögling. Wohin? Nun,
hinauf. Wohin denn sonst? So zieht der Erzieher,
der diesen Namen verdient: dass der junge Baum in
die Höhe wächst. Und1 alle seine Stütze ist nur
so gemeint: dass sie gebraucht wird, solang er
gefährdet ist. Solang jeder Windhauch ihn umwerfen

kann. Doch nachher: Weg damit! Sobald er von
selber gerade bleibt.

Es gibt keine andere Erziehung als diese. Hat
nie eine andere gegeben und wird nie eine andere
geben. Das junge Bäumchen der Baumschule ist
das ewig gültige Sinn-Bild aller Erziehung. Nach
oben zielt jede unweigerlich. Von unten nach oben.
In den Himmel soll die Tanne streben. Freilich gibt

200



es verschiedene Himmel! Das Haus der Lords, für
welches Eton und Harrow ihre Schüler erziehen,
bildet eine andere Art von Himmel als es die
Gemeinschaft der Heiligen ist, der eine Klosterschule
ihre Kinder zuführen möchte, und1 wieder anders
beschaffen ist der heutige Sowjetstaat, für den ein
junger Russe erzogen wird. Und doch sind in
vielem diese drei Arten der Erziehung einander auch
wieder ähnlieh, wie sich ja auch die Moralsysteme
aller Religionen insofern gleichen, als schliesslich
in jeder Gemeinschaft der als der Gute und Edle
gilt, der seinen Mitmenschen mehr gibt als er
nimmt — er mag nun Lord oder Stachanoffarbei-
ter sein. „Adel ha, heisst sech la bruuche", sagt
Rudolf von Tavel.

Aber die von Haus aus in der Seele Adligen sind
immer die Minderzahl. Dass sie wachse, das ist
das leidenschaftliche Bemühen der echten Erzieher.

Und dass ihre Haltung die Gemeinschaft
durchdringe! Das ist ihr ständiger Kampf. Es ist ein
Kampf, der niemals ein Ende findet.

Auf vier verschiedenen Ebenen findet er statt.

Die subjektive Erziehung
Was ist Erziehung beim kleinen Kinde? Nichts

anderes, als das Bestreben seiner Eltern, es seiner
Umwelt anzupassen. Sodass es selber möglichst
wenig gefährdet ist und zugleich seine Mitmenschen
tunlichst wenig gefährdet. Durch Verbote und
Gebote geschieht es; Lob, Ermahnung oder Tadel sollen

deren Befolgung gewährleisten. So ist das
Erziehen der Mutter, des Vaters, des ersten
Lehrers. Und sehr oft gehorchen die Kinder ja auch.
Sie gehorchen aus Liebe oder aus Furcht. Beidemal
tun sie es aus Rücksicht auf den Erzieher und
durchaus aus keinem andern Grunde. Diese Erziehung

verläuft gänzlich zwischen zwei Subjekten.
Nur durch sie hindurch geschieht die richtige
Einstellung. Das objektive Ziel wird persönlich
gefärbt, vielleicht getrübt, vielleicht auch verklärt.
Nicht, weil es das Gute liebt und seinen Sinn
begreift, handelt das Kleinkind gut. Einzig, weil es
die Mutter liebt, die es ihm gebietet.

Unendlich viele Menschen kennen nur diese
Erziehung. Und ihr verdanken àie, was sie geworden
sind. Keiner ist, der ihre Spuren nicht trüge. Aber
sie hat auch ihre Gefahren. Letztlich ist sie nämlich

gar nicht Erziehung, sondern — Dressur. Nun
ist freilich ein Stück der Erziehung immer Dressur.

Eben die so überaus nützliche „Kinderstube".
Aber wenn auch der Erwachsene noch in allem nur
nach den Reflexen handelt, die zurückgehen auf
die Dressur in den ersten Jahren, wenn er dauernd
an seine frühesten Erzieher gefesselt bleibt, dann
ist er ein unfreier und im höheren Sinne unerzogener

Mensch; er ist der Stockkonservative, dessen
Weltbild sieh im Spruche erschöpft: What was

good enough for my father, is good enough for me.
Nein, Erziehung soll nicht nur unbewiisst erlitten,
sie soll objektiv begriffen und bewusst
bejaht werden! Und zwar schon im späteren
Kindesalter.

Die objektive Erziehung
Diese zweite Stufe kann logischerweise also dort

erst einsetzen, wo das Denken begonnen hat.
Wir sind ja keine Wilden oder gar Tiere, denen der
Gefühlsrapport für das Zusammenleben genügt.
Unsere 'Ordnungen des gemeinschaftlichen Lebens
sind so verwickelt und wandelbar geworden, dass
sie nicht mehr nur erfühlt, sondern auch geistig
begriffen werden müssen. Darum muss auf dieser
Ebene anders erzogen werden. Sobald die Fähigkeit

zum Denken sich zeigt, wird nicht mehr nur
befohlen, sondern auch erklärt, warum befohlen
wird. Noch besser ist es, wenn man die Kinder selber

dazu bringen kann, die Verbote zu erlassen,
die ihr Leben regeln. Objektiv soll nun das Gute
von ihnen erfasst werden. Durch die Subjektivität
des Lehrers hindurch. Ja, sogar durch einen
unsympathischen Lehrer hindurch.

Die Gemeinschaftserziehung
Bis jetzt war die Rede von einer Erziehung, die

von oben nach unten verlief. Aber das ist durchaus
nicht die einzige. Es ist ja gar nicht wahr, dass nur
die Erwachsenen die Kinder erzögen. Sie erziehen
einander auch selber, und dies mitunter mit sehr
viel besserem Erfolg. Früh schon gesellt sich diese

horizontale zur vertikalen Erziehung. Aber
es ist eigentlich sehr auffallend, dass die Schule
die wertvolle Hilfe, die ihr aus der Miterziehung

der Kinder erwachsen kann, erst in neuerer

Zeit zu begreifen beginnt. Den Anfang machte
im neunzehnten Jahrhundert der Engländer Arnold,
der Gründer der englischen Public Schools in ihrer
heutigen Form, in denen bekanntlich alle
disziplinarischen Dinge ausschliesslich durch die älteren
Vertrauensschüler — die Prefects — und den Rektor

der Schule erledigt werden. Im zwanzigsten
ist die Miterziehung durch die Pfadfinder wichtig
geworden. Dazu sind auch — erst an
Landerziehungsheimen, später ebenfalls an staatlichen Schulen

— mehr oder minder ausgedehnte
Schülerorganisationen eingerichtet worden. Und doch
befinden wir uns erst ganz am Anfang dieses
Einbaus der horizontalen in die vertikale
Erziehung. Aber es ist gar keine Frage, dass
diese Entwicklung energisch weitergehen muss.
Schon deshalb, weil gerade die horizontale Miterziehung

die Ueberwindung der subjektiven zugunsten
der objektiven Erziehung ganz merklich zu
beschleunigen geeignet ist. Die subjektive
Erziehung entsprach dem Zeitalter des Patriarchis-

201



mus; die objektive ist die Erziehung einer lebendigen

Demokratie.

Der technische Ausdruck der subjektiven
Erziehung war das Gebot, der der objektiven d i e

Erklärung und das Lehrer-Schüler-Gespräch.
Die Gemeinschaftserziehung aber entsteht

aus der Debatte. Gespräch wie Debatte jedoch
fressen Zeit! Schulen, die ständig an Zeitmangel
und Stoffandrang leiden, können deshalb im Sinne
der objektiven, d. h. wahrhaft demokratischen
Erziehung im Grunde gar keine Fortschritte machen.
Aber dann muss man auch keine vermehrte
Charakterbildung von ihnen erwarten! Denn die ist einzig

über das pädagogische Gespräch zu verwirklichen.

Die Selbsterziehung
Wir kommen zur vierten Ebene der Erziehung.

Die Schulpflicht geht für jeden einmal zu Ende.
Und obschon es auch weiterhin für die meisten
Menschen Vorgesetzte gibt, so ist deren erzieherischer

Druck doch merklich geringer, und man kann
sich ihm, ausgenommen in der Rekrutenschule, ja
auch vielfach entziehen — am sichersten durch den
Stellenwechsel. Aber manche Menschen unterstellen

sich dem Gebot der Erziehung auch noch als
Erwachsene. Es ist wohl überhaupt das Kennzeichen

des höheren Menschen, dass er es tut. Dass
er „immer strebend sich bemüht", dass er immer
noch besser und weiser werden will. Wie kann
man das? Dadurch dass man sein Verhalten
dauernd an der Wirkung auf die Mitmenschen
prüft. Dass man sich von ihnen etwas sagen lässt
— und sei es auch nur mit einem Blick. Natürlich
ist diese Selbstprüfung noch viel eindringlicher,
wenn sie schriftlich geschieht. Der grosse Escher
von der Linth, einer der edelsten Männer unseres
Volkes, hat jede Silvesternacht eine schriftliche
Gewissenserforschung durchgeführt, ist in aller
Form über sich zu Gericht gesessen, indem er
sich strenge befragte, welchen Menschen gegenüber
er im Laufe des Jahres gefehlt.

Wenn man aber ganz einsam lebt? Oder so hoch
gestiegen ist, dass einem niemand mehr die Wahrheit

zu sagen wagt? Nun — wer ist denn
ausschliesslich auf seine zufällige Umgebung angewiesen?

Wozu hat man denn Bücher, als aus ihnen
zu lernen? „Wir Toten, wir Toten / sind grössere
Heere / als Ihr auf dem Landle / als Ihr auf dem
Meere." Wer könnte einem besser Aufschluss
geben, was ein gutes und schönes Leben ist, als jene,
die ein solches geführt? Der Schatz der
Lebensbeschreibungen steht für jeden bereit, der zu lesen
versteht. Ob Napoleon oder Dufour, ob Goethe
oder Lavater, ob Edison oder Roosevelt — keine

Biographie verschweigt die Tatsache, welche
gewaltige Bedeutung die Selbsterziehung für diese
Männer besass. Und sie haben alle früh angefangen

damit. Noch ehe sie aus der Schule ausgetreten
sind! Darum sind1 sie zu grossen Männern geworden.

Weil sie früh damit angefangen, doch auch,
weil sie nie damit aufgehört haben...

Die Begrenzung der Erziehung durch
die Unsicherheit im Ziel

Ich habe von den vier Ebenen der Erziehung
gesprochen, die sich zwar nicht ablösen, sondern sich
vielmehr durchdringen. Wer auf allen vieren Sieger

geblieben ist, der weiss um die Grösse seines
Sieges. Aber welcher Erzieher hat nicht auch schon
schmerzlich die Grenzen seiner Kraft erlebt?
Viererlei Begrenzung des erzieherischen Bemühens
sehe ich.

Die erste liegt darin, dass das Ziel nicht klar
ist. Wenn Unsicherheit darüber besteht, wozu
man erzieht! Wenn die Erzieher eines Kindes so
uneins sind, dass der eine nach der einen Richtung
zieht, der andere nach der entgegengesetzten. Eine
tiefe innere Verlogenheit des zu Erziehenden kann
das einzige Ergebnis sein.

Aber auch wo nur ein Erzieher ist — an sich
ein seltener Fall — kann die Unklarheit bestehen.

Wenn er nämliöh selber gespalten ist, heute
zum Glauben an ewige Werte erzieht und morgen
zum glatten Gegenteil. Um Lehrer wird es sich hier
kaum handeln. Wohl aber um Mütter und Väter!
Und wer legt dein Grund aller Erziehung, wenn
nicht die Mütter und die Väter? Aus soldier
Zerrissenheit findet in günstigen Fällen das Kind einen
überraschenden Ausweg. Wenn es sich aller
Einflüsse von aussen überhaupt begibt und frühzeitig
zum Selbsterzieher wird. Aber diese Lösung des
Dilemmas ist selten. Und ausserdem kann sie in
der Schule zu einer paradoxen Schwierigkeit führen.

Wenn nämlich solch ein Jüngling, der sich früh
selbständig ein sittliches Ziel gesetzt, dadurch in
Gegensatz zum Erziehungsziel seines Lehrers oder
gar der ganzen Schule gerät! Der geniale Erzieher
vermag freilich selbst diesen — allerschwierigsten
— Erziehungskonflikt zu überwinden und fruchtbar
zu machen. Doch sind die Genies der Erziehung
bekanntlich nicht dichter gesät als die Genies auf
andern Feldern.

Die Begrenzung durch den Widerstand
der Natur

Nehmen wir aber an, dass wir im Ziele einig
seien, was z. B. an einer streng konfessionellen
Schule ohne weiteres der Fall sein wird. Dann gilt
aber immer noch, in seiner ganzen Schwere, der
Satz, dass der Geist zwar willig sei, das Fleisch
aber schwach. Weil schliesslich alle Erziehung zu-

202



nächst auf Kosten der Natur geschieht. Auch vor
der Schule und nach der Schule. Luther hat
einmal gesagt: „Die Ehe ist nicht ein natürlich Ding!"
Alles, was Dauer besitzt, ist „nicht ein natürlich
Ding". Weder die Ehe, noch die Schule, noch der
Staat. Das sind alles Schöpfungen des menschlichen
Geistes. Und sie sind alle auf Kosten der Natur

das geworden, was sie sind. Ueberall, wo der
Mensch seine Triebe beherrschen muss, damit
etwas entstehe, oder sich bewahre, was höher ist als
ihre vorübergehende Befriedigung, überall da ist
Ort und Zeit der Erziehung. Und gar nicht immer
siegt der ordnende Geist! Denn die Natur, die sich
ausleben will, besitzt eine fruchtbare Macht. Doch
gerade deswegen muss Erziehung ja sein! Damit
die natürlichen Triebe, die so oft gegeneinander
gerichtet sind, sich nicht bis zur Vernichtung
austoben. Ginge es nach dem Willen der blinden
Natur, so herrschte doch ununterbrochen der Kampf:
der Kampf aller gegen alle! Und damit wäre die
Menschheit schon längst ausgerottet, so wie sich
manche Germanenstämme zur Zeit der Völkerwanderung

auch in der Tat gegenseitig ausgetilgt haben.

Ganz ähnlich benähmen sich, wäre keine Erziehung

vorhanden, gewisse Jünglinge im Stadium des

Flegelalters. Zu dieser Zeit ist die Lust am Streite
ja gewaltig. Denn jetzt ist es ja, dass im Buben
der Mann erwächst. Und ein Mann will sich
bewähren im Kampf. Das ist das innerste Wesen seines

Geschlechts, im Gegensatz zur Frau, deren
innerstes Wesen Pflege und Hegimg ist. Gerade in
diesen Jahren wachsen darum die Bäume der
Erziehung kaum irgendwo in den Himmel. Denn hart
stösst jetzt der Anspruch des Gesetzes auf den

Trieb zur Freiheit, ja zur Zügellosigkeit. Und so
ist es in jenen Schulstunden natürlich am schlimmsten,

wo der animalische Mensch sich am wenigsten

betätigen kann, wo der Geist am reinsten
seinen Anspruch stellt, z. B. in der Mathematik. Aber
selbst dort noch gelingt es manchen Erziehern,
Herr zu werden über die Trägheit und den Widerstand

der Natur: jenen nämlich, die intelligente
Schüler unterrichten, die wachsen wollen in das
Reich des Geistes. Das ist ja das immer neue Wunder

beim Knaben, der ein Jüngling wird: dass die
animalische Unruhe der Pubertät sich auf einmal
wandelt in den Willen zum Geist. Es wird dem
Erzieher immer wieder zur neuen Beglückung, wenn
er es erfahren darf, wie da in einem, der eben noch
ein Kind gewesen ist, der Geist ganz leise die Flügel

zu heben beginnt, wie plötzlich ein Fragen
anhebt. ein Suchen, ein Denken — auch wenn es sich
zunächst nur am Nächsten reibt und scheuert. Und1

derart vorerst nur kritisches, oft überheblich
anmutendes Denken ist! Es kann einem unbequem
werden, gewiss. Doch gerade daran kann und soll

sich der Pädagoge bewähren! Indem er diesem
Denken seine falsche, weil beschränkte Richtung
nimmt und ihm neue, höhere und höhere Ziele
steckt. Sehr bald verschwindet die nur negative
Kritiksucht der Flegeljährler, wo die Schüler merken,

dass auch ihr Lehrer zu jenen Suchern nach
dem Wahren und Guten gehört, die nie „fertig"
sind, sondern immer noch wachsen wollen. Da
wachsen sie fröhlich hinein in das Reich des
Geistes. Und damit verliert der berüchtigte „Gegensatz

der Generationen" bald seine Schärfe wie seine
Kraft. Denn der Kampftrieb der Jugendliehen
verwandelt sich nun in den Trieb nach Erkenntnis. Bei
allen Schülern freilich nicht im gleichen Masse!
Und auch bei den besten durchaus nicht immer.

Die Begrenzung
durch den Geist der Zeit

Keine Erziehung geschieht im leeren Räume. Kinder,

Eltern, Lehrer, alle sind sie ja auch Geschöpfe
ihres Landes und ihrer Zeit. Und nun ist es doch
zweifellos so, dass nicht alle Zeitepochen dem
Werk der Erziehung in gleichem Masse förderlich
sind. Es gibt Zeiten, die sich als besonders schweres

Hemmnis erweisen. Gehört die unsrige dazu?
Eine schwierige Frage.

In mancher Hinsicht ist das Erziehen heute
sicher anstrengender als früher. Im Zunehmen sind
in allen Schulen und Klassen die einzigen Kinder
und die Kinder aus geschiedenen Ehen, die in der
Regel egoistischer, verkrampfter, in einem Wort:
unerzogener zu uns kommen als die Kinder aus
Familien mit mehreren oder gar vielen Geschwistern.

Auch nehmen die Kinder aus konfessionell
gemischten Ehen zu; auch sie sind schwieriger,
wenn ihr Konflikt auch oft unbewusst bleibt.

Doch nicht nur das moderne Elternhaus schafft
uns an der Mittelschule vermehrte erzieherische
Arbeit. Vielfach herrscht überdies auf den untern
Schulstufen, auf denen wir aufbauen müssen, nicht
mehr die Zucht von ehedem. Es gibt Lehrer, die
schon deshalb keine guten Erzieher sein können,
weil ihnen kein Ziel vor Augen steht. Sind sie einer
ausgesprochen materialistischen Weltauffassung
verhaftet, so können es zwar geschickte Dresseure
sein, auch gute Unterrichter, doch niemals Erzieher

im eigentlichen Sinne.

Endlich ist der ungünstige Einfluss des
Zeitgeistes im kranken Europa wie im heute den Ton
angebenden Nordamerika in Rechnung zu stellen.
Von allen Seiten und auf tausend Wegen dringt
ungesunde Genußsucht, müde ,Skepsis oder gar
krasser Zynismus in die Seelen unserer Kinder
ein.

203



Aber diesen negativen Symptomen stehen doch
auch ganz bedeutende positive gegenüber! Es
verhält sich ja gar nicht so, dass alle Schüler diesen

Einflüssen unterliegen müssten, ja auch nur
merkbar durch sie geschädigt würden. Ich sehe

auch mächtige Gegenkräfte am Werk. Wenn die
heutige Jugend die Schule auch nicht mehr überall

so lammfromm erduldet wie gewisse frühere
Schülergenerationen, so hat sie dafür doch ein ganz
anderes Erlebnis der Gemeinschaft als die
isolierten Eigenbrötler des neunzehnten Jahrhunderts!

Damals gab es weder Klassendebatten noch
Schülerorganisationen noch Skilager noch
Landdienst noch Pfadfinder. Diese neuen Gemeinschaftsformen

sind ja auch zum Teil aus Protest gegen den

einseitig individualistischen Betrieb der alten Schule
entstanden, zum Teil allerdings auch im Zuge eines

neuen Natur- und Körpergefühls, das unabhängig
von der Schule entstanden ist. Was man bedauern

mag, ist, dass die Erziehung zur Gemeinschaft, die
in diesen neuen Institutionen geboten wird, sich
nicht überall mit der Erziehung durch die Schule
in Uebereinstimmung befindet. Mitunter bestehen
Spannungen oder überflüssige Rivalitäten, schon
allein infolge der Ueberbelastung, der manches Kind
durch die beidseitige Beanspruchung ausgesetzt
wird. Aber dass diese Gemeinschaftserziehung
durch die Jugendlichen selber im tiefsten Grunde
als etwas sehr Wertvolles zu bejahen ist, das zu
bestreiten wird keinem vernünftigen Menschen
heute einfallen. Ja, es muss sogar als ein besonderer

Glücksfall gewertet werden, dass ihre
ausgebildetste Form — die Bewegung der Pfadfinder
— durch das pädagogische Genie Baden-Powells

just in dem Moment ins Leben gerufen wurde, da
die europäische Großstadtjugend in weitem Masse
im Begriffe stand, der atomisierenden Vermassung
anheimzufallen. Die gefährdeten Heerscharen der
Jugendlichen mit dem hohen Ethos seiner
weltweiten Bewegung durchdrungen zu haben, wird in
der Geschichte der Pädagogik für immer sein
Ruhmestitel bleiben.

Wir müssen aber offen zugeben, dass der Mittelschule

in diesem Sektor noch ziemlich viel zu tun
übrig bleibt. Einmal sollte sie ganz allgemein die
Schüler- und Klassenorganisationen noch viel
bedeutender ausbauen, als es bisher im allgemeinen
geschehen ist, vor allem auch im Sinne der
erzieherischen Beeinflussung der jüngeren durch ältere
Schüler, etwa auf dem Wege von Patenschaften.
Zum andern wäre die Schaffung eines besonderen
Organes zu wünschen, das die erzieherischen
Probleme der Mittelschule wissenschaftlich und
systematisch untersucht. Ich denke an eine Art Studienzirkel.

in dem sich Mittelschullehrer, Jugendführer
und Jugendpsyehologen gemeinsam über ihre

Erfahrungen aussprechen würden.

Die Begrenzung durch d'ie Einseitigkeit
des Schultypus

Jede Schule hat ihre typische Begrenzung, die
vom pädagogischen Standpunkt aus als Einseitigkeit

erscheint. Verglichen mit dem Gymnasium,
wo die Schüler oft bis ganz kurz vor der Matur
über ihre Berufswahl unsicher sind, ist unsere
Handelsschule in dieser Hinsicht in einer günstigen
Lage. Denn hier weiss jeder, wozu er erzogen wird1.
Doch gerade diese klare Gerichtetheit auf die
kaufmännische Lebenshaltung kann sich mitunter auch
als ein Nachteil erweisen. Etwa wenn die Schüler
von Praktiken hören, die geeignet sind, ihren Glauben

an die Notwendigkeit des restlos ehrlichen
Verhaltens zu erschüttern. Natürlich ist der
Kaufmannsstand besonders vielen Versuchungen
ausgesetzt. Sie beginnen ja schon bei der Portokasse.
Aber, genau betrachtet, ist das pädagogisch ein
Vorteil, nicht ein Nachteil! So können wir das
Wesen des Sittlichen doch immer wieder am
konkreten Beispiel erkennen lassen; ja, wir sind
geradezu gezwungen dazu. Dass wir, im Gegensatz
zu den andern Mittelschulen, denen kein bestimmtes

Berufsziel vor Augen steht, mit einer klar um-
rissenen, alle Schüler berührenden Gefahrenzone
exemplifizieren dürfen, ist unbedingt als ein Vorzug

zu werten.

Zudem sind auch zwei ganz entscheidende Wandlungen

der jüngsten Zeit in diesem Zusammenhang
mindestens anzudeuten. Einmal fristen ja weitaus
die meisten Handelsbeflissenen heutzutage ihr
Leben gar nicht als selbständige Kaufleute oder gar
typische Spekulanten. In der überwiegenden Mehrzahl

verbringen sie es als abhängige Angestellte,
die sich in den Grossbetrieben von städtischen oder
kantonalen Beamten kaum viel unterscheiden. Und
für die Beamten ist doch jederzeit das sittliche
Ideal mit dem Berufsideal völlig zusammengefallen!

Immer hat der Beamte ein restlos zuverlässiger,

sauberer und ehrlicher Mann sein müssen.
Aber auch für den selbständigen Kaufmann ist bei
uns die Zone der Versuchung, die in andern Ländern

oder in Kriegs- und Bürgerkriegszeiten
ausserordentlich gross sein mag, heute doch
beträchtlich zusammengeschrumpft. Denn unsere
Wirtschaft wird ja immer stärker zu einer von oben
herab gelenkten. Mit der Freiheit des Hochkapitalismus

ist es vielerorts nicht mehr weit her!
Insofern der Schweizer Kaufmann sich im Zuge
dieser Entwicklung als notwendiges Rädchen in
der Maschinerie der Landesversorgung empfindet,
wird so auch für ihn das Dienen immer stärker

zum Merkmal seines Berufes und immer schwächer

das rücksichtslose Verdienen der „guten"
alten Zeit. So nähert sich in seiner seelischen
Haltung nicht nur der Angestellte, sondern selbst der

204



Geschäftsinhaber immer deutlicher dem
Staatsbeamten und dessen Willen zu absoluter Ehrlichkeit

und Integrität.
Dies könnte genügen, dächten wir nur an den

Inlandmarkt. Aber wenn wir an unsere Beziehungen
zum Ausland denken, so gewinnt die Sache noch
ein anderes Gesicht. Dann müssen wir unsern Schülern

mit allem Nachdruck begreiflich machen, dass
wir das Volumen unseres Exportes — auf weite
Sicht gerechnet und unabhängig von der
gegenwärtigen Hochkonjunktur — nicht nur erhalten,
sondern sogar noch steigern müssen. In einer Welt
neuer und gefährlicher Konkurrenten werden wir
dies Ziel jedoch nur dann erreichen, wenn absolute

Ehrlichkeit auch fernerhin das Merkmal des
schweizerischen Exporteurs bleibt. Wir haben ja
alle kürzlich jenes Geschichtchen in der Zeitung
gelesen, in dem erzählt wurde, wie ein gewisser
Russe im Auftrag seines Staates in Wien von einem
Schweizer Fabrikanten eine Partie Uhren zu
übernehmen hatte. Und als dann ein untergeordneter
Kontrollbeamter sich anschickte, jede Schachtel
einzeln auszupacken, soll er ihn mit der Bemerkung

darin unterbrochen haben, diese Massnahme sei
hier überflüssig, denn Schweizer Exporteure

betrögen nie. Dies ist heute noch unser

Ruf! Und dafür zu sorgen, dass dieser Ruf
erhalten bleibe, das ist auch ein Teil der erzieherischen

Aufgabe der Handelsschule.
Doch wissen wir nur zu gut um die Begrenzung

unserer Einflussmöglichkeit. Auch auf dieser vierten

Ebene ist sie uns jeden Tag schmerzlich be-

wusst. Denn immer steht der Versucher bereit, der
das Gegenteil will und um Scheingründe wenig
verlegen ist. So wechseln in diesem schweren
Kampfe ständig Siege mit Niederlagen.

Und dennoch ist unser Tun ein gesegnetes Tun.
Auch wenn es nur dem Tage verpflichtet erscheint
und sein Ort eine blosse Schulstube ist! In Wahrheit

trägt es die Dauer in sich und erstreckt sich
in seinen Wirkungen oft bis in weit entlegene
Räume und Jahre. Und darum ist es auch ein schönes

und ein grosses Tun. Mehr denn je ist unser
Volk heute darauf angewiesen, dass die, denen die
Erziehung überantwortet ist, die heilige Flamme
nicht sterben lassen.

Kleine Beiträge

Bericht über die Arbeiiskonferenz der internationalen Gesellschaft
für Heilpädagogik

(29. September bis 1 Oktober 1947 in Zürich)

Unter dem Vorsitz von Herrn Prof. Hanselmann, dem
Präsidenten der Gesellschaft, versammelten sidh ungefähr

100 Vertreter aus siebzehn verschiedenen Ländern
Aerzte, Psychologen, Pädagogen, 'Richter, Seelsorger
und Sozialarbeiter, um gemeinsame Probleme der
Heilpädagogik zu besprechen und damit einen Beitrag an
den Neu-Bau des geistigen Lebens einer erschütterten
Welt zu leisten. Im Mittelpunkt der Verhandlungen
stand das Problem der Auswahl und Ausbildung von
geeigneten Sendererziehern.

Aus vierzehn verschiedenen Ländern berichtete ein
Vertieter über verwirklichte und geplante Bemühungen
auf diesem wichtigen Gebiete heilpädagogischen Schaffens.

Es wurde dabei klar, wie in aller Welt eifrig nach
Mitteln und Wegen gesucht wird, das Hilfswerk an den
Benachteiligten aufzubauen. Viele Fragen wurden laut,
die zum Teil beantwortet werden konnten, zum andern
aber offen gelassen werden mussten. Diese offenen
Fragen aber bedeuten einen neuen Ansporn für alle.
Eine davon, das Verhältnis zwischen heilpädagogischer
Hilfs- oder Fürsergetätigkeit und juristischer Zuständigkeit

betreffend, soll der nächsten Konferenz, die
wahrscheinlich in Holland, welches Land das Präsidium
der Gesellschaft übernommen hat, stattfinden wird, in
den Mittelpunkt der Verhandlungen gestellt werden.

Der gegenseitige Austausch bedeutete für viele eine
Stärkung des Mutes und der Hoffnung; der Kampf ist
leichter, wenn man nicht allein steht.

Es würde zu weit führen, auf Einzelheiten der
Konferenz einzutreten, es kann nur das grundsätzlich Wich¬

tige erwähnt werden. Zu diesem gehören die in den
beiden Referaten von Prof. Hanselmann und Dr. Moor
geäusser en Gedanken.

In seiner Eröffnungsansprache bekannte sich H.
Hanselmann zu einer neuen Grundlage, auf die fortan
das heilpädagogische Schaffen gestellt werden soll. Die
alle ist erschüttert. 'Sie war nicht frei von dem unseligen
Geist des Willens 'zur Macht, der letztlich zu dem furchtbaren

Kriege geführt hat. Viel zu sehr Less man sich,
zum Beispiel in der Propaganda von dem Nützlichkeitsi-
gedanken leiten. Damit feilte man die Menschen ein in
nützliche Glieder und solche, die keinen Sinn haben und
wurde mitschuldig, dass diese Nutzlosen der Verachtung
anheim fielen und ihre Beseitigung nicht nur wünschbar,

sondern furchtbare Tat wurde. Das Helfen ist nie
rational zu rechtfertigen, auch wenn die Rechtfertigung
in noch so schöne Humanitätsideale gekleidet wird. So
lange der Mensch seinen eigenen Willen verwirklichen
will, dient er sich selbst, seiner eigenen Machterweiterung.

Wo sollte da Raum für das Wohl des andern,
sein?

An die Stelle des Ichwiliens muss der Wille Gottes
treten. Sein Wille muss geschehen, wenn wahrhafte
Hilfe geleistet werden soll. Es ist darum alles heib
pädagogische Bemühen nur religiös zu begründen. Der
Helfer arbeitet auf Grund seiner gläubigen Hingabe
an Gott, seines Glaubens an die unendliche Liebeskraft
Gottes und die Gotteskindschaft des Menschen. Dieser
an Gott gebundene Geist macht echte Liebe, echte
Brüderlichkeit erst möglich. Der Erzieher kann sich

205


	Von der Grösse und von den Grenzen der Erziehung

