
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 20 (1947-1948)

Heft: 11

Artikel: Vom Willen zur Güte

Autor: Hanselmann, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Ruridschau
Organ für das öffentliche und private Bildungswesen der Schweiz
56. Jahrgang der „Schweizerischen pädagogischen Zeitschrift" 40. Jahrgang der „Schulreform"

Herausgegeben von Dr. K, E. Lusser, St. Gallen, in Verbindung mit Dr. W. von Gonzenbach,

Professor der Eidgen. Techn. Hochschule, Zürich, Universitäts-Professor Dr. H. Hanselmann, ZÜRICH

Zürich, A. Scherrer, a. Schulinspektor des Kantons Appenzell A,-Rh., Trogen, Universitäts- Februar-Heft 1948

Professor Dr. C. Sganzlni, Bern. Redaktion: Dr, K. E. Lusser, Rosenberg, St. Gallen Nr. 11, 20. Jahrgang
Redaklion der Rubrik „Das Kinderheim" Frl, H. Kopp, Ebnat-Kappel

Vom Willen zur Güte
Von Prof. Dr. H. Hanselmann

I
Vermächtnisse aller grossen Philosophen, aus

allen Zeiten und Kulturkreisen, sind keineswegs
fertige Lebenslehren oder rezeptartige Anweisungen
zur rechten Lebensführung. Was sie alle uns
hinterlassen haben, ist vielmehr eine einzige, sichlichte
Frage: Was ist der Mensch?

Wer vom Wissen zur Weisheit gelangt ist, ist
so bescheiden geworden, dass er nicht für dich,
nicht für mich und nicht für alle Menschen
Antwort auf jene Frage geben mag; denn er weiss,
dass jeder Mensch sie selber und selbstverantwortlich

suchen muss und dass sie schliesslich — das

Leben kostet.
Es ist schade um den Menschen! Er ist ein Wesen,

das einzige Lebewesen, das von der Tierheit
bis zur Gottheit seinen Daseinsbogen zu spannen
vermag. Aber was er nicht vermag, das ist die
Selbsterlösung aus dieser Spannung, geschaffen
durch sein lebenslängliches Verhaftetsem mit der
Natur und durch seine Sehnsucht nach dem Reiche
des ewigen Geistes. Solche Zwiespältigkeit, diese
„Krankheit zum Tode" (Kierkegaard) ist das un-
ausweichbare Schicksal des Mensehen, welcher den
Mut hat, seine Grenzen zu erkennen und zu seiner
Selbsthilflosigkeit sich zu bekennen.

Erkenntnis und Bekenntnis dieses „Defektes"
der Selbsthilflosigkeit sind höchste und schmerzliche

Leistungen, und es ist verständlich, dass die
Menschen beides zu umgehen versuchen.

Zwei Wege werden dabei begangen: Entweder
versucht der Mensch, seinem Leiden an seiner
Unselbständigkeit und Unvollkommenheit zu entfliehen,

er versucht, zu „vergessen", sei es, dass er
„das Leben eben nimmt, wie das Leben eben ist"
und den Tag geniesst, sei es, dass er sich dem
Leben durch den leiblichen oder seelischen „Freitod",

in einem einzigen Akt der Verzweiflung oder
nach und nach entzieht. — Der andere Ausweg aus

dem Leiden an seinem Ich-Selbst heisst „Wille
zur Macht": Ein Mensch bäumt sich auf und
erhebt sich selbst zur obersten Instanz, traut sieh
Selbstvollkommenheit zu und masst sich
Selbsterlösung an. In dieser titanischen Selbsterhöhung
und im Namen des „Gottes in der eigenen Brust"
will er auch selbst alles entscheiden, über sich
und über andere. Sein Ziel heisst „Uebermensch",
es zu erreichen verführt ihn dazu, alles und alle
anderen sich als Mittel, als Objekte untertan
machen zu wollen.

Beides, die Flucht aus der Angst vor dem Leiden
und die Vergewaltigung aus Selbstüberhebung, sind
Zeichen des Urleidens des Menschen an seinem
Ich-Selbst- In tausend Masken und Vermummungen
schleicht die Angst durchs Leben, in tausend Formen

und Gestalten schreitet der Hochmut daher.

Lasst uns nicht täuschen; täuschen wir uns nicht
selbst! „Dir selber kannst du nicht entfliehen!"
Ich bin ein Mensch! Was ist der Mensch?

Er ist nicht Tier, er ist nicht Gott, sondern er
ist zwischen Natur und Geist, ist zwiespältig. Als
natürliches Wesen will er wohl leben und das Weh
des Körpers u,nd der Seele meiden. Er sucht ein
„Glück", eiine Welt ohne Leiden, indem er sich
vom Leiden abwendet. Aber sein Verstand lehrt
ihn, dass leben leiden macht, unausweiehbar,
unentrinnbar. Denn das Leben selbst schafft Leiden,
weil jede Lebenserhaltung eines Lebewesens den
Untergang anderer Lebewesen zur Voraussetzung
hat, pflanzliches und tierisches Leben verbraucht.
— Aber auch für unser seelisches Leben gilt das

gleiche Naturgesetz: Des einen Glück ist des
andern Leid! Leidet denn nicht so auch die Liebe,
in all ihren Formen der Verwirklichung, sei es nun,
dass sie mehr fordert, als sie selbst zu geben
vermag oder sei es, dass sie, will sie mehr geben als
nehmen, schliesslich durch Selbsthingabe das
eigene Ich aufhebt? Tut denn nicht auch wahre

197



Nächstenliebe dem Ich-selbst sehr wehe? Diarum
ist wahre Nächstenliebe ja so selten!

Wer den Mut hat, das Leben zu Ende zu denken,

der muss ferner erkennen, dass kein Leiden
Zufall oder blindes Schicksal ist, weder das eigene
"Leiden körperlicher oder seelischer Art, noch das
Leiden anderer. Alles Leiden ist einerseits irgendwie

verbunden mit eigener Schuld und eigenem
Irrtum und alles Leiden hat anderseits neben der
individuellen mindestens auch eine soziale Wurzel,

für welche kein Einzelner verantwortlich
gemacht werden kann.

II
Kein denkfähiger Mensch kann also einer

Auseinandersetzung mit der Urtatsache des Lebens,
mit dem Leiden, entgehen. Solange er sich selbst
für „gesund" und für „normal" hält, vermag er sich
zwar „objektiv" einzustellen, und er wird als Arzt,
als Erzieher oder als teilnehmender Mit-Mensch
versuchen, die vom Leiden Betroffenen zu trösten
mit dem Hinweis auf die „Natürlichkeit" alles
körperlichen und auf die „Selbstverständlichkeit"
alles seelischen Leidens.

Ich habe einen Kinderarzt gekannt, der wohl mehrere

hundertmal Eltern am Sterbebett eines Kindes

solche Selbstverständlichkeiten des kausalen
Geschehens hat mitteilen müssen, und ich weiss,
dass er es mit Takt und Schonung getan hat. Dann
hat seine Frau mich in grossem Kummer um die
seelische Gesundheit ihres Mannes an einem dunkeln

Novemberabend um Rat und-Besuch gebeten.
„Mein Mann wird verrückt, er kann nicht mehr
arbeiten..." Was war geschehen? Das
„Natürlichste" des Geschehens im Leben: Ein Kind war
an einer, kausal bis ins einzelne erklärbaren,
Krankheit innert wenigen Tagen gestorben. „Nur"
war es diesmal sein eigenes einziges Kind Ich habe
noch keinen Gebildeten vorher und seither gesehen,

der in ähnlicher Weise sich gegen das
„verrückte Schicksal", gegen den „Unsinn" des
Lebens und Sterbens aufgelehnt hat. Alle
Wissenschaftlichkeit und alle daraus bis dahin abgeleitete
Objektivität und Neutralität dem Leiden gegenüber

war mit einem Schlage zusammengestürzt
in ein Häufchen Elend, und es hat viel Mühe und
Fürsorge gekostet, den Mann wieder aufzurichten.

Was der Dichter Heinrich Heine vom Liebesleid

klagt: „Es ist eine alte Geschichte, — Doch
bleibt sie immer neu; — Und wem sie just passieret,

— Dem bricht das Herz entzwei.", das gilt
auch von allem andern Leiden des Leibes und der
Seele. —

Wer sich selbst lieb hat, darf siqh selbst nicht
aus dem Wege gehen und sieh selbst niçht
täuschen, er muss, so wehe es tut, sieh mit der
Tatsache des Leidens auseinandersetzen. Denn alle
wahre Liebe, auch die Selbstliebe, muss den Mut

haben, hart zu sein und weh zu tun, um eine
höhere Stufe des seelischen Daseins zu erreichen und
das seelische Leben zu vertiefen." Alles Bewusst-
sein gründet in Leiden, und alle höheren Stufen
des Bewusstseins in steigendem Leiden" (Max
Scheler). Die höchste Stufe aber ist das Selbst-
bewusstsein; wer zu sich selbst kommen will, muss
sehr leiden. Angst und Hochmut sind da die gröss-
ten Gefahren. Wer sie zu bestehen vermag, dem
wird schliesslich die Demut zuteil, das untrügliche
Zeichen .wirklichen Wissens.

Wer andere lieb hat, der wird ein Mit-Leidender
werden. Aber das Mitleid darf nicht zum schönen
Gefühl entarten und in Sentimentalität erstarren.
Alles Leiden will anregen zum Tun, zum Kampfe
mit den Leidensursachen. Und wieder lauert eine
Gefahr. Statt die Ursachen des Leidens beim
andern mit menschenwürdigen Mitteln zu bekämpfen,
verfällt ein Mensch oder ein menschliches
Kollektiv darauf, die einzelnen Leidenden umzubringen,

alle die „human zu töten", welche er für
„lebensunwertes Leben" erachtet, wobei er sich
selbst für gesund und normal hält. Sein „Wille
zur Macht" vergewaltigt alle, die nicht sind wie
er. Wer Gewalt anwendet, muss den Krieg auf
Leben und Tod wollen.

Es gibt nur einen Weg, dieser Gefahr zu
entgehen, und dieser Weg geht über die mutige Stand-
haftigkeit im Ertragen des Mitleidens. Der Andere
darf mir nicht mehr im Wege sein, obwohl er ein
Leidender ist und sein Anblick mein Wohlgefühl
stört.

Dieser Mut zum Mitleid schafft nun einen
andern Willen als den Willen zur Macht, den „Willen

zur Güte". Die Wege des Willens zur Macht
sind kurz; lang aber sind die Wege des Willens
zur Güte. Der kluglistige Verstand als Diener des

Willens zur Macht heisst die Güte eine grosse
Dummheit ,weil sie den Menschen hindere, „es
selbst weit zu bringen", sich selbst durchzusetzen.
Güte aber ist die Gescheitheit des Herzens, sie
hat ihre eigene Logik, die Logik des Trotzdem und
des Dennoch. Ihr Mittel ist Erziehung, nicht
Strategie, nicht Politik. „Der Anfang und das Ende
meiner Politik heisst Erziehung" (Heinrich Pestalozzi).

Wenn die Ur-Sache alles Leidens individuelle
und kollektive Schuld, persönlicher oder
gesellschaftlicher Irrtum ist, dann bleibt kein anderes
Mittel im Kampfe mit dem Leiden als die Erziehung.

Auch die Wege der Erziehung sind lang,
denn sie sind nie zu Ende abgeschritten, solange
es Menschen gibt. Jeder Mensqh fängt sein Leben
von vorne an, und immer wird es die Aufgabe sein,
ihn solange zu erziehen, bis er reif geworden ist
für das nimmermüde Streben, sich nun selbst zu
erziehen, das heisst durch die Engpässe seines Lei-

198



dens mutig durchzuschreiten, um zur höheren Stufe
des Wissens zu gelangen, zur Weisheit der
Demut.

III.
Die Schweizerische Vereinigung Pro Infirmiswill

uns jedes Jahr einmal mit ihrer „Kartenaktion"
mahnend zur Auseinandersetzung mit dem Leiden
aufrufen.

Sie bittet jeden reifgewordenen Mann und jede
reifgewordene Frau um einen bescheidenen
Geldbeitrag, um den Leidenden des Körpers und der
Seele bestmöglich helfen zu können. Diese Hilfe
besteht nicht darin, ihnen die Sorge um das Leben
einfach abzunehmen, sondern gerade darin, sie
trotzdem und dennoch zu der ihnen möglichen
Auswertung der verbliebenen Kräftereste anzuleiten,

ihnen zu helfen, sich selber besser helfen zu
können. „Anormalenfürsorge" besteht nicht, sowenig

wie alle echte Fürsorge, darin, nur zu geben,
sondern auch darin, Gegenleistungen zu fordern.
Unterstützt durch ärztliche und erzieherische
Wissensehaft und Kunst zeigen sich von Jahr zu Jahr,
namentlich nun auch durch die Auswertung der
Erfahrungen in den Ländern, welche durch den

Weltkrieg unvorstellbar grosse Aufgaben in der
Leidensbekämpfung haben, neue Mittel neben den
alten Wesen, den scheinbaren Unsinn des Leidens
in einen individuellen und sozialen Segen zu
verwandeln. — Das Zentralsekretariat in Zürich und
die Fürsorgerinnen in den Kantonen sind so gerne
bereit, hierüber Auskunft zu geben.

Wir wissen, dass der Sinn solcher Arbeit an

sogenannt Anormalen immer wieder bezweifelt
wird. Wäre es eben nicht doch besser, wenigstens
in den schweren Fällen, jene radikalere „Hilfe"
anzuwenden, die, konsequent ausgedacht, eben doch
zur „humanen Tötung lebensunwerten Lebens"
führt? Wir haben durchaus Verständnis für eine
solche Meinung, müssen aber darauf hinweisen,
dass auf diese Weise ja nicht das Leiden
bekämpft, sondern nur die jetzt lebenden Leidenden

„ausgemerzt" würden. Aber, so sagt man uns weiter,

dadurch würde eben doch das Uebel bei der
Wurzel gepackt und ausgerottet; es würde die
Vererbung ausgeschaltet. Wir müssten uns länger
darüber unterhalten können, um klar zu machen, dass
denn doch die Wirksamkeit der Vererbungsgesetze
im menschlichen Leben weit komplizierter ist als
dort, wo diese Gesetze bisher abgeleitet worden
sind, bei den Pflanzen und bei niederen Tieren.
Wir müssten ferner darauf hinweisen, dass es

— auf lange Sicht — auch in der ungeleiteten Natur

neben der Degeneration die Re-generation
tatsächlich gibt. Wir müssten endlich darauf hinweisen,

dass der grössere Teil aller körperlichen und
seelischen Leiden nicht einfach ererbt wird,
sondern dass mangelnde Hygiene, Krankheit und Unfall

im Gesamtursachenkomplex fast in jedem Fall
direkt oder indirekt eine wichtige Rolle mitspielen.

Wir müssten der oberflächlich erarbeiteten
und immer weiter oberflächlich verbreiteten
Meinung entgegentreten, dass die Anormalen sich viel
stärker vermehrten als die sogenannt Normalen.

Und wir müssen, den generellen Zielen der
Vereinigung Pro Infirmis gemäss, eindrücklich betonen,

dass die Auseinandersetzung mit der
Tatsache des Leidens zu keinem menschenwürdigen
Ende führen kann, solange sie nur auf dem Boden
der Biologie erfolgt. Das Problem des Leidens ist
auch und ist v,or allem ein geistiges Problem. Es
führt in jedem Einzelfall an die zentralen Fragen
des menschlichen Seins, des Menschseins
überhaupt heran.

Was ist der Mensch? Menschsein heisst leiden!
Es führt kein anderer Weg zur wahren Lebensfreude,

die nicht nur in einem genüsslichen Leben
sich selbst und andere hinwegtäuscht über die
Tatsache, dass wir, bewusst oder nicht, gewollt oder
abgewendet, für unsere Auseinandersetzung mit
eigenem und „fremdem" Leiden verantwortlich sind
vor dem ewigen Geiste, vor Gott.

„Auf dem Wege zum Licht lasset keinen
zurück!"

Von der Grösse und von den Grenzen der Erziehung
(Nach einem Vortrag von Prof. Dr. Paul Lang,

gehalten am 28. März 1947 an der Entlassungsfeier
der Kantonalen Handelsschule Zürich)

Pestalozzi und Fellenberg
Wenn man in Zürich einen Vortrag über Erziehung

beginnt, so würde man sich eines Taktfehlers

schuldig machen, begänne man nicht mit
Heinrich Pestalozzi. Vielleicht begänne ich
dennoch nicht mit ihm, hätten wir nicht letztes Jahr
eine Pestalozzifeier veranstaltet und hätten damals

nicht so viele Leute ein seltsames Missbehagen
empfunden. Da,rüber nämlich, dass zwischen
Pestalozzi als pädagogischem Schriftsteller und
Pestalozzi als praktischem Lehrer ein so merkwürdiger,

ein so peinlicher Unterschied besteht! Ja,

sogar dieses ist wohl richtig, dass Pestalozzi nicht
nur am Anfang, sondern sogar noch am Ende sei-

199


	Vom Willen zur Güte

