
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 19 (1946-1947)

Heft: 12

Artikel: Pro Infirmis 1947 : grundsätzliche Erwägungen über den Sinn des
Leidens

Autor: Hanselmann, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau
Organ für das öffentliche und private Bildungswesen der Schweiz
55. Jahrgang der „Schweizerischen pädagogischen Zeitschrift" 39. Jahrgang der „Schulreform"

Henausgegeben von Dr. K. E. Lusser, St. Gallen, in Verbindung mit Dr, W. von Gonzenbach,

Professor der Eidgen. Techn. Hochschule, Zürich, Universitäts-Professor Dr. H. Hanselmann, ZÜRICH

Zürich, A. Scherrer, a. Schullnspektor des Kantons Appenzell A.-Rh., Trogen, Universitäts- MÄRZ-HEFT 1947

Professor Dr. C. Sganzlni, Bern. Redaktion: Dr. K. E. Lusser, Rosenberg, St. Gallen NR. 12,19. JAHRQANO
Redaktion der Rubrik „Das Kinderheim" Frl. H. Kopp, Ebnat-Kappel

Pro Infirmis 1M7
Grundsätzliche Erwägungen über den Sinn des Leidens

Von Univ.-Prof. Dr. H. Hanselmann

In tausend Gestalten, entblösst und vermummt,
schreitet das Leiden durch die Welt. Jeder Einzelfall,

der sichtbar und hörbar unsere Bahn zufällig

durchkreuzt, erschüttert uns zutiefst. So bald
wir aber Zahlen lesen, seien es zehntausend oder
hunderttausend Kinder, Mütter, Greise, von
denen berichtet wird, dass sie frieren, hungern, krank
sind, dann bleibt solches Massenelend jenseits
aller Vorstellungsmöglichkeit, und unser Herz bleibt
unbewegt.

Unser Verstand sucht nach Ursachen und erörtert

in merkwürdiger Nüchternheit mancherlei
Schuldfragen. Erst wenn uns selbst ein schweres
Leid oder Leiden trifft, erfahren wir die ganze
Bitterkeit solch nüchterner Objektivität. „Und wem
es just passieret, dem bricht das Herz entzwei."
(Heine)

Was ist von allen Ursachen des Leidens die Ur-
Sache? Wer ist von allen Mitschuldigen am meisten

schuld?
Schnell fertig ist mit seinem Urteil der, der nur

die momentanen äusserlichen Tatsachen und
Abläufe im Geschehen am Einzelwesen und an
Menschengruppen sieht. Wer aber die Menschheitsgeschichte

oder die Herkunft eines Einzelmenschen
mit Besonnenheit zu erfassen versucht, der muss
milde werden in seiner Zumessung von Schuld an
einem Unglück, an der Verelendung. Ebenso
zurückhaltend aber wird er auch sein, wenn die
Frage nach dem eigenen Verdienst an einem Glück
und Wohlergehen gestellt wird1.

Und doch muss Sie Frage nach der letzten
Ursache des Leidens gestellt werden, soll in uns
Menschen die Einsicht hellwach aufgehen, wie wir
mit menschenwürdigen Mitteln die Immer-neu-Ent-
stehung von individueller oder massenweiser
körperlicher und seelischer Verelendung bekämpfen

sollen. Freilich, von diesem Sollen zum Wollen,
vom Wissen zum Tun, ist auch dann noch ein
grosser und ein schwerer Schritt.

Die Ursache alles Leidens liegt im Wesen oder
vielmehr in der Verkennung und Missachtung des
Wesens des Menschen. Der Mensch ist das Wesen,

das von der Natur bis ins Reich des ewigen
Geistes, von der Tierheit bis zur Gottheit spannt.
Diese Doppelheit schafft im Menschen von der
Geburt an eine Zwiegespaltenheit. Die eine Wurzel

ist seine leibseelische Natur. Alle Natur kennt
nur sich und will nur sich; sie ist ohne alle Rücksicht,

ohne alle Nachsicht in ihrem Streben und
Getriebenwerden durch Triebe. Der einzige Zweck
des naturhaften und natürlich lebenden Wesens
ist seine Selbsterhaltung. Denn auch daim, wenn
das Tier „liebt", ist niemals Fortpflanzung seine
Absicht, sondern ausnahmslos regiert der Trieb zur
Befriedigung eines Gelüstes.

M ährend das Tier aber unüJhersteigbar in die
Schranken der Triebe und Instinkte eingeschlossen

bleibt, ist die Natur eines Menschen intellek-
tualisiert, mit Verstand begabt. Dieser Verstand
macht den Menschen fähig, Erfahrungen
auszuwerten. Er merkt immer besser Zusammenhänge
und Beziehungen von all dem, was ihm Lust und
Genuss bringt und was ihn leiden macht. So lernt
er sein Ichwohl steigern, sein Ichweh abwehren.
Immer mehr wird ihm Wissen zur Macht; immer
mächtiger wird er in der klugen Ausnützung der
Dinge und der Lebewesen zu seinem Nutzen, zur
Aufhöhung und Ausweitung seines Ichs. Er lernt
sogar, Leiden auf sich zu nehmen, wenn er
dadurch sein künftiges Wohl zu steigern oder doch
zu sichern vermeint. „Wer andern dient, nützt
sich selbst" sagt er und erweckt, bewusst oder
unwissentlich, den Ansehein der Nächstenliebe. Seine

205



Ichsucht gipfelt im „Willen zur Macht", im
Bestreben, ein „Uebermensch" zu werden. Im Alltag
und im Verstände des Durchschnitt-Menschen lautet

die Forderung freilich nicht so überspitzt, sie
heisst: „es zu etwas bringen". So verschieden
jedoch dieses „etwas" von Mensch zu Mensch auch
sein mag, seinem Wesen nach ist es doch immer
„Machtwille", Beherrschungsversuch zu eigenwohl-
bringenden Zwecken.

Der „Wille zur Macht", dessen Hohelied Nietzsche

einer willigen Welthörerschaft gesungen hat,
stammt aus dem naturhaften und darum geistfeindlich

strebenden „Teil" des Menschen. Aber der
Mensch ist doppelt angelegt, er ist auch Teil und
muss teilhaben am ewigen Geist. Der ewige Geist
lehrt und fordert anderes als die Natur des
Menschen. Er muss darum im völligen Widerspruch stehen

zur Ichsucht.
„Liebe deinen Nächsten, wie dich selbst!" Alle

wahre Nächstenliebe tut der Ichliebe weh; denn sie
verlangt Selbstbeherrschung und bewusste
Icheinschränkung, ja Ichhingabe. Gewiss lautet die
Forderung an uns Menschen nicht: „Alles für andere,
für sich selbst nichts!" Kein lebendiger, das heisst
natürlicher Mensch mit seinem Leib und seinem
ihm verhafteten Seelenleben kann ein reines Geisteswesen

sein. Darum ist die von Christus formulierte
Forderung der Nächstenliebe viel lebens- und men(-

schennäber; ihre restlose Erfüllung ist gewiss
ungeheuer schwer, leichter aber ist es, solch hohem
Ziele täglich neu zuzustreben.

„Wille zur Güte" möchten wir dieses Streben
heissen. Es wird kaum einen Menschen geben, in
welchem sich dieser Wille für Güte, das „Herz"
für andere, sich nie geregt hätte. Denn der ganze
Mensch ist naturhaft und geisthaft, seine Ganzheit

umfasst Hirn und Herz, ist Wille zur Macht
und Wille zur Güte.

Wohl aber — und in dieser Erkenntnis liegt
zugleich die Zuversicht, dass eine Weltverbesserung

möglich ist — hat der Wille zur Macht seit
Jahrhunderten das Uebergewieht über den Willen
zur Güte, Schritt um Schritt, erlangt. Denn das
menschliche Ich ist immer williger zum Ichwohl
als zur Nächstenliebe. Das haben alle Verführer
der Völker und alle Vergewaltiger Einzelner sehr
wohl gewusst. Der Weg zur Verführung hat
immer zwei Stationen; die erste heisst: dem Ich,
einzeln oder massenweise Angst ums eigene Ich
machen; die zweite heisst: hochmütig machen durch
das Versprechen „Ich, Ich, Ich — Wir, Wir, Wir
über alles in der Welt!"

Seit Jahrhunderten ist immer mehr der Wille
zur Macht allein planmässig erzogen und gebildet
worden. Nicht, dass der Wille zur Güte abgetötet
worden wäre. Schlimmeres ist geschehen: Unsere
Zivilisation hat das „Herz", die Güte zum blossen

„Nebenfach" in der Erziehung degradiert, wenn
nicht gar leicht lächerlich gemacht, ironisiert,
bagatellisiert. „ ist eine Zier, doch weiter kommt
man ohne ihr." —

So wird uns klar, dass eine Rettung des
Menschen und der Menschheit doch möglich ist! Wir
müssen „nur" das wahre, das ganze Bild des
Menschen aus den furchtbaren Schutt- und Trümmerhaufen,

unter welchen der einseitig dominierende
Wille zur Macht es begraben hat, ausgraben.

Wir müssen den ewigen Geist so ernst nehmen,
wie wir unsere Natur ernst, bisher allein ernst
genommen haben. Wir müssen wagen, im grossen
Lärm, den der Wille zur Macht immer lauter hat
werden lassen, dem Willen zur Güte auch Gehör
und Anerkennung zu verschaffen. Wie? Uns
scheint, dass die christliehe Religion die Lehre
von der Erziehung des Willens zur Güte sei.
Darum können wir uns eine Erziehung des Menschen
nicht anders möglich denken, denn als religiöse
Bildung und Erziehung. Aber Religion darf .nicht
mehr „Nebenfach", nicht mehr „Privatsache", nicht
mehr nur im Notfall und auch nicht mehr kirchen-
politischer Wille zur Macht sein. —

Unsere schweizerischen Fürsorgeorganisationen
— in diesen Wochen ist es Pro Lnfirnis — wollen

in unserem Volke auch den Willen zur Güte
wecken und stärken.

Wohl muss bei den heute so schwer zu
erfassenden und zu behandelnden Fällen von Blindheit,
Taubheit, Sprachgebrechlichkeit, Schwachsinn, psycho

pathisehen und neurotischen Kindern und
Erwachsenen alle Fürsorge planmässig und mit ganzer

Sachkunde geschehen. Dafür muss Pro Infirmis
jedes Jahr an das Schweizervolk die Bitte um
eine sehr bescheidene Geldspende richten.

Der andere Zweck der alljährlichen Aufrufe aber
ist, das Herz aller Gesunden zu bewegen, den
Infirmen gegenüber gut zu sein. Jedem von uns
begegnen sie, diese Leidenslastträger. Ein freundlicher

Gruss, ein aufmunternder Blick, eine kleine,
im Augenblick gerade helfende Handreichung —
diese Lichter und1 Wärmestrahlen wirken kleine
stille Wunder in einen trüben Alltag hinein.
Die Menschen sind besser als ihr heutiger Ruf.
In uns allen regt sich der Wille zur Güte. Wir
wollen ihn täglich durch eine Guttat üben, damit
unser „Herz" nicht heimlich sich seiner schämt.
Die Gefahr einer ungesunden Stauung in der Form
des schlechten Gewissens — trotz allem Erfolg
des Willens zur Macht — ist gross, und grösser
noch ist die Gefahr der Entartung des guten Willen

zu kraftloser Sentimentalität oder zu
kurzschlüssigen Handlungen der Rührseligkeit, die auch
dem Flilfsbedürftigen mehr schaden als wahrhaft
helfen. Pro Infirmis verdient unsere Unterstützung,
auch in diesem Jahre!

206


	Pro Infirmis 1947 : grundsätzliche Erwägungen über den Sinn des Leidens

