
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 18 (1945-1946)

Heft: 10

Artikel: Pestalozzi et la pédagogie nouvelle

Autor: Bischler, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schieden von allem Tun weiblicher Wesen, die zwar
Mütter aber nicht Menschen sind, unterscheidet."

Die Frage, ob Pestalozzi seinen Glauben an die
Menschen im Zeitalter der Atombombe nicht doch verlieren,
würde, ist hier beantwortet: Je grösser das Verderben
der Welt, umso dringlicher und notwendiger — und
freilich auch umso schwieriger die Erziehung zum
Menschen. Erziehung als Rettung der Welt! Weiter kann die
Aufgabe nicht gespannt sein. Sollten nicht die Machthaber,

die Regenten die Welt retten? Ihr Machtwort
vermag auf dieser Ebene nichts. Doch der Mutter ist
es übergeben im „Heiligtum der Wohnstube". Denn
die Grundlage der Menschlichkeit, welche die Welt
erneuern soll, ist die göttliche Kraft im Innern des
Menschen. Um sie zur Entfaltung zu bringen, bedarf es der
Mutterliebe, bedarf es des nährenden häuslichen Kreises.
Hier ist der Ort der Menschwerdung des Menschen.
Die ihrer Bestimmung treu gebliebene Wohnstube ist
in Wahrheit der Mittelpunkt der Welt.

*
„Im Umkreis seiner Haushaltung, in der heiligen

Näherung des Individuums an das Individuum findet
unser Geschlecht gleichsam von Gott gegeben die
eigentlichen unwandelbaren Mittel ' der naturgemässen,
allgemein harmonischen und progressiv steigenden
Entfaltung des ganzen Umfangs seiner humanen Kräfte
und Anlagen und mit diesen die eigentlichen unwandelbaren

Mittel seiner Veredlung."
Das Familienleben ist der Nährboden der sittlichen

Kräfte. Die gebende Hand der Mutter weckt im Kinde
das Gefühl des Dankes und die Kraft der Liebe und
des Gehorsams. Gehorsam und Liebe gegen Vater und
Mutter ist Vorstufe und Anfang von Liebe und Gehorsam

gegen Gott („Abendstunde"). In dieser Bindung
an die Eltern zeigt sich der rechte Kindersinn, der den

Aufgang bildet zum Brudersinn. Aus dem Brudersinn
aber erwächst der Vater- und Muttersinn. Das ist der
Aufbau der göttlichen Kräfte im Menschen, das Werden
der sittlichen Persönlichkeit.

*
„Die Erhebung unseres Geschlechts zur Menschlichkeit,

die Kultur, ist in ihrem Wesen eine Umwandlung
der tierisch-gesetzlosen Gewalttätigkeit in eine menschliche,

von Recht und Gesetz möglich gemachte und

durch dasselbe geschützte Gewaltlosigkeit, eine
Unterordnung der Sinnlichkeitsansprüche unter die Ansprüche
des menschlichen Geistes und des menschlichen
Herzens."

Hier haben wir eine eindeutige Stellungnahme zur
Kulturfrage. Pestalozzi sucht Kultur weder in Museen
noch in Bibliotheken und Konzertsälen; er sucht sie
allein im persönlichen Leben und in der
zwischenmenschlichen Beziehung. Im Streben nach Wahrheit und
Recht, im Leben aus Glauben und Liebe ist sie zur
Wirklichkeit geworden. Sie ist der Adelstand, der täglich
erworben werden muss, und der die Gültigkeit verliert,
sobald der Mensch seine göttliche Bestimmung
missachtet. Sie ist der Sieg des Geistes und des Herzens
über Ungeist und Herzlosigkeit; sie ist die Menschlichkeit

auf dem Goldgrund der Gottebenbildlichkeit. Damit
ist gesagt, dass die Kultur, sofern wir eine solche haben,
nicht von Ateliers und Gelehrtenstuben, nicht von
Theaterbühnen und Hörsälen aus ihren Anfang nimmt,
sondern im häuslichen Lebenskreis.

*
„Vaterland! Was du immer bist: das bist du durch

deine seit Jahrhunderten von deinen Vätern begründete
und lange, lange auf Kindeskinder herunter erhaltene
heilige Kraft deiner gesegneten Wohnstube. Vaterland!
du bist das, was du bist, nicht durch die Gnade deiner
Könige, nicht durch die Gewalt deiner Gewaltigen, nicht
durch die Weisheit deiner Weisen, du bist es durch
deine Wohnstube, du bist es durch die in der Weisheit
deines Volkes erhabene Kraft deines Hauslebens."

Noch einmal das Hohelied der Wohnstube! Die
Familie wird zum Mittelpunkt des Vaterlandes. Pestalozzi

sieht die Dinge in einer neuen Rangordnung. Wer
wagt ihm zu folgen, wenn er der Gewalt des Schwertes
und des Geldes den Vorrang abspricht, wenn er der
Gelehrsamkeit einen bescheidenen Platz anweist und
dafür das Hausleben in die Mitte hebt, zum wertbedingenden

Zentrum erklärt, weil es ja nicht um die
Verstaatlichung des Menschen, sondern um die Vermenschlichung

des Staates geht?
Sein Mahnruf ist vernehmbar. Er wird nicht verstummen,

bis er die Geister bewegt hat:
„Lasst uns Menschen werden, damit wir wieder Bürger,

damit wir wieder Staaten werden können."

Pestalozzi et la pédagogie nouvelle
Par Dr. W. Bischler

La Suisse — et avec elle le monde cultivé —
s'apprête à fêter le deux centième anniversaire de la
naissance de Pestalozzi. Avec J. J. Rousseau, dont il fut
le disciple et le continuateur, il a jeté les bases de la
pédagogie nouvelle, fondée sur la connaissance de l'âme
enfantine et tendant au développement harmonieux de

toutes les facultés et aptitudes, à l'épanouissement de la
personalité physique, intellectuelle et morale. Si les
tentatives pratiques du pédagogue zurichois n'ont pas
toujours été couronnées de succès, et si quelques unes
de ses conceptions semblent criticables, il n'en a pas
moins créé une oeuvre solide et féconde et s'est
dépensé sans compter pour réaliser ses idées généreuses,
travaillant corps et âme pour le bien du peuple, le
relèvement des humbles et des affligés.

Dans les lignes suivantes nous voulons considérer

brièvement quelques uns des principes pédagogiques
essentiels de Pestalozzi et en étudier la valeur psychologique

pour l'éducation moderne. Le grand pédagogue
zurichois s'est préoccupé de la santé tant corporelle que
psychique et spirituelle des enfants et prône une
éducation à la fois physique, intellectuelle et morale,
personnelle et sociale. Elle doit reposer d'une part sur les
capacités, et les goûts individuels, d'autre part sur la
nature humaine en général; car elle cherche à former
des hommes aussi complets que possible, aptes à remplir

leur mission particulière et bien intégrés dans la
collectivité, en fortifiant l'équilibre entre le corps, l'âme
et l'esprit, la volonté, la pensée et le sentiment. Le
pédagogue doit diriger rautoéducation personnelle et
continue l'oeuvre de la nature en développant les
aptitudes et talents spécifiques à chacun; il s'appuie sur les

178



inclinations et les instincts, l'expérience vivante et
concrète, l'intuition sensible, et associe le jeu au travail,
l'agrément à l'effort. Il accomplit en somme, une oeuvre
créatrice et forme des personnalités autonomes, fortes,
cultivées, sages et vertueuses; il meuble l'esprit d'idées

nouvelles, exerce la pensée et les facultés intellectuelle,
discipline les énergies physiques et psychiques, élève et

ennoblit l'être tout entier.

Cette éducation ne s'adresse pas seulement aux individus

sains et équilibrés, mais se préoccupe aussi des
déshérités du sort, des faibles, des anormaux, des

infirmes, car chacun, quelque misérable et débile qu'il
paraisse, recèle en lui des réserves de forces, des

possibilités, des capacités latentes — physiques, mentales

ou morales — qu'il ne faut pas négliger; ainsi on réussit

à insérer l'homme dans la collectivité, et à lui rendre
le sens de sa dignité et de sa valeur. A ce titre Pestalozzi

a été un précurseur et mérite toute notre
reconnaissance et notre admiration.

L'éducation doit débuter dès la plus tendre enfance,
au sein de la famille. Les parents, et en particulier la
mère, sont les premiers et les meilleurs éducateurs; leur
attitude, leur conduite, leurs gestes et leurs paroles
laissent sur l'âme enfantine une trace indélébile, car
celle-ci est très sensible, malléable et réceptive; le

petit être écoute et croit avec confiance tout ce que lui
disent et enseignent ses père et mère et son cerveau
gardera toujours l'empreinte de leur action.

Pestalozzi a également insisté sur le rôle pédagogique

du travail, en particulier du travail manuel. Les
écoles ateliers et les écoles élémentaires lui doivent
beaucoup. C'est par l'observation attentive, la
représentation concrète des choses, l'exercice de la mémoire,
du jugement, du raisonnement et de l'imagination que
le jeune enfant apprend à connaître, à analyser et à

discerner les formes, les nombres, les dimensions des

objets; on y ajoutera la lecture et l'écriture, bases de
toute culture véritable. C'est ainsi que l'instruction pro¬

gressera lentement du simple au compliqué, du connu
à l'inconnu.

Cependant plus importante encore que ces exercices
intellectuels est l'éducation du caractère et du sentiment.
Former des êtres énergiques, disciplinés, fidèles à leurs
devoirs, justes et loyaux, généreux et bons, voilà son:
but essentiel. L'homme n'est-il pas avant tout une per-,
sonnalité spirituelle', capable de saisir l'idéal, de rayonner

et de transmettre la lumière et la joie? Mais cet
être ne peut éclore que dans une atmosphère de
tendresse, de confiance et d'amour. C'est surtout par
la sympathie et l'affection que l'éducateur arrivera à
briser les résistances, à dompter l'égoïsme et l'orgueil,
à inculquer à son élève la gratitude et la bonté, Le sens
du devoir et la solidarité humaine; c'est en se donnant
entièrement à sa mission, en ayant toujours en vue la
valeur morale, spirituelle et réligieuse de la vie et de
l'âme humaine qu'il réussira pleinement dans sa tâche.

Or cet éducateur idéal, humble et patient, plein
d'amour et de confiance, Pestalozzi en a été jusqu'à un
certain point un modèle et c'est avant tout par sa personnalité

rayonnante, par son dévouement, son affection pour
les enfants pauvres et malheureux qu'il a agi. Si
certaines de ses idées sont discutables, simplistes, ou
dépassées depuis longtemps, son oeuvre et son exemple
demeurent. En outre il faut reconnaître que l'école mot
derne active lui doit beaucoup. Il a été un pionnier
de l'éducation familiale et maternelle, de l'école-atelier,
de la rééducation des anormaux, il a insisté avec
raison sur le rôle pédagogique de l'expérience personnelle,

de l'activité formatrice et de l'exercice, du jeu,
de la leçon des choses et de l'enseignement concrèt
pour Le développement psychique et intellectuel de
l'enfant. Il a préparé la voie à une école plus libérale qui
laisse à l'écolier une grande autonomie et cultive son
sens de la responsabilité personnelle. Enfin, on ne saurait

assez le souligner, il a montré ce que peut et doit
une éducation vraiment humaine, fondée sur la
confiance, la justice et l'amour.

Die Verwirklichung der Idee eines Rettungswerkes für die geistig
armen Kinder im Sinne Pestalozzis

Von A. Zoss, Oberlehrer, Bern

Am 12. Januar 1896 hat das Schweizervolk eine
schlichte nationale Feier begangen und mit dankbarer
Verehrung dés Mannes gedacht, der für alle Zeiten
den Ehrennamen: „Begründer der modernen Volksschule

und der Vater der Armenerziehung", trägt, Heinrich

Pestalozzi. Diese Pestalozzifeier gehört schon
längst der Vergangenheit an; aber jene schöne,
denkwürdige Feier ist nicht umsonst gewesen. Sie hat ihren
Hauptzweck erreicht und nachhaltig dazu beigetragen,
den Geist Pestalozzis im Schweizervolk zu wecken und
zu stärken. Es ist der Geist werktätiger Nächstenliebe;
es ist der reine, starke Zug des guten Herzens, sich
aller hilfsbedürftiger Menschen anzunehmen. Es ist die
freudige, aufopferungsvolle Hingabe zur Rettung der
armen Jugend.

Das waren Worte, die der damalige Sekundarlehrer
Auer zur Eröffnung seines Vortrages an der II.
schweizerischen Konferenz für das Idiotenwesen sprach,
die am 29./30. Mai 1899 in Aarau stattfand und der
Redner fuhr weiter:

„Dieser echte Pestalozzische Geist ist, Gott Lob, im
Schweizerlande noch lebendig. Seit Vater Pestalozzi
seine Augen für immer geschlossen hat, sind in unserem
Schulwesen gewaltige Fortschritte erzielt worden. Aber
noch bleibt die Sorge für die geistig zurückgebliebene
Jugend. Für sie wird noch viel zu wenig getan. Aber
die Zeit ist gekommen, da auch diesen geistig Armen
geholfen werden soll, damit auch diese Kinder im Verein
mit den Vollsinnigen sich ihres Lebensfrühlings freuen
können. Durch das Pestalozzijubiläum ist die Aufmerksamkeit

aller Kreise, die der Volksschule und dem
Erziehungswesen nahe stehen, neuerdings auf das traurige

Los der unglücklichen Jugend gelenkt worden.
Die gewaltigen Anstrengungen, die gegenwärtig
gemacht werden, um unser Volk und unsere Behörden
zu veranlassen, sich der geistig armen Kinder
anzunehmen, sind ein würdiger Nachklang und die schönste
Frucht der Pestalozzifeier. „Was vergangen, kehrt nicht
wieder; aber ging es Leuchtend nieder, leuchtet's lange
noch zurück!"

179


	Pestalozzi et la pédagogie nouvelle

