
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 18 (1945-1946)

Heft: 10

Artikel: Der "Vatersinn" im Werke Heinrich Pestalozzis : ein Blick auf das
Ganze seines Wirkens

Autor: Stettbacher, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851053

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heil dem neuen kommenden Jahr, Heil uns im
neuen kommenden Jahr! Dank ihm, dem Vater des

Lebens, der ewigen Quelle der Liebe! Anbetung
und ewige Verehrung dem Erlöser der Menschen

von ihrem tierischen Sinn, von der Lieblosigkeit!
Anbetung und ewige Liebe der für uns geopferten

göttlichen Liebe! Nur in seiner Anbetung und im
Glauben an ihn wird das heilige Band unsrer
Vereinigung zur Liebe in. uns selber vollendet, nur in
seiner Anbetung wird der Zweck unsrer Vereinigung

erreicht; nur in seiner Nachfolge wird der

Geist unsrer Methode ein reiner, ein erhabener, ein

dem Ganzen unsrer Natur genugtuender menschlicher

Geist. Gott gebe uns allen diesen reinen, diesen

erhabenen, diesen dem Ganzen unsrer Natur
genugtuenden Geist der Wahrheit und der Liebe.

Gott gebe uns allen ein gutes neues Jahr in Wahrheit

und1 Liebe, in treuer Vereinigung unsrer selbst

zu unserm Zweck; Gott gebe uns allen ein gutes

neues Jahr! Gott gebe es Dir, teure Gefährtin

meines Lebens, teure Teilnehmerin meiner Leiden
und alles Elends, durch die mich Gott zu meinem
Ziel führte. Gott gebe es auch Dir, lieber Sohnes-

Sohn; du verschwindest unter meinen Kindern,
als wenn du kaum mein wärest. Es ist dir wohl,
dass du unter ihnen also verschwindest. Vertraue
auf Gott und werde alles Segens Gottes teilhaftig!
Freunde meines Zwecks, Stifter, Retter und
Erhalter meines Hauses, Gott gebe Euch allen ein

gutes Jahr; er vereinige uns alle in diesem guten
neuen Jahr in seiner Liebe!

Teure, liebe Kinder, Gott gebe euch ein gutes,
gesegnetes Jahr, ein Herz voll Liebe und Dank,
so wird sein Segen auf euch ruhen.

Mein vereinigtes Haus, Männer, Frauen, Söhne,
Töchter, Gehülfen, Vereinigte alle, Gott gebe Euch
allen ein gutes Jahr! Euere Liebe sei forthin bei
mir, und mein Dank, mein inniger, herzlicher Dank
möge nie von mir weichen. Amen!

Der „Vatersinn" im Werke Heinrich Pestalozzis
Ein Blick auf das Ganze seines Wirkens

Von Prof. Dr. H. Stettbacher
Leiter des Pestalozzianums, Zürich

Heinrich Pestalozzi hat einst seine „Abendstunde
eines Einsiedlers" als Umriss alles dessen bezeichnet,
was er schreiben werde. Und in der Tat enthält diese

Schrift,, die aus der tiefsten persönlichen Not ihres
Urhebers und zugleich aus dem Gewoge von „Sturm
und Drang" hervorgegangen ist, die wesentlichen-
Ansätze zum Gesamtwerke Pestalozzis. Auch das wird
deutlich sichtbar, dass irgendwie ein Sendungsbewusst-
sein den Verfasser dieser selbsam eindringlich geprägten

Sätze bewegt. Er fühlt sich aufgerufen, Wahrheit
für die Menschen zu suchen und das schwer Erruns
gene mitzuteilen:

„O, wer nach meiner Hütte wallet,
wäre ich euch Schatten der Kraft meiner Gottheit!"

Er sieht im wahren Priester der Gottheit den Vaterstand

der Menschheit verkörpert. Die Kraft, die dem
so Geweihten zuteil wird, ist Erleuchtung durch Gott.
Erleuchtung durch Gott aber bewirkt

Liebe, Weisheit und Vatersinn.
Das sind die Grundkräfte, die im Menschen aufzurufen

sind. Viel später wird Pestalozzi den Gehalt,
den der Mensch erlangen soll, nur wenig anders
umschreiben ; er wird von „W e i s h e i t und Güte"
sprechen.

Der „Vatersinn" der „Abendstunde" aber bleibt ein
Entscheidendes im ganzen Werke Pestalozzis; er ist
ein Umfassendes: „Gott, Vater der Menschheit, Mensch,
Kind der Gottheit", das ist der Gehalt seines Glaubens.

Und dieser Gehalt muss im Staate und im Hause
verwirklicht werden, wenn sie beide ihre Bestimmung
erfüllen sollen. Vatersinn bildet Regenten; der Vatersinn

aber des echten Regenten weckt und erhält den
Brudersinn und den Kindersinn, das heisst das not¬

wendige Vertrauen, im Regierten. Dieses Vertraue n
ist die Grundlage jeder echten Gemeinschaftsbeziehung.

Das ist eine Hauptforderung Pestalozzis an Vater und
Mutter, aber auch an jeden, der sich um Jugendbildung
bemüht: Vertrauen zu bewirken. Und der
Kreis, für den diese Forderung gilt, weitet sich: er um-
fasst alle, die Verantwortung für Volk und Staat zu
übernehmen haben.

Pestalozzis Bildungsgedanken wenden sich zunächst
weit mehr an die Welt der Erwachsenen als an die
Jugend, und wenn er sich später der Fragen des
Unterrichts annimmt, geschieht es, um das Wesen der
einzelnen Fächer zu erforschen und dem Erwachsenen
— vor allem den Müttern — den Weg zur erzieherischen
Kraft zu weisen.

Zunächst wendet er sich in „Lienhard und Gertrud"
an die Erwachsenen, weil es schon längst sein Plan
war, durch einfache, anschauliche Erzählungen dem
Volk einige Grundwahrheiten zu erschliessen. War es
in der „Abendstunde" der Vatersinn, den er anrief, so
ist es hier zunächst die Mutter, die in der Wohnstube
durch Arbeit und Lehre Gemeinschaft bewirkt. Ihr
mutiges Eintreten für das Wohl der Familie führt aber
nur dadurch zum Ziel, dass ihr „Muttersinn" dem
„Vatersinn" eines neuen, allem Guten aufgeschlossenen
Regenten begegnet. Erst dies führt zur Rettunng des

verlotterten, vernachlässigten Dorfes. Der Vogt aber,
der Urheber des Verderbens, ist — wie Pestalozzi im
zweiten Teil von „Lienhard und Gertrud", zeigt — durch
falsche Erziehung zum Schädling geworden: seine
Intelligenz -ist zur Schlauheit und seine Kraft ist zur
Roheit und Gewalttätigkeit verbildet worden. Der
Gemeinde aber wird fortan durch das Zusammenwirken

175



des Landesherrn, des Geistlichen, des Schulmeisters
Glülphi, des Industriellen und der tüchtigsten Frauen
geholfen. Im dritten Teil von „Lienhard und Gertrud"
ist Pestalozzi Erzieher zum rechten
Gemeindeleben geworden; er nimmt beste
schweizerische Tradition auf und setzt in gewissem Sinne das
Werk der Reformation fort. Durch die Neuausgabe
seines Dorfromans um 1792 scheint er stark auf das
englische Genossenschaftswesen gewirkt zu haben.
Jedenfalls gehörte der englische Sozialpolitiker Owen
zu seinen Verehrern: er besuchte ihn später in Yverdon,
Die neue Schule in Bonal wird ganz ins Gemeindeleben
eingebaut. Wer eine Schule für Bauernkinder einrichten

will, muss wissen, was Bauernkinder notwendig
haben, um dereinst ihren Beruf richtig auszuüben. Auch
die Schule muss vom Vatersinn durchdrungen sein, wenn
sie ihre Aufgabe erfüllen soll. Glülphi, der neue
Schulmeister, fühlt sich als Vater der ihm anvertrauten Kinder,

und alles, was ihr ganzes Erziehen erfordert, sieht
er als zum Kreise seines Berufes gehörig an.

Das Erziehungswerk in Bonal reicht aber weit über
die Schule hinaus; es umfasst das ganze Gemeindeleben.
Man lese die Szenen im dritten Teil von „Lienhard und
Gertrud", da sich die Gemeinde am Abend vor einem
Festtag auf dem Friedhof versammelt und aufgerufen
wird, sich Rechenschaft zu geben. Ich setze nur die
eine Mahnung hin, die dort neben vielen andern sich
findet: „Erinnert euch derer, die nach euch kommen
werden, und bittet Gott, dass ihr nichts an ihnen
versäumet!" Und eine der Fragen, die an die Vorgesetzten
gerichtet werden: „Wenn du Gutes tust, tust diu es
dem Armen wie deinem: Kind?" Eindringlich klingen die
Worte, die sich an die reifere Jugend wenden: „Im
Sommer deines Lebens und im Herbst deiner Tage wirst
du umsonst Weisheit suchen, wenn du sie jetzt nicht
suchest, vergebens die Kräfte wünschen, die du jetzt
nicht übst. Was du jetzt verlierst, wirst du nie wieder
finden; und was du versäumst, wird dir versäumt sein
bis an dein Grab."

War es zunächst Pestalozzis Absicht, dem einfachen
Landvolk einige wesentliche Wahrheiten in möglichst
anschaulicher Form darzubieten, so wächst er schon in
den späteren Teilen von „Lienhard und Gertrud" in
immer umfassendere Aufgaben hinein. Die Frage nach
„Wahrheit und Menschenleben" ist ja schon in der
„Abendstunde eines Einsiedlers" gestellt worden. Eine
jener Fragen hat ja dort auch bereits ihre Beantwortung
gefunden: es sind nur die nächsten Verhältnisse, die
wahrhaft bildend wirken. Nur in diesen Verhältnissen
kommen namentlich die sozialen Beziehungen voll zur
Geltung, und nur in solcher Nähe kann sich die
Erkenntnis in die Tat umsetzen. Auf diese Tat aber
kommt es an. „Taten lehren den Menschen, und Tatein
trösten ihn." Nur in der Tat kann sich jene Fertigkeit
entwickeln, ohne welche Kenntnisse unwirksam bleiben:

die Fertigkeit, auch auf dem sittlichen Gebiet zu
leisten, was die Lehre verlangt.

•Pestalozzis Pädagogik ist eine
Pädagogik der Nähe, der Wirklichkeit und
der Tat. „In ferne Weiten schweifet die irrende
Menschheit." Das Leben in seiner Unmittelbarkeit und
seiner Fülle bildet. Es gilt darum, alle Lebensbeziehungen

richtig zu gestalten.
Für diese Gestaltung aber sind vor allem die

Erwachsenen verantwortlich; sie sind zu ihrem Erzieheramt

vorzubereiten. Pestalozzis Bestrebungen gehen
daher im Grunde auf Erwachsenenbildung. Sie gelten den
Vätern und Müttern, den Vorstehern in der Gemeinde,

den Gesetzgebern und Regenten. Dort ist Vatersinn
notwendig.

Um aber richtig führen zu können, muss man das
Wesen des Menschen ergründen. Schon in „Christoph
und Else" wendet sich Pestalozzi einzelnen Zügen
des menschlichen Verhaltens zu. Er prüft die
Einstellung zur Arbeit, die den, Menschen in ihren Bann
ziehen und derart zum Sklaven machen, kann, dass,
darob die menschlichen Beziehungen zu den nächsten
Angehörigen leiden. Oder er spricht vom Neid, der
wiederum gemeinschafts-zerstörend wirkt.

Und darum sammelt er — wie seine Aufzeichnungen
und Entwürfe zeigen — Materialien zu einem „Buch
über den Menschen". Mehr als zehn Jahre der Besinnung

und Vertiefung vergehen, bis er in den
^Nachforschungen" das Ergebnis seiner Bemühungen in einem
kleinen Band von grossem geistigen Gehalt vorlegt.
Er glaubt erkannt zu haben, dass im Menschen drei
Schichten besteheen: eine tierisfch-triebhafte, eine bloss
gesellschaftliche und eine sittlich-religiöse. Viele gehen
im Tierisch-Triebhaften zugrunde; viele verkümmern im
Bloss-Gesellschaftlichen. Der Aufstieg zum Sittlich-Religiösen

bedarf besonderer Anstrengung, für die alle
menschliche Kraft aufzurufen ist.

Bewusster als je wird Pestalozzi zu einem Erzieher
zur Kraft, wobei ihm die Kräfte des Herzens und der
Hand — die Gemütskräfte und die Kräfte der
Gestaltung — so wichtig sind wie die Kräfte des Kopfes.

In Stans verwirklicht er nochmals — wie zuvor auf
dem Neuhof — sein Bildungsprogramm in grösster
Reinheit. Dort ist er den Waisenkindern Vater und
Mutter zugleich; dort weckt er als Lehrer ihre
geistigen Kräfte, gewinnt ihr volles Vertrauen und baut
auf ihre Fortschritte ihr Selbstvertrauen und ihre
Hilfsbereitschaft auf.

Und um die Leistungen zu sichern und um den
Erziehern den Weg zu bahnen, wendet er sich in Burgdorf
und Yverdon den einzelnen Unterrichtsfächern zu. Sein
Streben und Forschen gilt dem psychologisch richtigen,
lückenlosen Aufbau des Bildungsstoffes, damit er der
geistigen Entwicklung des Zöglings angepasst sei und
zugleich so klar und einfach zur Darstellung komme,
dass die Mutter den ersten Unterricht selbst erteilen
könne und damit ihren Erziehungsbereich vertiefe. Das
ist der Sinn der „Methode", die jetzt Entscheidendes
zum Aufbau des Rechen- und Geometrieunterrichtes, des
Sprach- und Zeichenunterrichtes'beizusteuern hatte,
gerade jener Fächer, die bisher in den Volksschulen ein
ausserordentlich kümmerliches Dasein gefristet hatten.
Es mag überraschen, dass Pestalozzi, der Pädagoge der
„Anschauung", gerade diese Fächer ausbaute. Aber
es war ihm eben nicht bloss um ein „Vor-den-Sinnem-
Stehen" zu tun, sondern um ein geistiges Erfassen, und
dazu brauchte er die Mittel der Darstellung. Ihm war
klar, dass die Zahl und die Sprache als solche Mittel
Entscheidendes zu leisten haben.

Ein immer grösserer Kreis von Mitarbeitern stellte
sich in den Dienst seiner Bestrebungen. Joseph Schmid
bearbeitete die Zahl- und Formenlehre, Buss und
Ramsauer den Zeichenunterricht, Stephan Ludwig Roth den
Unterricht in den alten Sprachen, Blochmann denjenigen
in Geographie. Der Komponist Hans Georg Naegeli
wurde angeregt, den Gesangunterricht nach pestalozzi-
schen Grundsätzen aufzubauen und betonte dabei die
Bedeutung des Rhythmus, Rosette Kasthofer nahm sich
des weiblichen Bildungswesens an; der Zürcher Joh.
Konrad Näf übernahm in Yverdon die Leitung des
Taubstummenunterrichtes; Friedrich Froebel, der Begrün-

176



der des Kindergartens, wurde entscheidend beeinflusst.
Es ist ein eigenartiges Schauspiel, zu sehen, wie Pestalozzi

seine Mitarbeiter zu begeisterter Vertiefung in die
einzelnen Unterrichtsgebiete zu bewegen wusste.

Und doch war so sein Ideal nicht zu verwirklichen.
Er suchte immer wieder seine Armenanstalt, weil er
da wieder die Ganzheit zu erlangen hoffte; und als der

Verleger Cotta in Stuttgart die gesammelten Werke
Pestalozzis herauszugeben übernahm, bestimmte der fast
Siebzigjährige den Reinertrag zugunsten einer Armenanstalt,

die in Clindy, nahe bei Yverdon, ins Leben

gerufen wurde. Da wollte er wieder Vater sein in voller
Gemeinschaft des Lebens, der Lehre und der Arbeit.

Wenn er sich, wie nach dem Sturze Napoleons,
politischen Betrachtungen hingab, so war er sich klar
darüber, dass „Erziehung Anfang und Ende seiner
Politik" sei: Erziehung zur Gemeinschaft im Hause, zur
Verbundenheit in der Gemeinde, zur Ausbildung aller
Kräfte, zum Dienste den Hülfsbedürftigen gegenüber,
nicht zuletzt aber Erziehung aller, die Verantwortung
zu übernehmen hatten, zum rechten Vatersinn an
entscheidender Stelle im Staate.

Johann Heinrich Pestalozzi : Erziehung zur Menschlichkeit
Von Dr. H. Roth, Regensberg

Gedenkjahr eines Unzeitgemässen, eines „Rufers in
der Wüste". Die Welt, die während eines Jahrhunderts
seinen Ruf vernahm, hat gestern die wildesten Stürme
der Hölle über sich ergehen lassen müssen. Sie bietet
darum kaum einen Grünplatz, auf welchem fröhliche
Feste gefeiert werden könnten. Und wo wäre das Herz
das sich zu einem Festtag erheben möchte? Denn das

Menschenantlitz ist zerschlagen, seine Ebenbildlichkeit
verwüstet.

Was ist der Sinn unseres Gedenkjahres? DasWieder-
Ertönen des alten Rufes durch die Wüste? Eine Neu-

Belebung des gequälten und geknebelten Menschenherzens?

Ein Aufbruch der zertretenen Menschlichkeit?
Vor kurzem habe ich ein vergilbtes kleines Buch in

die Hand bekommen. Es ist eine Erstausgabe des
bekannten Mahnwortes „An die Unschuld, den Ernst und
den Edelmut meines Zeitalters und meines Vaterlandes",
1815 in Iferten gedruckt und mit einer von Pestalozzi
eigenhändig geschriebenen Widmung versehen. Wie 1er

bendige Glut trat es mir aus diesen Blättern entgegen.
Was könnten wir Besseres tun, als diese Glut in uns
selbst zu nähren, das Wort des Rufers Gestalt werden
zu lassen, damit es nicht ersterbe in der Wüste? Von
der Menschlichkeit redet Pestalozzi in diesem Buch,
wie er es in all seinen Werken getan hat, von ihnen
Voraussetzungen, von ihrem Werden und Wachsen und
von ihren Früchten. Er redet von ihrem Dahinschwinden
und der Erniedrigung und Verödung des menschlichen
Dasein als Folge.

Ich greife einige Kernsätze heraus:

„Die Bildung zur Menschlichkeit, die Menschenbildung

und all ihre Mittel sind in ihrem Ursprung und
in ihrem Wesen ewig die Sache des Individuums und
solcher Einrichtungen, die sich eng und nahe an
dasselbe, an sein Herz und an seinen Geist anschliessen.
Sie sind ewig nie die Sache der Menschenhaufen. Sie
sind ewig nie die Sache der Zivilisation... Unser
Geschlecht bildet sich wesentlich nur von Angesicht zu
Angesicht, nur von Herz zu Herz menschlich."

Pestalozzi nimmt hier einen Gedankengang wieder
auf, den er fast zwanzig Jahre früher in seinen
philosophischen „Nachforschungen über den Gang der
Natur..." entwickelt hatte: Der Mensch im tierischen und
im gesellschaftlichen Zustand kennt keine sittliche Kraft.
Als tierisches Wesen folgt er seiner Begieride und erfüllt
sich im Genüsse. Als gesellschaftliches Wesen fügt er
sich um seiner Sicherheit willen notwendigerweise einer
triebbeschi änkenden Ordnung. Kennzeichen des
tierischnatürlichen und gesellschaftlichen Menschen ist das

Herrschen der Selbstsucht, die Bereitschaft, Unrecht
zu tun, um selbst nicht Unrecht leiden zu müssen;
Kennzeichen des sittlichen Menschen aber ist das Gewissen.
Sittlichkeit ist der Wille zu Wahrheit und Recht und
vollendet sich in Glauben und Liebe. Die Erhebung
zum sittlichen Leben ist die Erhebung des Menschen zur
Menschlichkeit. Hier nun kommt Pestalozzi auf den
Einzelmenschen, auf das Individuum zu sprechen. Schon
in den „Nachforschungen" sagt er: „Die Sittlichkeit ist
ganz individuell; sie besteht nicht unter zweien."
Menschenbildung kann an der Masse nicht stattfinden;
sie ist ein Geschehen am Einzelmenschen. Von Angesicht

zu Angesicht, von Herz zu Herz wird wahre
Menschlichkeit Ereignis. Wenn es aber keine Erleuchtung

der Masse, sondern nur eine Erleuchtung des
Einzelnen gibt, was kann dann die neuzeitliche Tendenz
zur Vermassung des Menschen anderes bedeuten als eine
akute Gefahr der Verfinsterung und des Verlustes der
Menschenwürde

*
„Die Grundsätze der Menschenbildung liegen

unauslöschlich und unerschütterlich in der Menschennatur
selber... Die innere Kraft der Menschennatur ist die
Kraft Gottes."

Pestalozzi glaubt an den Menschen. Ihn blendet aber
nicht das Trugbild eines prometheischen Wesens. Er
glaubt an den Menschen, weil er an Gott glaubt; er hält
an der unverlierbaren Ebenbildlichkeit fesit. „Der Mensch
in seinem Wesen, was ist er?" lautet die Zentralfragie
der „Abendstunde". Die Antwort-ist bündig: „Gott ist
die naheste Beziehung der Menschheit." Damit ist auf
die Grundlage der Menschlichkeit hingewiesen. Es ist
der unverlierbare göttliche Funke in unserm Inneren.
Das ist der Adel des Menschen, und ginge er zeitlebens
in der Irre. Wenn Pestalozzi von der wahren Natur
des Menschen spricht, so meint er diese naheste
Beziehung, das Vater-Kind-Verhältnis zwischen Gott und
Mensch, meint die göttliche Kraft in jedem Einzelnen,
deren Entfaltung (zur „Individualkraft") nichts anderes;
ist als der Aufstieg vom tierischen Dasein zur Menschlichkeit.

Die Entfaltung der göttlichen Kräfte im
Menschen ist die zentrale Aufgabe der Erziehung.

*

„Im Verderben der Welt ist die Menschenbildung
nicht bloss die notwendigste, die dringendste, sie ist
auch die seltenste und schwierigste Kunst Wo soll
ich sie suchen als im Tun der Mutter, und in aller Kraft
und in aller Sorge ihres mütterlichen Sinnes, also in der
Reinheit ihrer selbst, insofern sie sich dadurch ent-

177


	Der "Vatersinn" im Werke Heinrich Pestalozzis : ein Blick auf das Ganze seines Wirkens

