Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 18 (1945-1946)

Heft: 10

Artikel: Rede an mein Haus

Autor: Pestalozzi, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851052

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rede an mein Haus

Ansprache Heinrich Pestalozzis

in Yverdon am Neujahrstag 1809

Vorbemerkung der Redaktion: Wir haben davon abgesehen,
dieses SE R -Heft zu einem dicken Jubiliumsheft zu ge-
stalten in. der Meinung, dass es zweckmissiger sei, im
Laufe dieses Jahres in zwangsloser Folge Pestalozzigedanken
und -Probleme zur Behandlung zu bringen. Heute mige
Heinrich Pestalozzi in erster Linie selbst zu Wort kommen.
Es war im Institut in Yverdon Tradition geworden, dass
Vater Pestalozzi” jeweils am Neujahrstage Mitarbeiter, Leh-
rer, Zoglinge, Hausangestellte, kurz die ganze Institufs-
familie zu einer Ansprache um sich sammelte. Diese An-
sprachen sind als grundsitzliche Rechenschaftsherichte, als
unerhort freimiitige Bekenntnisse einzigartige Dokumente sei-
nes Denkens und Fiihlens.

Pestalozzi selbst hat eine Auswahl seiner ,,Reden an mein
Haus” in der Cottaschen Gesamtausgabe seiner Schriften
verdffentlicht.  Wir folgen dem Text, den Univ.-Prof. Dr.
Walter Muschg in der Sammlung Klosterberg (Verlag Benno
Schwabe & Co., Basel, 1943) ediert hat und wihlen die
Neujahrsrede vom Jahre 1809 aus. Diese zeigt am cingehend-
sten Pestalozzis Grundgedanken, seine grosse Entdeckung
und sein erzieherisches Credo: Menschlichkeit. L.

*

Ich sehe mich wieder nach einem verflossnen
Jahr in Eurer Mitte. Ich werfe meine Gedanken
und meine Gefiihle auf den Zeitpunkt zuriick, auf
dem wir alle vor einem Jahre waren. Viele Betriib-
nisse, viele Sorgen, die ich damals hatte, haben
mich verlassen, viele Lasten, die ich damals trug,
sind mir leichter geworden. lhr alle habt zuge-
nommen an Alter und Kraft. Unsre Zahl hat stark,
sie hat sehr stark zugenommen; unsre Vereini-
gung ist grésser, sie ist viel grosser geworden;
das Zutrauen auf sie, auf unsre Vereinigung hat
zugenommen. Die Aufmerksamkeit auf unser Tun
hat, ich mochte sagen, ihren obersten Gipfel er-
reicht. Die Augen tausend und tausend edler Men-

schen sind mit grossen Hoffnungen auf uns ge-

richtet. Das Urteil erleuchteter Minner hat uns
vielseitig Gerechtigkeit widerfahren lassen, und hie
und da bietet uns innige Liebe mit Anmut die
Hand fiir unser Tun. Es scheint selber, dass der
Augenblick der Zeitumstinde unserm Tun und un-
sern Zwecken vorteilhafter geworden. Kein Un-
gliick hat uns in unserm Innern gestért. Unser
aller Gesundheit hat sich, ich méchte sagen, blii-
hend erhalten. Die Griinde unsrer allgemeinen Be-
friedigung haben sich vielseitig vermehrt und da-
mit auch die Kréfte unsers Tuns. Die Mittel der
Elementarbildung, die wir suchen, greifen immer
tiefer in die Menschennatur, sie werden immer
allgemeiner, immer zusammenhingender und ihr
Erfolg immer sichtbarer und immer entschiedener.
Unsere Umgebungen werden immer heiterer. Ich
alte zwar immer mehr, aber ich glaubte nur vor
einem Jahr noch im Gewitter meines Tages zu

vergehen und vor meinem Vergehen im Dunkel
meiner Umgebungen fiir mein Tun keine Sonne
mehr zu sehen. Aber sie scheint mir, diese liebe
Sonne, die ich nicht mehr erwartete; ein schénes,
Hoffnung bringendes Abendrot erhellt den Abend
meines Lebens. Ich denke jetzt an den Sarg, den
ich vor einem Jahr als den Ausdruck meiner Ge-
fithle und Ahnungen in mein Zimmer stellte; ich
glaubte zu sterben, ich glaubte diese Stunde nicht
mehr zu erleben. Ich glaubte noch mehr, ich fiirch-
tete noch mehr. Ach, mein Tod wire mir nichts
gewesen! Was ist der Tod einem Mann von mei-
nem Alter und von meinem Leiden? Er ist ihm
Erlésung von diesem [Leiden; er ist ihm Erlésung
vom Joch, an dem angebunden er die Last seines
L.ebens durchschleppte. Es war weit mehr. Ich
fiirchtete, das Werk, an dem meine Seele hanget,
ich fiirchtete, das Werk meines Lebens gehe zu
Grunde; ich fiirchtete, ich mochte es nicht er-
halten, ich fiirchtete, Thr mochtet es nicht erhal-
ten. Es wuchs unter meiner Hand zu schnell auf.
Nachdem es lange, lange jammervoll serbte, war
es zu schnell gross. Es schien mir wenigstens
also. Ich fiirchtete, ich musste es fiirchten, es
erliege unter seiner eignen Griésse, es erliege un-
ter der Grisse notwendiger, aber mit unsern Krif-
ten nicht verhiltnismissiger Anspriiche. Es erlag
nicht, es steht noch; Freunde, es erlag nicht, es
steht noch! Gott hat es gerettet. Die Hand der
Menschen hat es nicht gerettet, unsre Hand hat es
nicht gerettet — Gott hat es gerettet, die Hand
des Herrn hat es gerettet. Preis und Dank, hoher
seelenerhebender Preis, kindlicher, liebender Dank
ihm, dem Retter unsers Werks, dem Vater des
Lebens, dem Vater der Tage, dem Herrscher der
Jahre! Er hat uns das vergangne Jahr zum Segen
gemacht. Preis und Dank ihm, dem ewigen Vater
des Lebens, dem ewigen Leiter der Schicksale der
Menschen! Er hat mir das Werk meines Lebens
gerettet.

Ich beuge mein Angesicht, falle nieder und frage
mich selbst: Bin ich der Wohltaten meines Vaters
wiirdig? Bin ich der Rettung meines Werks und
alles dessen wert, was Gott in diesem Jahr an
mir und an meinem Haus getan? Gott, darf ich
das nur fragen? Ist der Mensch je der Wohltaten
seines Gottes wiirdig, und diirfte ich auch nur
einen Augenblick denken, dass ich der Wunder
wiirdig sei, mit welchen Gottes Vatergiite die
Schwiiche unsers ganzen Seins dies Jahr durch
alle Gefahren, denen es ausgesetzt war, durch-
gefithrt? Das Jahr war entscheidend fiir uns. Wir

170



sahen die Anspriiche des Werks, wie wir sie noch
nie sahen: wir sahen seine hohe Gewalt, wie wir
sie noch nie sahen; wir fiihlten unsre Schwiche,
wie wir sie noch nie fiihlten. Der Drang der
Umstinde hat beinahe unser Leben verschlungen.
Die Mittel, mit denen wir uns in der Lage, die
iiber unsre Krifte war, helfen wollten, haben unsre
Uebel noch vermehrt. Es falle ein ewiger Schleier
iiber das Menschliche unsers Tuns. Die erste feier-
liche Stunde dieses Jahrs sei dem Dank geweiht,
den wir dem Retter unsers Werks, dem Vater
unsers Lebens, den wir der ewigen Quelle alles
Heiligen, alles Guten, das in unsrer Verbindung
liegt, schuldig sind.

Ich will ihm danken; ich will in mich selber ge-
hen; ich will es erkennen, wie wenig ich seiner
Giite, wie wenig ich es wert war, dass er das
Werk meines Lebens also errettete. Guter Gott,
wie viel fordert es, dasselbe auch nur in die Hand
zu nehmen! Vater im Himmel, welchen Umfang
von Pflicht legt auch nur der Traum meines Werks
mir auf! Ich darf die Ausdehnung dieser Pflich-
ten mir selber kaum denken. Furcht und Scham-

réte miissen mich ergreifen, wenn ich mir vor-

stelle, welche Anspriiche die Religion, die Mensch-
heit und die Grgsse meines Hauses, in dem die
nihern Meinigen gleichsam verschwinden, in mei-
ner Stellung auf mich machen. Was habe ich
getan, dass ich den Umfang von Lasten auf meine
Schultern nahm? Dem Grabe nahe, das Bediirf-
nis der Ausruhung mehr als je fithlend, zum Ge-
wohnlichen zu schwach, unruhig fast bei jedem
Vorfall, unvorsichtig fast bei jeder Gefahr, un-
iiberlegt fast in jedem Entschluss, ungeschickt,
unbehiilflich und ungewandt fast in allem, was ich
anfangen und leiten sollte, sehe ich mich bei Euch
in Lagen hineingeworfen, die die héchste Ruhe,
die grosste Vorsicht, die tiefste Ueberlegung und
die hochste Geschicklichkeit und Gewandtheit, de-
ren je ein menschliches Werk bedurfte, anspre-
chen. Ich hatte dabei keinen Gegensatz gegen al-
les dieses, was mir also mangelte, als meine Liebe
und meine Ahnung des méglichen Guten, die mich
nie verliess. Aber diese Ahnung und diese Liebe
war fiir mein Werk durchaus weder durch ver-
hiltnismiissige innere Krifte noch durch verhilt-
nismissige dussere Mittel unterstiitzt. So stand
mein Unternehmen Jahre lang. Doch es war nicht
mein Unternehmen; ich suchte nicht, was ich fand;
ich kannte das Meer nicht, in das ich hinschwim-
men musste, da ich mich in den Strom warf, der
nun in ihm seinen Ausgang findet. Es ist nicht
mein Werk, was ich tue; ich habe nicht begonnen,
was sich um mich her vollendet; ich vollende nicht,
was ich nicht begonnen. Ich stehe da, umrungen
von Wohltaten des Schicksals, die das Schicksal
jetzt selber leitet; ich stehe da, umrungen von

gottlichen Wohltaten, die Gott selber leitet; ich
stehe da, umrungen von Menschen, von Freunden,
die mir Gott selber gegeben und die Gott selber
leitet. Mein Werk besteht durch Euch, Freunde,
die ihr mich umgebet; mein Werk besteht durch
Euch. Ich habe immer weniger teil daran. Meine
Kraft, daran teilzunehmen, so klein als sie je
war, wird immer noch kleiner. Was geschehen
ist, ist durch Euch geschehen, und was noch ge-
schehen muss, muss durch’ FEuch geschehen. Got-
tes Vorsehung wird mich das Ungliick nicht er-
leben lassen, Euch zu verlieren und neue Stiitzen
meines Werks suchen zu miissen. Ich mgchte Euch
danken — aber was sind Worte des Danks fiir das,
was lhr mir seid? Was sind Worte des Danks fiir
das, was lhr meinem Werk waret? Wehmut er-
greift mich. Wie wenig bin ich Euch fiir das, was
Ihr mir seid. Ich gehe in mich selber, ich erkenne,
wie sehr ich meinem Werk mangle; ich erkenne,
wie meine Schwichen fast mehr Hindernisse in
mein Werk legen, als es fordern. Ich sollte bei
meinem Werk in jedem Fall mir selber michtig
sein, und wie wenig bin ich es wirklich! Wie schr
lasse ich mich durch den Eindtuck des Gegenwiir-

-tigen hinreissen und sehe nicht auf das, was dem

Augenblick vorherging und was auf ihn folgen
wird., Wie oft war mein Gefiihl von dem Drang der
Bediirfnisse des Augenblicks dahin gebracht, nicht
mit der Ruhe und dem Wohlwollen zu handeln,
welche die Umstinde selber so sehr fordern. Ich
forderte von Euerer Jugend das, worin ich Euch
in meinem Alter mit meinem Beispiel nicht voran-
ging. Ich schlug mit meiner Lebhaftigkeit oft da
den Mut nieder, wo ans Herz gehende Liebe ihn
hiitte erheben sollen. Oft zerriss ich selber die
Fiden des Bandes, deren heiliges Gewebe meinem
Haus sein Dasein gab, die Fiden, aus deren heili-
ger Vereinigung das Werk meines Lebens wie aus
der Hand Gottes herausging. Selbst meine Liebe,
die der einzige Gegensatz der Schwiche in allem
meinem Tun ist, selbst diese Liebe schien oft in
mir zu verschwinden; ich schien in mir selber zu
erliegen. Die heilige Ahnung des Guten, der ich
folgte, verdunkelte sich in Unwillen iiber die
Schwierigkeiten dieses Guten. O Gott, so wenig
machte ich mich aller Wohltaten wiirdig, die du
mir erwiesen!

Wire mein Werk zu Grunde gegangen, icP
schriebe es mir selbst zu und niemand anderm,
ich konnte es niemand anderm zuschreiben. Aber
Gott hat es errettet; er hat es mitten durch alle
meine Schwiichen, er hat es mitten durch alle meine
Verirrungen errettet. Es steht noch, ihm sei es ge-
dankt! Es steht noch als Gotteswerk; als solches
ist es ein Wunder der Vorsehung. Als Menschen-
werk ist es nicht mein Werk, als solches ist es
das Werk unserer Vereinigung. Es ist das Resul-

171



tat alles dessen, was Ihr fiir dasselbe seit seinem
Anfang getan habet. Es ist das Werk einer grossen
Liebe, eines grossen Vertrauens, einer edlen Treue,
die Ihr von Anfang mir zeigtet; es ist das Werk
einer so langen, mit vielen Aufopferungen, mit
vielen Miihseligkeiten verbundenen Mitwirkung fiir
meine Zwecke. Es ist das Resultat vieler Talente,
die mir mangelten, vieler Krifte, die ich nicht
hatte, vieler Kenntnisse und vieler Fertigkeiten,
die ich nicht besass.'Es forderte zu seiner Aus-
fithrung Ménner, deren Charakter dem meinigen
geradezu entgegenstand. Es forderte Minner, die
die Schwichen meines Charakters nicht haben.
Meine Unruhe, meine [.ebhaftigkeit, mein blindes
Vertrauen, die Ungleichheit meines Mutes, sein
wechselndes Himmelansteigen und wieder in den
Boden Versinken, mein driickendes Zuweitgehen
im Ahnden des missbrauchten Vertrauens, der
ganze Umfang meiner I.ebensschwiiche und ihre
Erhéhung durch mein Alter —— dies alles hitte
meinem Werk schon lange seinen Tod bereitet,
hitte Gott Euch mir nicht an meine Seite gege-
ben. Wenn ich ihm fiir die Wunder seiner Ob-
hut iiber mein Werk, wenn ich ihm seine himm-
lische Rettung danke, so danke ich Euch, verei-
nigte I'reunde, seine Rettung. Und
wenn ich in Demut wund Zerknirschung der
Schwiiche bewusst bin, mit der ich der ob mei-
nem Werk waltenden Vorsehung mehr entgegen-
wirkte als in Uebereinstimmung handelte, wenn
ich in dieser feierlichen Stunde dem himmlischen
Retter meines Tuns vor Eurem Angesichte gelobe,
seiner Giite mehr wiirdig zu werden, so gelobe
ich auch Euch, vereinigte Freunde — mit vollem
Bewusstsein, dass ich mit meiner Schwiche auch
oft Eurem bessern Einfluss fiir mein Werk mehr
im Wege stand als dasselbe forderte — in die-
ser feierlichen Stunde, gegen meine Schwichen

menschliche

mehr auf meiner Hut zu sein, mich tiglich mehr

zu iiberwinden und in allen Stiicken in Ueberein-
stimmung mit Fuch dem grossen Ziel meines Le-
bens entgegen zu gehen! Freunde, liebe edle Man-
ner, wir sind durch Vereinigung, was wir sind,
Gott, der ob uns wachet, erhalte das Band unsrer
vereinigten Treue! Es war in unsrer selbstsiichti-
gen, alle inneren Bande der Menschennatur tig-
lich mehr auflésenden Welt ein seltenes Beispiel,
die lange Vereinigung unsrer Armut und unsrer
Aufopferungen zu sehen. Es erhob vieler Menschen
Herzen zum erneuerten Glauben an das Gottliche,
an das Ewige, das in der Menschennatur liegt.
Sollte meine Schwiiche, sollte Euere Schwiche die-
ses Band zerreissen? Davor behiite uns Gott! Nein,
nein, in dieser feierlichen Stunde geloben wir uns
von neuem, dem Heiligen, Ewigen, das in unsrer
Vereinigung liegt, getreu zu sein, die Erwartung
der Menschheit nicht zu tduschen, dem Werk, das

wir mit Gottes Hiilfe so weit aufgebaut haben,
mit erneuerten Kriiften zu leben! Du allmichti-
ger ob uns waltender Vater, vollende das Wunder
deiner Gnade an mir! Erhalte mir das Herz mei-
ner Freunde bis an mein Grab! Erhalte das Band
ihrer Vereinigung, bis vollendet ist das Werk, das
du in unser Herz legtest und mit deiner Gnade
bis jetzt beschiitztest! Erhalte in mir, o Gott, 0
mein Schopfer, erhalte die einzige Kraft in mir,
die du mir gegeben — erhalte meine Liebe in mir!
Lass mich in keiner Stunde meines Lebens den
Dank vergessen, den ich dir, lass mich in keiner
Stunde meines Lebens den Dank vergessen, den
ich meinen vereinigten Freunden schuldig bin. Er-
neuere meine Liebe zu dir. Erneuere meine Liebe
zu dem hoffnungsvollen Kreis der Kinder, die mich
umgeben. Auf ihnen ruht der Trost meines ILe-
bens. Sie, sie werden, sie sollen iiber den Wert
meines Lebens entscheiden. Es hat keinen andern,
es soll keinen andern haben als denjenigen, der
sich an ihnen erprobt.

Ich wende mich an euch, innig geliebte Jiing-
linge und Midchen, ich wende mich in dieser
feierlichen Stunde dés angetretenen neuen Jahres
an euch, innig geliebte Kinder. In der Fiille mei-
ner Vatergefiihle, was soll ich zu euch sagen?
Ich moéchte euch alle an mein Herz driicken und
weinen vor Freude und danken, dass mein Vater
im Himmel mich zu euerem Vater gemacht. Ich
mochte hinfallen auf meine Knie und zu ihm, mei-
nem Vater im Himmel, sagen: Herr, siche, hier
bin ich und die Kinder, die du mir gegeben hast!
Ich méchte hinfallen auf meine Knie und zu ihm
sagen: Verzeih mir, Vater, ich war diesen Gelieb-
ten bei fernem nicht, was ich ihnen hitte sein
sollen; verzeih mir, ich war nicht ihr Vater, wie
ich ihr Vater hitte sein sollen. Ich méchte hin-
fallen auf meine Knie und zu ihm sagen: Herr, du
kennst meine Schwiche, die Last, die du auf meine
Schultern gelegt, ist zu gross fiir mich; du hast
mir sie gegeben, hilf mir sie tragen und gib mir
und allen, die du berufen hast, mit mir Vater an
diesen Kindern zu sein, deinen heiligen Geist, den
Geist der Liebe und Weisheit, den Geist Jesu
Christi, dass wir das Werk, das wir von deiner
Hand empfangen, durch deine Kraft gestirkt, hei-
lig vollenden; dass wir unsre Kinder im Glauben
an deine Liebe und an der Hand unsrer Liebe zu
deinen Kindern machen. O Vater, gib mir Gnade,
dass ich von nun an ganz meinem Werk, ganz
diesen deinen Kindern, die durch deine Hand mein
sind, lebe und unzerstreut und unzerrissen mich
meinem Werke weihe. Mach mich jede Zerstreu-
ung, jede Entfernung meiner Sinne von der An-
hianglichkeit an diese meine Kinder und an die
Pflichten, die ich fiir sie habe, als grosse und un-
verzeihliche Siinde und Schande ansehen. Lags

172



mich, o Gott, an dem Heil dieser Kinder wie an
meinem eignen mit Furcht und Zittern wirken.
O Gott, lass mich von nun an ihr Heil als das
Eine, das not tut, als das Eine, das mir not tut,
fithlen, erkennen und verehren. Gib mir den ern-
sten, unerschiitterlichen Glauben, wenn ich diesem
Einen, das not tut, ein Geniige leiste, so werde
alles Uebrige, was ich wiinsche, zugetan, durch
dich hinzugetan werden. Ich will in dieser Stunde,
ich will in diesem Augenblick anfangen, was ich
mir jetzt vor Gott vorgenommen und wozu ich
vor seinem Angesicht vor euch, versammelte
Freunde, mich in dieser heiligen Stunde mit feier-
lichem Ernst verpflichte.

Innig geliebte Kinder, auch ihr sollt in dieser
feierlichen Stunde euer Herz zu eurem Vater im
Himmel erheben und ihm versprechen, seine Kin-
der zu sein, mit Dank und Ergebenheit seine Kin-
der zu sein! Kinder, euer Gliick ist gross. In einem
Zeitpunkt, in dem die grosse Mehrheit der Kinder
in der Verwilderung und Verwahrlosung dahingeht,
nur die Not zu ihrem ILehrmeister und die Leiden-
schaft zu ihrem Wegweiser hat, in Tagen, wo
selber so viele, so unzihlig viele von den bessern
und gliicklicheren unter den Kindern, unter einem
Gemisch von Hirte, Gewalt und béser Fiihrung
leidend, von der Natur abgelenkt, nicht erzogen,
sondern nur zu einem einseitigen Scheinwissen und
zu ebenso einseitigen Schein- und Modefertigkei-
ten hingefiihrt und also der Welt aufgeopfert wer-
den, werdet ihr der Verwilderung und der Ver-
wahrlosung nicht preisgegeben; die Not ist in kei-
nem Stiick euer boser Ratgeber, ebensowenig wer-
den die misslichen Triebe der Leidenschaft zu
eurer Bildung benutzt. In unsrer Mitte wird we-
der die Eitelkeit noch die Furcht, weder Ehre noch
Schande, weder Belohnung noch Strafe, wie sonst
beinahe allgemein, kiinstlich und absichtlich in Be-
wegung gesetzt, um euch den Weg des Lebens

zu zeigen, den ihr wandeln sollt. Gottes Natur,

die in euch ist, wird in euch heilig geachtet. Ihr
seid in unsrer Mitte, wozu euch Gottes Natur in
euch und ausser euch hinruft. Wir brauchen keine
bise Gewalt gegen eure Anlagen und gegen eure
Neigungen; wir hemmen sie nicht, wir entfalten
sie nur; wir legen nicht in euch hinein, was unser
ist, wir legen nicht in euch hinein, was durch uns
selber verdorben, also in uns vorliegt, wir entfal-
ten in euch, was unverdorben in euch selber vor-
liegt. Thr erlieget in unsrer Mitte unter dem Un-
gliick nicht, euer ganzes Sein, eure ganze Mensch-
lichkeit der Ausbildung einer einzelnen Kraft, einer
einzelnen Ansicht eurer Natur untergeordnet und
ihr dadurch aufgeopfert zu sehen. Es ist ferne von
uns, aus euch Menschen zu machen, wie wir sind.
Es ist ferne von uns, aus euch Menschen zu ma-
chen, wie die Mehrheit unsrer Zeitmenschen sind.

Ihr sollt an unsrer Hand Menschen werden, wie
eure Natur will, wie das Géottliche, das Heilige,
das in eurer Natur ist, will, dass ihr Menschen
werdet. Vater im Himmel, gib, dass es uns gelinge,
dass das Ziel unsers Tuns endlich einmal an euch
und durch euch sichtbar und unwidersprechlich
werde! Die Menschen um uns her erkennen, dass
wir uns bei unserm Tun nicht euern Verstand,
nicht eure Kunst, sondern eure Menschlichkeit zum
letzten Ziel unsrer Bemiihungen setzen. Nein, nein,
es ist ferne von mir, mich hinzugeben der List und
der Kunst meines Geschlechts, in den Schranken,
in denen es sein Werk treibt; es ist ferne von mir,
durch mein Werk ¢ine beschrinkte Ausbildung
der niedrigen Anlagen der Menschennatur und ihrer
sinnlichen Krifte zu erzielen. O Gott, nein, ich
suche durch mein Tun Erhebung der Menschen-
natur zum Hgchsten, zum Edelsten — ich suche
seine Erhebung durch Liebe und erkenne nur in
ihrer heiligen Kraft das I'undament der Bildung
meines Geschlechts zu allem Géttlichen, zu allem
Ewigen, das in seiner Natur liegt. Ich achte alle
Anlagen des Geistes und der Kunst und der Ein-
sicht, die in meiner Natur liegen, nur fiir Mittel
des Herzens und seiner gottlichen Erhebung zur
Liebe. Ich erkenne nur in der Erhebung des Men-
schen die Mgglichkeit der Ausbildung unsers Ge-
schlechts selber zur Menschlichkeit. Liebe ist das
einzige, das ewige I'undament der Bildung unsrer
Natur zar Menschlichkeit. Der Irrtum war gross
und die T#duschung unermesslich, dass man glaubte,
ich suche die Ausbildung der Menschennatur durch
cinseitige Kopfbildung, ich suche sie durch die
Einseitigkeit des Rechnens und der Mathematik;
nein, ich suche sie durch die Allseitigkeit der
Liebe. Nein, nein, ich suche nicht Bildung zur
Mathematik, ich suche Bildung zur Menschlich-
keit, und diese entquillt nur durch die Liebe. Euer
Leben, euer ganzes Leben, meine Kinder, zeige,
dass das ganze Ziel meines Tuns nur Liebe und
Erhebung zur Menschlichkeit durch Liebe ist. Es
wird es zeigen. Der Irrtum, dass ich etwas an-
deres als Menschlichkeit, der Irrtum, dass ich nur
mit meiner Methode bessere Brotmittel fiir den
armen, fiir den hungrigen Mann im Land. suche,
dieser Irrtum wird verschwinden. Innig geliebte
Kinder, ihr werdet ihn verschwinden machen. Man
hat diesen Irrtum nicht aus mir selber, man hat
ihn nicht aus meinem Tun, man hat ihn nicht aus
meiner Fiihrung von euch, man hat ihn nur aus
den Augenblicks-Ansichten meiner Biicher, aus den
speziellen Mitteln der Entfaltung einzelner An-
lagen und Krifte geschopft.

Euer Dasein ist ein Widerspruch gegen diese
Meinung, der mein Herz erhebt. Ich habe euch
seit eurem Examen nur gestern einen Augenblick

173



gesehen, wenig mit euch geredet; noch ist mein
Herz voll von Riihrung. Die Elendigkeiten mecha-
nischer Fertigkeiten, die wir mitnahmen, wie we-
nig waren sie im Ganzen euers Seins. Freiheit,
Mut, erhebendes Streben zum Hoéhern, zum Ed-
lern, das ist, was ich auf eurer Stirne, was ich
in euerm Auge, was ich in euren Blicken, in eu-
rem ganzen Sein las. In vielen Augen strahlte
die Wonne der Liebe. Ruhe lag auf den Lippen
eurer Kraft. IThr waret weit mehr, was ihr selbst
seid, was ihr von Gottes wegen seid, als was
wir aus euch machen. Die Talente, die ihr selber
habt, erschienen in ihrer FEigenheit, wie ihr sie
habt, und nicht, gar nicht, wie wir sie euch ge-
ben. Freilich zerreissen unsre Mittel die Bande
der Torheit, der Selbstsucht und Elendigkeit un-
sers Zeitgeistes. Man darf in unsrer Mitte arm
sein. Man darf in unsrer Mitte die Mittel der
Kunstbildung, die uns durch Reichtum und Gunst
erreichbar sind, alle mangeln und doch Anspruch
an jede FErhebung des Geistes und des Ilerzens
machen, zu der die Menschennatur geboren ist.
Wir sprechen das Wort: Wer zum Heufressen
geboren ist, der mag Heu fressen, in unsrer Mitte
nicht aus. Wir kennen keinen Menschenstand, der
geboren sein soll, um bloss viehisch zu leben. Wir
glauben, die erhabenen Anlagen der Menschennatur
finden sich in jedem Stand und in jeder Lage des
Menschen. Wir glauben, so wie jeder, der Recht
tut, angenehm ist vor Gott, seinem Schépfer, so
solle auch jeder, dem Gott selbst hohe Krifte des
Geistes und des Herzens gegeben, angenehm sein
vor der Menschen Augen und in ihrer Mitte Hand-
bietung finden zur Entfaltung der Anlagen, die
Gott ihm selber gegeben. Darum vereinfachen wir
die Mittel dieser Entfaltung, und darum bauen wir
sie auf die heilige Kraft der Liebe. Kinder, dass
diese Liebe in euch wachse und in euch gesichert
werde, das ist alles, was wir fiir unsern Zweck
brauchen. Der Unterricht als solcher und an sich
bildet keine Liebe, so wenig als er als solcher
und an sich Hass bildet. Darum aber ist er auch
nicht das Wesen der Erziehung. Die Liebe ist ihr
Wesen. Sie allein ist dieser ewige Ausfluss der
Gottheit, die in uns thronet, sie ist der Mittel-
punkt, von dem alles Wesentliche in der Erzie-
hung ausgeht. Alle Bemiihungen, euch verstindig,
alle Bemiithungen, euch geschickt zu machen, wel-
che Ausdehnung diese Bemiithungen immer haben
und mit welcher Kunst und mit welcher Kraft sie
auch betrieben worden, sie sind alle umsonst, wenn
sie nicht auf die gottliche Kraft der Liebe ge-
griindet sind. Wenn der Mensch auch Berge ver-
setzen konnte, hitte aber die Liebe nicht, so wire
er ein ténendes Erz und eine klingende Schelle.
Meine Kinder, welche Kraft sie auch in euch ent-
faltet, ihr Wert ist nur dann sicher, ihr Wert ist

nur dann gross, wenn sie sich in der Liebe ent-
faltet.

Die Elementarbildung der Menschennatur ist die
Bildung unsers Geschlechts zur Liebe, aber freilich
nicht Bildung zu einer blinden, nein, das nicht,
sie ist eine Bildung der Menschennatur zur sehen-
den Liebe. Wie sie unser Geschlecht durch unser
Herz gottlich erhebt, also gibt sie ihm durch die
Bildung seiner Geistes- und seiner Kunstkrifte
menschliche Mittel eines hohen gottlichen Lebens.
Sie bringt durch eine naturgemisse Entfaltung
diese menschlichen Krifte mit dem Géottlichen, das
in unsrer Natur ist, mit dem Himmlischen im Her-
zen, mit Liebe, Dank und Vertrauen und mit den
hohen Ahnungen des Ewigen und Unendlichen, de-
ren unser Herz fihig ist, in Uebereinstimmung.
Sie bringt die sittlichen, die intellektuellen und die
Kunstkrifte unsrer Natur in Uebereinstimmung
und macht uns durch diese Uebereinstimmung zu
Menschen; ohne sie kann es der Mensch nie sein.
Nein, er kann ohne auf Liebe gebaute und von
ihr ausgehende Bildung seines Geistes und seiner
Kunst nie im hohen, wiirdigen Sinn des Wortes
Mensch werden, aber dahin, dahin, zu dieser auf
Liebe gebauten und von ihr ausgehenden Mensch-
lichkeit ists auch allein, wohin wir dich, geliebte,
mir anvertraute Jugend, erheben wollen. Wir ken-
nen keinen Mittelpunkt eurer Fiihrung als Liebe,
als unsre Liebe, als eure Liebe, als Gottesliebe, als
Menschenliebe. Was wir tun, was wir nur an euch
tun, so ist Liebe das letzte Ziel alles unsers Tunsy;
auch unser #usserliches Lernen hat keinen andern
Zweck.

Machen wir euch rechnen, so ist unser Rechnen
ein Mittel eurer Liebe, machen wir euch Gottes
Natur erkennen, so ist Gottes Natur fiir euch ein
Mittel der Liebe. Es ist euch ein Mittel der hich-
sten, der erhabensten, der reinsten, der einzig
ganz und ewig reinen Liebe unsrer Natur. Was ihr
immer tut, jede Kraft, die ihr entfaltet zum Dienst
eurer Natur, ihr entfaltet in unsrer Hand Krifte
der Liebe, selber wenn ihr euern L.eib schwenket,
um gewanldt zu werden in allem Dienst des Lebens,
selber wenn die Trommel schldgt und ihr in harten
Reihen dasteht, wie wenn ihr nur ein Leib und
keine Seele wiret, selber wenn das Feuergewehr,
das den Geist und das Herz unsrer Zeit verschlingt,
auf euern Schultern blitzt — ihr entfaltet an uns-
rer Hand und im Ganzen der Umgebungen und
Eindriicke, in denen ihr lebet, nur Liebe, nur Men-
schenliebe, nur Vaterlandsliebe. Das einzige Band
unserer Vereinigung ist die Liebe, und die einzige
Siinde unsers Zusammenseins, die einzige Siinde
unsrer Vereinigung ist Lieblosigkeit.

Ob uns ist Gott — ob uns, ob dem reinen Zweck
unsrer Vereinigung ist die Quelle der Liebe, der
Vater, der Geber der Liebe — ob uns ist Gott.

174



Heil dem neuen kommenden Jahr, Heil uns im
neuen kommenden Jahr! Dank ihm, dem Vater des
Lebens, der ewigen Quelle der Liebe! Anbetung
und ewige Verchrung dem Erlgser der Menschen
von ihrem tierischen Sinn, von der Lieblosigkeit!
Anbetung und ewige Liebe der fiir uns geopferten
gottlichen Liebe! Nur in seiner Anbetung und im
Glauben an ihn wird das heilige Band unsrer Ver-
einigung zur Liebe in uns selber vollendet, nur in
seiner Anbetung wird der Zweck unsrer Vereini-
gung erreicht; nur in seiner Nachfolge wird der
Geist unsrer Methode ein reiner, ein erhabener, ein
dem Ganzen unsrer Natur genugtuender menschli-
cher Geist. Gott gebe uns allen diesen reinen, die-
sen erhabenen, diesen dem Ganzen unsrer Natur
genugtuenden Geist der Wahrheit und der Liebe.
Gott gebe uns allen ein gutes neues Jahr in Wahr-
heit und Liebe, in treuer Vereinigung unsrer selbst
zu unserm Zweck; Gott gebe uns allen ein gutes
neues Jahr! Gott gebe es Dir, teure Geféhrtin

meines Lebens, teure Teilnehmerin meiner Leiden
und alles Elends, durch die mich Gott zu meinem
Ziel fithrte. Gott gebe es auch Dir, lieber Sohnes-
Sohn; du verschwindest unter meinen Kindern,
als wenn du kaum mein wirest. Es ist dir wohl,
dass du unter ihnen also verschwindest. Vertraue
auf Gott und werde alles Segens Gottes teilhaftig!
Freunde meines Zwecks, Stifter, Retter und Er-
halter meines Hauses, Gott gebe FEuch allen ein
gutes Jahr; er vereinige uns alle in diesem guten
neuen Jahr in seiner Liebe!

Teure, liebe Kinder, Gott gebe euch ein gutes,
gesegnetes Jahr, ein Herz voll Liebe und Dank,
so wird sein Segen auf euch ruhen.

Mein vereinigtes Haus, M#nner, Frauen, Sthne,
Téchter, Gehiilfen, Vereinigte alle, Gott gebe Euch
allen ein gutes Jahr! Euere Liebe sei forthin bei
mir, und mein Dank, mein inniger, herzlicher Dank
mpge nie von mir weichen. Amen!

Der ,,Vatersinn“ im Werke Heinrich Pestalozzis
Ein Blick auf das Ganze seines Wirkens

Von Prof. Dr. H. Stettbacher
Leiter des Pestalozzianums, Ziirich

Heinrich Pestalozzi hat einst scine , Abendstunde
eines Einsiedlers” als Umriss alles dessen bezeichnet,
was er schreiben werde. Und in der Tat enthilt diese
Schrift, die aus der tiefsten persdnlichen Not ihres
Urhebers und zugleich aus dem Gewoge von ,Sturm
und Drang” hervorgegangen ist, dic wesentlichen- An-
sitze zum Gesamtwerke Pestalozzis. Auch das wird
deutlich sichtbar, dass irgendwie ein Sendungsbewusst-
sein den Verfasser dieser seibsam eindringlich geprag-
ten Sitze bewegt. Er fiihlt sich aufgerufen, Wahrheit
fiir die Menschen zu suchen und das schwer Errun-
gene mitzuteilen:

,O, wer nach meiner Hiitte wallet,

wire ich euch Schatten der Kraft meiner Gottheit!”
Er sieht im wahren Priester der Gottheit den Vater-
stand der Menschheit verkdrpert. Die Kraft, die dem
so Geweihten zuteil wird, ist Erleuchtung durch Gott.
Erleuchtung durch Gott aber bewirkt

Liebe, Weisheit und Vatersinn.
Das sind die Grundkrifte, die im Menschen aufzu-
rufen sind. Viel spiter wird Pestalozzi den Gehalt,

den der Mensch erlangen soll, nur wenig anders um-
schreiben; er wird von ,Weisheit und Giite”
sprechen. ‘

Der ,,Vatersinn’ der ,,Abendstunde’’ aber bleibt ein
Entscheidendes im ganzen Werke Pestalozzis; er ist
ein Umfassendes: ,,Gott, Vater der Menschheit, Mensch,
Kind der Gottheit”, das ist der Gehalt seines Glau-
bens. Und dieser Gehalt muss im Staate und im Hause
verwirklicht werden, wenn sie beide ihre Bestimmung
erfiillen sollen. Vatersinn bildet Regenten; der Vater-
sinn aber des echten Regenten weckt und erhilt den
Brudersinn und den Kindersinn, das heisst das not-

wendige Vertrauen, im Regierten. Dieses Vertrauen
ist die Grundlage jeder echten Gemeinschaftsbeziehung.

Das ist eine Hauptforderung Pestalozzis an Vater und
Mutter, aber auch an jeden, der sich um Jugendbildung
bemitht: Vertrauen zu bewirken Und der
Kreis, fiir den diese Forderung gilt, weitet sich: er um-
fasst alle, die Verantwortung fiir Volk und Staat zu
iibernehmen haben.

Pestalozzis Bildungsgedanken wenden sich zunachst
weit mehr an die Welt der Erwachsenen als an die
Jugend, und wenn er sich spiter der Fragen des
Unterrichts annimmt, geschieht es, um das Wesen der
einzelnen Ficher zu erforschen und dem Erwachsenen
— vor allem den Miittern — den Weg zur erzieherischen
Kraft zu weisen.

Zunichst wendet er sich in ,Lienhard und Gertrud”
an die Erwachsenen, weil es schon ldngst sein Plan
war, durch einfache, anschauliche Erzahlungen dem
Volk einige Grundwahrheiten zu erschliessen. War es
in der ,,Abendstunde’ der Vatersinn, den er anrief, so
ist es hier zunachst die Mutter, die in der Wohnstube
durch Arbeit und Lehre Gemeinschaft bewirkt. Thr mu-
tiges Eintreten fiir das Wohl der Familie fithrt aber
nur dadurch zum Ziel, dass ihr ,,Muttersinn’” dem
,Vatersinn” eines neuen, allem Guten aufgeschlossenen
Regenten begegnet. Erst dies fithrt zur Rettunng des
verlotterten, vernachldssigten Dorfes. Der Vogt aber,
der Urheber des Verderbens, ist — wie Pestalozzi im
zweiten Teil von ,Lienhard und Gertrud” zeigt — durch
falsche Erziehung zum Schidling geworden: seine In-
telligenz st zur Schlauheit und seine Kraft ist zur
Roheit und Gewalttatigkeit verbildet worden. Der Ge-
meinde aber wird fortan durch das Zusammenwirken

N

175



	Rede an mein Haus

