
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 18 (1945-1946)

Heft: 10

Artikel: Rede an mein Haus

Autor: Pestalozzi, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rede an mein Haus
Ansprache Heinrich Pestalozzis

in Yverdon am Neujahrstag 1809

Vorbemerkung der Redaktion: Wir haben davon abgesehen,
dieses S E R - Heft zu einem dicken Jubiläumsheft zu
gestalten in > der Meinung, dass es zweckmässiger sei, im
Laufe dieses Jahres iri zwangsloser Folge Pestalozzigedanken
und -Probleme zur Behandlung zu bringen. Heute möge
Heinrich Pestalozzi in erster Linie selbst zu Wort kommen.
Es war im Institut in Yverdon Tradition geworden, dass

„Vater Pestalozzi" jeweils am Neujahrstage Mitarbeiter, Lehrer,

Zöglinge, Hausangestellte, kurz die ganze Institutsfamilie

zu einer Ansprache um sich sammelte. Diese

Ansprachen sind als grundsätzliche Rechenschaftsberichte, als
unerhört freimütige Bekenntnisse einzigartige Dokumente
seines Denkens und Fühlens.

Pestalozzi selbst hat eine Auswahl seiner „Reden an mein
Haus" in der Cottaschen Gesamtausgabe seiner Schriften
veröffentlicht. Wir folgen dem Text, den Univ.-Prof, Dr.

Walter Muschg in der Sammlung Klosterberg (Verlag Benno
Schwabe & Co., Basel, 1943) ediert hat und wählen die

Neujahrsrede vom Jahre 1809 aus. Diese zeigt am eingehendsten

Pestalozzis Grundgedanken, seine grosse Entdeckung
und sein erzieherisches Credo: Menschlichkeit. L.

*
Ich sehe mich wieder nach einem verflossnen

Jahr in Eurer Mitte. Ich werfe meine Gedanken
und1 meine Gefühle auf den Zeitpunkt zurück, auf
dem wir alle vor einem Jahre waren. Viele Betrübnisse,

viele Sorgen, die ich damals hatte, haben
mich verlassen, viele Lasten, die ich damals trug,
sind mir leichter geworden. Ihr alle habt
zugenommen an Alter und Kraft. Unsre Zahl hat stark,
sie hat sehr stark zugenommen; unsre Vereinigung

ist grösser, sie ist viel grösser geworden;
das Zutrauen auf sie, auf unsre Vereinigung hat
zugenommen. Die Aufmerksamkeit auf unser Tun
hat, ich möchte sagen, ihren obersten Gipfel
erreicht. Die Augen tausend und tausend edler
Menschen sind mit grossen Hoffnungen auf uns
gerichtet. Das Urteil erleuchteter Männer hat uns
vielseitig Gerechtigkeit widerfahren lassen, und hie
und1 da bietet uns innige Liebe mit Anmut die
Hand für unser Tun. Es scheint selber, dass der
Augenblick der Zeitumstände unserm Tun und un-
sern Zwecken vorteilhafter geworden. Kein
Unglück hat uns in unserm Innern gestört. Unser
aller Gesundheit hat sich, ich möchte sagen,
blühend erhalten. Die Gründe unsrer allgemeinen
Befriedigung haben sich vielseitig vermehrt und
damit auch die Kräfte unsers Tuns. Die Mittel der
Elementarbildung, die wir suchen, greifen immer
tiefer in die Menschennatur, sie werden immer
allgemeiner, immer zusammenhängender und ihr
Erfolg immer sichtbarer und immer entschiedener.
Unsere Umgebungen werden immer heiterer. Ich
alte zwar immer mehr, aber ich glaubte nur vor
einem Jahr noch im Gewitter meines Tages zu

vergehen und vor meinem Vergehen im Dunkel
meiner Umgebungen für mein Tun keine Sonne
mehr zu sehen. Aber sie scheint mir, diese liefce
Sonne, die ich nicht mehr erwartete; ein schönes,
Hoffnung bringendes Abendrot erhellt den Abend
meines Lebens. Ich denke jetzt an den Sarg, den
ich vor einem Jahr als den Ausdruck meiner
Gefühle und Ahnungen in mein Zimmer stellte; ich
glaubte zu sterben, ich glaubte diese Stunde nicht
mehr zu erleben. Ich glaubte noch mehr, ich fürchtete

noch mehr. Ach, mein Tod wäre mir nichts
gewesen! Was ist der Tod einem Mann von meinem

Alter und von meinem Leiden? Er ist ihm
Erlösung von diesem Leiden; er ist ihm Erlösung
vom Joch, an dem angebunden er die Last seines
Lebens durchschleppte. Es war weit mehr. Ich
fürchtete, das Werk, an dem meine Seele hanget,
ich fürchtete, das Werk meines Lebens gehe zu
Grunde; ich fürchtete, ich möchte es nicht
erhalten, ick fürchtete, Ihr möchtet es nicht erhalten.

Es wuchs unter meiner Hand zu schnell auf.
Nachdem es lange, lange jammervoll serbte, war
es zu schnell gross. Es schien mir wenigstens
also. Ich fürchtete, ich musste es fürchten, es

erliege unter seiner eignen Grösse, es erliege unter

der Grösse notwendiger, aber mit unsern Kräften

nicht verhältnismässiger Ansprüche. Es erlag
nicht, es steht noch; Freunde, es erlag nicht, es
steht noch! Gott hat es gerettet. Die Hand der
Menschen hat es nicht gerettet, unsre Hand hat es
nicht gerettet — Gott hat es gerettet, die Hand
des Herrn hat es gerettet. Preis und Dank, hoher
seelenerhebender Preis, kindlicher, liebender Dank
ihm, dem Retter unsers Werks, dem Vater des

Lebens, dem Vater der Tage, dem Herrscher der
Jahre! Er hat uns das vergangne Jahr zum Segen
gemacht. Preis und1 Dank ihm, dem ewigen Vater
des Lebens, dem ewigen Leiter der Schicksale der
Menschen! Er hat mir das Werk meines Lebens

gerettet.
Ich beuge mein Angesicht, falle nieder und frage

mich selbst: Bin ich der Wohltaten meines Vaters
würdig? Bin ich der Rettung meines Werks und
alles dessen wert, was Gott in diesem Ja,hr an
mir und an meinem Haus getan? Gott, darf ick
das nur fragen? Ist der Mensch je der Wohltaten
seines Gottes würdig, und dürfte ich auch nur
einen Augenblidk denken, dass ich der Wunder
würdig sei, mit welchen Gottes Vatergüte die
Schwäche unsers ganzen Seins dies Jahr durch
alle Gefahren, denen es ausgesetzt war,
durchgeführt? Das Jahr war entscheidend für .uns. Wir

170



sahen die Ansprüche des Werks, wie wir sie noch
nie sahen; wir sahen seine hohe Gewalt, wie wir
sie noch nie sahen; wir fühlten unsre Schwäche,
wie wir sie noch nie fühlten. Der Drang der
Umstände hat beinahe unser Leben verschlungen.
Die Mittel, mit denen wir uns in der Lage, die
über unsre Kräfte war, helfen wollten, habep unsre
Uebel noch vermehrt. Es falle ein ewiger Schleier
über das Menschliehe unsers Tuns. Die erste feierliche

Stunde dieses Jahrs sei dem Dank geweiht,
den wir dem Retter unsers Werks, dem Vater
unsers Lebens, den wir der ewigen Quelle alles

Heiligen, alles Guten, das in unsrer Verbindung
liegt, schuldig sind.

Ich will ihm danken; ich will in mich selber
gehen; ich will es erkennen, wie wenig ich seiner
Güte, wie wenig ich es wert war, dass er das

Werk meines Lebens also errettete. Guter Gott,
wie viel fordert es, dasselbe auch nur in die Hand

zu nehmen! Vater im Himmel, welchen Umfang
von Pflicht legt auch nur der Traum meines Werks
mir auf! Ich darf die Ausdehnung dieser Pflichten

mir selber kaum denken. Furcht und Schamröte

müssen mich ergreifen, wenn ich mir
vorstelle, welche Ansprüche die Religion, die Menschheit

und die Grösse meines Hauses, in dem die
nähern Meinigen gleichsam verschwinden, in meiner

Stellung auf mich machen. Was habe ich
getan, dass ich den Umfang von Lasten auf meine
Schultern nahm? Dem Grabe nahe, das Bedürfnis

der Ausruhung mehr als je fühlend, zum
Gewöhnlichen zu schwach, unruhig fast bei jedem
Vorfall, unvorsichtig fast bei jeder Gefahr,
unüberlegt fast in jedem Entsehluss, ungeschickt,
unbehülflieh und ungewandt fast in allem, was ich
anfangen und leiten sollte, sehe ich mich bei Euch
in Lagen hineingeworfen, die die höchste Ruhe,
die grösste Vorsicht, die tiefste Ueberlegung und
die höchste Geschicklichkeit und Gewandtheit,
deren je ein menschliches Werk bedurfte, ansprechen.

Ich hatte dabei keinen Gegensatz gegen
alles dieses, was mir also mangelte, als meine Liebe
und meine Ahnung des möglichen Guten, die mich
nie verliess. Aber diese Ahnung und diese Liebe
war für mein Werk durchaus weder durch
verhältnismässige innere Kräfte noch durch
verhältnismässige äussere Mittel unterstützt. So stand
mein Unternehmen Jahre lang. Docih es war nicht
mein Unternehmen; ich suchte nicht, was ich fand;
ich kannte das Meer nicht, in das ich hinschwimmen

musste, da ic'h mich in den Strom warf, der
nun in ihm seinen Ausgang findet. Es ist nicht
mein Werk, was ich tue; ich habe nicht begonnen,
was sich um mich her vollendet; ich vollende nicht,
was ich nicht begonnen. Ich stehe da, umrungen
von Wohltaten des Schicksals, die das Schicksal
jetzt selber leitet; ich stehe da, umrungen von

göttlichen Wohltaten, die Gott selber leitet; ich
stehe da, umrungen von Menschen, von Freunden,
die mir Gott selber gegeben und die Gott selber
leitet. Mein Werk besteht durch Euch, Freunde,
die ihr mich umgebet; mein Werk besteht durch
Euch. Ich habe immer weniger teil daran. Meine
Kraft, daran teilzunehmen, so klein als sie je
war, wird1 immer noch kleiner. Was geschehen
ist, ist durch Euch geschehen, und was noch
geschehen muss, muss durch' Euch geschehen. Gottes

Vorsehung wird1 mich das Unglück nicht
erleben lassen, Euch zu verlieren und neue Stützen
meines Werks suchen zu müssen. Ich möchte Euch
danken — aber was sind W orte des Danks für das,
was Ihr mir seid? Was sind Worte des Danks für
das, was Ihr meinem Werk wäret? Wehmut
ergreift mich. Wie wenig bin ich Euch für das, was
Ihr mir seid. Ich gehe in mich selber, ich erkenne,
wie sehr ich meinem W erk mangle; ich erkenne,
wie meine Schwächen fast mehr Hindernisse in
mein Werk legen, als es fördern. Ich sollte bei
meinem Werk in jedem Fall mir selber mächtig
sein, und1 wie wenig bin ich es wirklich! Wie sehr
lasse ich mich durch den Eindruck des Gegenwär
•tigen hinreissen und sehe nicht auf das, was dem
Augenblick vorherging und was auf ihn folgen
wird. Wie oft war mein Gefühl von dem Drang der
Bedürfnisse des Augenblicks dahin gebracht, nicht
mit der Ruhe und dem Wohlwollen zu handeln,
welche die Umstände selber so sehr fordern. Ich
forderte von Euerer Jugend das, worin ich Euch
in meinem Alter mit meinem Beispiel nicht voranging.

Ich schlug mit meiner Lebhaftigkeit oft da
den Mut nieder, wo ans Herz gehende Liebe ihn
hätte erheben sollen. Oft zerriss ich selber die
Fäden des Bandes, deren heiliges Gewebe meinem
Haus sein Dasein gab, die Fäden, aus deren heiliger

Vereinigung das Werk meines Lebens wie aus
der Hand Gottes herausging. Selbst meine Liebe,
die der einzige Gegensatz der Schwäche in allem
meinem Tun ist, selbst diese Liebe schien oft in
mir zu verschwinden; ich schien in mir selber zu
erliegen. Die heilige Ahnung des Guten, der ich
folgte, verdunkelte sich in Unwillen über die
Schwierigkeiten dieses Guten. 0 Gott, so wenig
machte ich mich aller Wohltaten würdig, die du
mir erwiesen

Wäre mein Werk zu Grunde gegangen, ich
schriebe es mir selbst zu und niemand anderm,
ich könnte es niemand anderm zuschreiben. Aber
Gott hat es errettet; er hat es mitten durch alle
meine Schwächen, er hat es mitten durch alle meine
Verirrungen errettet. Es steht noch, ihm sei es
gedankt! Es steht noch als Gotteswerk; als solches
ist es ein Wunder der Vorsehung. Als Menschenwerk

ist es nicht mein Werk, als solches ist es
das Werk unserer Vereinigung. Es ist das Resul-

171



tat alles dessen, was Ihr für dasselbe seit seinem
Anfang getan habet. Es ist das Werk einer grossen
Liebe, eines grossen Vertrauens, einer edlen Treue,
die Ihr von Anfang mir zeigtet; es ist das Werk
einer so langen, mit vielen Aufopferungen, mit
vielen Mühseligkeiten verbundenen Mitwirkung für
meine Zwecke. Es ist das Resultat vieler Talente,
die mir mangelten, vieler Kräfte, die ich nicht
hatte, vieler Kenntnisse und vieler Fertigkeiten,
die ich nicht besass.'Es forderte zu seiner
Ausführung Männer, deren Charakter dem meinigen
geradezu entgegenstand. Es forderte Männer, die
die Schwächen meines Charakters nicht haben.
Meine Unruhe, meine Lebhaftigkeit, mein blindes
Vertrauen, die Ungleichheit meines Mutes, sein
wechselndes Himmelansteigen und wieder in den
Boden Versinken, mein drückendes Zuweitgejien
im Ahnden des missbrauchten Vertrauens, der
ganze Umfang meiner Lebensschwäche und ihre
Erhöhung durch mein Alter — dies alles hätte
meinem Werk schon lange seinen Tod bereitet,
hätte Gott Euch mir nicht an meine Seite gegeben.

Wenn ich ihm für die Wunder seiner Obhut

über mein WTerk, wenn ich ihm seine himmlische

Rettung danke, so danke ich Euch, vereinigte

Freunde, seine menschliche Rettung. Und
wenn ich in Demut und Zerknirschung der
Schwäche bewusst bin, mit der ich der ob meinem

Werk waltenden Vorsehung mehr entgegenwirkte

als in Uebereinstimmung handelte, wenn
ich in dieser feierlichen Stunde dem himmlischen
Retter meines Tuns vor Eurem Angesichte gelobe,
seiner Güte mehr würdig zu werden, so gelobe
ich auch Euch, vereinigte Freunde — mit vollem
Bewusstsein, dass ich mit meiner Schwäche auch
oft Eurem bessern Einfluss für mein Werk mehr
im Wege stand als dasselbe förderte — in dieser

feierlichen Stunde, gegen meine Schwächen
mehr auf meiner Hut zu sein, mich täglich mehr
zu überwinden und in allen Stücken in
Uebereinstimmung mit Euch dem grossen Ziel meines Le-
bens entgegen zu gehen! Freunde, liebe edle Männer,

wir sind durch Vereinigung, was wir sind,
Gott, der ob uns wachet, erhalte das Band unsrer
vereinigten Treue! Es war in unsrer selbstsüchtigen,

alle inneren Bande der Menschennatur
täglich mehr auflösenden Welt ein seltenes Beispiel,
die lange Vereinigung unsrer Armut und unsrer
Aufopferungen zu sehen. Es erhob vieler Menschen
Herzen zum erneuerten Glauben an das Göttliche,
an das Ewige, das in der Menschennatur liegt.
Sollte meine Schwäche, sollte Euere Schwäche dieses

Band zerreissen? Davor behüte uns Gott! Nein,
nein, in dieser feierlichen Stunde geloben wir uns
von neuem, dem Heiligen, Ewigen, das in unsrer
Vereinigung liegt, getreu zu sein, die Erwartung
der Menschheit nicht zu täuschen, dem Werk, das

wir mit Gottes Hülfe so weit aufgebaut haben,
mit erneuerten Kräften zu leben! Du allmächtiger

ob uns waltender Vater, vollende das Wunder
deiner Gnade an mir! Erhalte mir das Herz meiner

Freunde bis an mein Grab! Erhalte das Band
ihrer Vereinigung, bis vollendet ist das Werk, das

du in unser Herz legtest und mit deiner Gnade
bis jetzt beschütztest! Erhalte in mir, o Gott, o

mein Schöpfer, erhalte die einzige Kraft in mir,
die du mir gegeben — erhalte meine Liebe in mir!
Lass mich in keiner Stunde meines Lebens den
Dank vergessen, den ich dir, lass mich in keiner
Stunde meines Lebens den Dank vergessen, den
ich meinen vereinigten Freunden schuldig bin.
Erneuere meine Liebe zu dir. Erneuere meine Liebe
zu dem hoffnungsvollen Kreis der Kinder, die mich
umgeben. Auf ihnen ruht der Trost meines
Lebens. Sie, sie werden, sie sollen über den Wert
meines Lebens entscheiden. Es hat keinen andern,
es soll keinen andern haben als denjenigen, der
sich an ihnen erprobt.

Ich wende mich an euch, innig geliebte Jünglinge

und Mädchen, ich wende mich in dieser
feierlichen Stunde dés angetretenen neuen Jahres
an euch, innig geliebte Kinder. In der Fülle meiner

Vatergefühle, was soll ich zu euch sagen?
Ich möchte euch alle an mein Herz drücken und
weinen vor Freude und danken, dass mein Vater
im Himmel mich zu euerem Vater gemacht. Ich
möchte hinfallen auf meine Knie und zu ihm, meinem

Vater im Himmel, sagen: Herr, siehe, hier
bin ich und die Kinder, die du mir gegeben hast!
Ich möchte hinfallen auf meine Knie und zu ihm
sagen: Verzeih mir, Vater, ich war diesen Geliebten

bei fernem nicht, was ich ihnen hätte sein
sollen; verzeih mir, ich war nicht ihr Vater, wie
ich ihr Vater hätte sein sollen. Ich möchte
hinfallen auf meine Knie und zu ihm sagen: Herr, du
kennst meine Schwäche, die Last, die du auf meine
Schultern gelegt, ist zu gross für mich; du hast
mir sie gegeben, hilf mir sie tragen und gib mir
und allen, die du berufen hast, mit mir Vater an
diesen Kindern zu sein, deinen heiligen Geist, den
Geist der Liebe und Weisheit, den Geist Jesu

Christi, dass wir das Werk, das wir von deiner
Hand empfangen, durch deine Kraft gestärkt, heilig

vollenden; dass wir unsre Kinder im Glauben
an deine Liebe und an der Hand unsrer Liebe zu
deinen Kindern machen. 0 Vater, gib mir Gnade,
dass ich von nun an ganz meinem Werk, ganz
diesen deinen Kindern, die durch deine Hand mein
sind, lebe und unzerstreut und unzerrissen mich
meinem Werke weihe. Mach mich jede Zerstreuung)

je(ie Entfernung meiner Sinne von der
Anhänglichkeit an diese meine Kinder und an die
Pflichten, die ich für sie habe, als grosse und
unverzeihliche Sünde und Schande ansehen. Laps

172



mich, o Gott, an dem Heil dieser Kinder wie an

meinem eignen mit Furcht und Zittern wirken.
0 Gott, lass mich von nun an ihr Heil als das

Eine, das not tut, als das Eine, das mir not tut,
fühlen, erkennen und verehren. Gib mir den

ernsten, unerschütterlichen Glauben, wenn ich diesem

Einen, das not tut, ein Genüge leiste, so werde
alles Uebrige, was ich wünsche, zugetan, durch
dich hinzugetan werden. Ich will in dieser Stunde,
ich will in diesem Augenblick anfangen, was ich
mir jetzt vor Gott vorgenommen und wozu ich

vor seinem Angesicht vor euch, versammelte
Freunde, mich in dieser heiligen Stunde mit
feierlichem Ernst verpflichte.

Innig geliebte Kinder, auch ihr sollt in dieser
feierlichen Stunde euer Herz zu eurem Vater im
Himmel erheben und1 ihm versprechen, seine Kinder

zu sein, mit Dank und Ergebenheit seine Kinder

zu sein Kinder, euer Glück ist gross. In einem

Zeitpunkt, in dem die grosse Mehrheit der Kinder
in der Verwilderung und Verwahrlosung dahingeht,
nur die Not zu ihrem Lehrmeister und die Leidenschaft

zu ihrem Wegweiser hat, in Tagen, wo
selber so viele, so unzählig viele von den bessern
und glücklicheren unter den Kindern, unter einem
Gemisch von Härte, Gewalt und böser Führung
leidend, von der Natur abgelenkt, nicht erzogen,
sondern nur zu einem einseitigen Scheinwissen und
zu ebenso einseitigen Sehein- und Modefertigkei-
ten hingeführt und also der Welt aufgeopfert werden,

werdet ihr der Verwilderung und der
Verwahrlosung nicht preisgegeben; die Not ist in
keinem Stück euer böser Ratgeber, ebensowenig werden

die misslichen Triebe der Leidenschaft zu
eurer Bildung benutzt. In unsrer Mitte wird weder

die Eitelkeit noch die Furcht, weder Ehre noch

Schande, weder Belohnung noch Strafe, wie sonst
beinahe allgemein, künstlich und absichtlich in
Bewegung gesetzt, um euch den Weg des Lebens
zu zeigen, den ihr wandeln sollt. Gottes Natur,
die in euch ist, wird in euch heilig geachtet. Ihr
seid in unsrer Mitte, wozu euch Gottes Natur in
euch und ausser euch hinruft. Wir brauchen keine
böse Gewalt gegen eure Anlagen und gegen eure
Neigungen; wir hemmen sie nicht, wir entfalten
sie nur; wir legen nicht in euch hinein, was unser
ist, wir legen nicht in euch hinein, was durch uns
selber verdorben, also in uns vorliegt, wir entfalten

in euch, was unverdorben in euch selber
vorliegt. Ihr erlieget in unsrer Mitte unter dem
Unglück nicht, euer ganzes Sein, eure ganze Menschlichkeit

der Ausbildung einer einzelnen Kraft, einer
einzelnen Ansicht eurer Natur untergeordnet und
ihr dadurch aufgeopfert zu sehen. Es ist ferne von
uns, aus euch Menschen zu machen, wie wir sind.
Es ist ferne von uns, aus euch Menschen zu
machen, wie die Mehrheit unsrer Zeitmenschen sind.

Ihr sollt an unsrer Hand Menschen werden, wié
eure Natur will, wie das Göttliche, das Heilige,
das in eurer Natur ist, will, dass ihr Menschen
werdet. Vater im Himmel, gib, dass es uns gelinge,
dass das Ziel unsers Tuns endlich einmal an euch

und durch euch sichtbar und unwidersprechlieh
werde! Die Menschen um uns lier erkennen, dass

wir uns bei unserm Tun nicht euern Verstand,
nicht eure Kunst, sondern eure Menschlichkeit zum
letzten Ziel unsrer Bemühungen setzen. Nein, nein,
es ist ferne von mir, mich hinzugeben der List und
der Kunst meines Geschlechts, in den Schranken,
in denen es sein Werk treibt; es ist ferne von mir,
durch mein Werk eine beschränkte Ausbildung
der niedrigen Anlagen der Menschennatur und ihrer
sinnlichen Kräfte zu erzielen. O Gott, nein, ich
suche durch mein Tun Erhebung der Menschennatur

zum Höchsten, zum Edelsten — ich suche
seine Erhebung durch Liebe und erkenne nur in
ihrer heiligen Kraft das Fundament der Bildung
meines Geschlechts zu allem Göttlichen, zu allem
Ewigen, das in seiner Natur liegt. Ich achte alle
Anlagen des Geistes und der Kunst und der
Einsicht, die in meiner Natur liegen, nur für Mittel
des Flerzens und seiner göttlichen Erhebung zur
Liebe. Ich erkenne nur in der Erhebung des
Menschen die Möglichkeit der Ausbildung unsers
Geschlechts selber zur Menschlichkeit. Liebe ist das

einzige, das ewige Fundament der Bildung unsrer
Natur zür Menschlichkeit. Der Irrtum war gross
und die Täuschung unermesslich, dass man glaubte,
ich suche die Ausbildung der Menschennatur durch
einseitige Kopfbildung, ich suche sie durch die
Einseitigkeit des Rechnens und der Mathematik;
nein, ich suche sie durch die Allseitigkeit der
Liebe. Nein, nein, ich suche nicht Bildung zur
Mathematik, ich suche Bildung zur Menschlichkeit,

und diese entquillt nur durch die Liebe. Euer
Leben, euer ganzes Leben, meine Kinder, zeige,
dass das ganze Ziel meines Tuns nur Liebe und
Erhebung zur Menschlichkeit durch Liebe ist. Es

wird es zeigen. Der Irrtum, dass ich etwas
anderes als Menschlichkeit, der Irrtum, dass ich nur
mit meiner Methode bessere Brotmittel für den

armen, für den hungrigen Mann im Land' suche,
dieser Irrtum wird verschwinden. Innig geliebte
Kinder, ihr werdet ihn verschwinden machen. Man
hat diesen Irrtum nicht aus mir selber, man hat
ihn nicht aus meinem Tun, man hat ihn nicht aus
meiner Führung von euch, man hat ihn nur aus
den Augenblicks-Ansichten meiner Bücher, aus den

speziellen Mitteln der Entfaltung einzelner
Anlagen und Kräfte geschöpft.

Euer Dasein ist ein Widerspruch gegen diese

Meinung, der mein Herz erhebt. Ich habe euch

seit eurem Examen nur gestern einen Augenblick

173



gesehen, wenig mit euch geredet; noch ist mein
Herz voll von Rührung. Die Elendigkeiten
mechanischer Fertigkeiten, die wir mitnahmen, wie wenig

waren sie im Ganzen euers Seins. Freiheit,
Mut, erhebendes Streben zum Höhern, zum
Edlern, das ist, was ich auf eurer Stirne, was ich
in euerm Auge, was ich in euren Blicken, in
eurem ganzen Sein las. In vielen Augen strahlte
die Wonne der Eiebe. Ruhe lag auf den Lippen
eurer Kraft. Ihr wäret weit mehr, was ihr selbst
seid, was ihr von Gottes wegen seid, als was
wir aus euch machen. Die Talente, die ihr selber
habt, erschienen in ihrer Eigenheit, wie ihr sie
habt, und nicht, gar nicht, wie wir sie euch
geben. Freilich zerreissen unsre Mittel die Bande
der Torheit, der Selbstsucht und Elendigkeit un-
sers Zeitgeistes. Man darf in unsrer Mitte arm
sein. Man darf in unsrer Mitte die Mittel der
Kunstbildung, die uns durch Reichtum und Gunst
erreichbar sind, alle mangeln und doch Anspruch
an jede Erhebung des Geistes und des Herzens
machen, zu der die Menschennatur geboren ist.
Wir sprechen das Wort: Wer zum Heufressen
geboren ist, der mag Heu fressen, in unsrer Mitte
nicht aus. Wir kennen keinen Mensehenstand, der
geboren sein soll, um bloss viehisch zu leben. Wir
glauben, die erhabenen Anlagen der Menschennatur
finden sich in jedem Stand und in jeder Lage des
Menschen. Wir glauben, so wie jeder, der Recht
tut, angenehm ist vor Gott, seinem Schöpfer, so
solle auch jeder, dem Gott selbst hohe Kräfte des
Geistes und des Herzens gegeben, angenehm sein
vor der Menschen Augen und in ihrer Mitte Hand-
bietung finden zur Entfaltung der Anlagen, die
Gott ihm selber gegeben. Darum vereinfachen wir
die Mittel dieser Entfaltung, und darum bauen wir
sie auf die heilige Kraft der Liebe. Kinder, dass
diese Liebe in euch wachse und in euch gesichert
werde, das ist alles, was wir für unsern Zweck
brauchen. Der Unterricht als solcher und an sich
bildet keine Liebe, so wenig als er als solcher
und an sich Hass bildet. Darum aber ist er auch
nicht das Wesen der Erziehung. Die Liebe ist ihr
Wesen. Sie allein ist dieser ewige Ausfluss der
Gottheit, die in uns thronet, sie ist der Mittelpunkt,

von dem alles Wesentliche in der Erziehung

ausgeht. Alle Bemühungen, euch verständig,
allé Bemühungen, euch geschickt zu machen, welche

Ausdehnung diese Bemühungen immer haben
und mit welcher Kunst und mit welcher Kraft sie
auch betrieben worden, sie sind alle umsonst, wenn
sie nicht auf die göttliche Kraft der Liebe
gegründet sind. Wenn der Mensch auch Berge
versetzen könnte, hätte aber die Liebe nicht, so wäre
er ein tönendes Erz und eine klingende Schelle.
Meine Kinder, welche Kraft sie auch in euch ent
faltet, ihr Wert ist nur dann sicher, ihr Wert ist

nur dann gross, wenn sie sich in der Liebe
entfaltet.

Die Elementarbildung der Menschennatur ist die

Bildung unsers Geschlechts zur Liebe, aber freilich
nicht Bildung zu einer blinden, nein, das nicht,
sie ist eine Bildung der Menschennatur zur sehenden

Liebe. Wie sie unser Geschlecht durch unser
Herz göttlich erhebt, also gibt sie ihm durch die
Bildung seiner Geistes- und seiner Kunstkräfte
menschliehe Mittel eines hohen göttlichen Lebens.
Sie bringt durch eine naturgemässe Entfaltung
diese menschlichen Kräfte mit dem Göttlichen, das
in unsrer Natur ist, mit dem Himmlischen im Herzen,

mit Liebe, Dank und Vertrauen und mit den
hohen Ahnungen des Ewigen und Unendlichen,
deren unser Herz fähig ist, in Uebereinstimmung.
Sie bringt die sittlichen, die intellektuellen und die
Kunstkräfte unsrer Natur in Uebereinstimmung
und macht uns durch diese Uebereinstimmung zu
Menschen; ohne sie kann es der Mensch nie sein.
Nein, er kann ohne auf Liebe gebaute und von
ihr ausgehende Bildung seines Geistes und seiner
Kunst nie im hohen, würdigen Sinn des Wortes
Mensch werden, aber dahin, dahin, zu dieser auf
Liebe gebauten und1 von ihr ausgehenden Menschlichkeit

ists auch allein, wohin wir dich, geliebte,
mir anvertraute Jugend, erheben wollen. Wir kennen

keinen Mittelpunkt eurer Führung als Liebe,
als unäre Liebe, als eure Liebe, als Gottesliebe, als
Menschenliebe. Was wir tun, was wir nur an euch

tun, so ist Liebe das letzte Ziel alles unsers Tuns»;
auch unser äusserliches Lernen hat keinen andern
Zweck.

Machen wir euch rechnen, so ist unser Rechnen
ein Mittel eurer Liebe, machen wir euch Gottes
Natur erkennen, so ist Gottes Natur für euch ein
Mittel der Liebe. Es ist euch ein Mittel der höchsten,

der erhabensten, der reinsten, der einzig,
ganz und ewig reinen Liebe unsrer Natur. Was ihr
immer tut, jede Kraft, die ihr entfaltet zum Dienst
eurer Natur, ihr entfaltet in unsrer Hand Kräfte
der Liebe, selber wenn ihr euern Leib schwenket,
um gewandt zu werden in allem Dienst des Lebens,
selber wenn die Trommel schlägt und ihr in harten
Reihen dasteht, wie wenn ihr nur ein Leib und
keine Seele wäret, selber wenn das Feuergewehr,
das den Geist und das Herz unsrer Zeit verschlingt,
auf euern Schultern blitzt — ihr entfaltet an unsrer

Hand und im Ganzen der Umgebungen und
Eindrücke, in denen ihr lebet, nur Liebe, nur
Menschenliebe, nur Vaterlandsliebe. Das einzige Band
unserer Vereinigung ist die Liebe, und die einzige
Sünde unsers Zusammenseins, die einzige Sünde

unsrer Vereinigung ist Lieblosigkeit.
Ob uns ist Gott —- ob uns, ob dem reinen Zweck

unsrer Vereinigung ist die Quelle der Liebe, der
Vater, der Geber der Liebe — ob uns ist Gott.

174



Heil dem neuen kommenden Jahr, Heil uns im
neuen kommenden Jahr! Dank ihm, dem Vater des

Lebens, der ewigen Quelle der Liebe! Anbetung
und ewige Verehrung dem Erlöser der Menschen

von ihrem tierischen Sinn, von der Lieblosigkeit!
Anbetung und ewige Liebe der für uns geopferten

göttlichen Liebe! Nur in seiner Anbetung und im
Glauben an ihn wird das heilige Band unsrer
Vereinigung zur Liebe in. uns selber vollendet, nur in
seiner Anbetung wird der Zweck unsrer Vereinigung

erreicht; nur in seiner Nachfolge wird der

Geist unsrer Methode ein reiner, ein erhabener, ein

dem Ganzen unsrer Natur genugtuender menschlicher

Geist. Gott gebe uns allen diesen reinen, diesen

erhabenen, diesen dem Ganzen unsrer Natur
genugtuenden Geist der Wahrheit und der Liebe.

Gott gebe uns allen ein gutes neues Jahr in Wahrheit

und1 Liebe, in treuer Vereinigung unsrer selbst

zu unserm Zweck; Gott gebe uns allen ein gutes

neues Jahr! Gott gebe es Dir, teure Gefährtin

meines Lebens, teure Teilnehmerin meiner Leiden
und alles Elends, durch die mich Gott zu meinem
Ziel führte. Gott gebe es auch Dir, lieber Sohnes-

Sohn; du verschwindest unter meinen Kindern,
als wenn du kaum mein wärest. Es ist dir wohl,
dass du unter ihnen also verschwindest. Vertraue
auf Gott und werde alles Segens Gottes teilhaftig!
Freunde meines Zwecks, Stifter, Retter und
Erhalter meines Hauses, Gott gebe Euch allen ein

gutes Jahr; er vereinige uns alle in diesem guten
neuen Jahr in seiner Liebe!

Teure, liebe Kinder, Gott gebe euch ein gutes,
gesegnetes Jahr, ein Herz voll Liebe und Dank,
so wird sein Segen auf euch ruhen.

Mein vereinigtes Haus, Männer, Frauen, Söhne,
Töchter, Gehülfen, Vereinigte alle, Gott gebe Euch
allen ein gutes Jahr! Euere Liebe sei forthin bei
mir, und mein Dank, mein inniger, herzlicher Dank
möge nie von mir weichen. Amen!

Der „Vatersinn" im Werke Heinrich Pestalozzis
Ein Blick auf das Ganze seines Wirkens

Von Prof. Dr. H. Stettbacher
Leiter des Pestalozzianums, Zürich

Heinrich Pestalozzi hat einst seine „Abendstunde
eines Einsiedlers" als Umriss alles dessen bezeichnet,
was er schreiben werde. Und in der Tat enthält diese

Schrift,, die aus der tiefsten persönlichen Not ihres
Urhebers und zugleich aus dem Gewoge von „Sturm
und Drang" hervorgegangen ist, die wesentlichen-
Ansätze zum Gesamtwerke Pestalozzis. Auch das wird
deutlich sichtbar, dass irgendwie ein Sendungsbewusst-
sein den Verfasser dieser selbsam eindringlich geprägten

Sätze bewegt. Er fühlt sich aufgerufen, Wahrheit
für die Menschen zu suchen und das schwer Erruns
gene mitzuteilen:

„O, wer nach meiner Hütte wallet,
wäre ich euch Schatten der Kraft meiner Gottheit!"

Er sieht im wahren Priester der Gottheit den Vaterstand

der Menschheit verkörpert. Die Kraft, die dem
so Geweihten zuteil wird, ist Erleuchtung durch Gott.
Erleuchtung durch Gott aber bewirkt

Liebe, Weisheit und Vatersinn.
Das sind die Grundkräfte, die im Menschen aufzurufen

sind. Viel später wird Pestalozzi den Gehalt,
den der Mensch erlangen soll, nur wenig anders
umschreiben ; er wird von „W e i s h e i t und Güte"
sprechen.

Der „Vatersinn" der „Abendstunde" aber bleibt ein
Entscheidendes im ganzen Werke Pestalozzis; er ist
ein Umfassendes: „Gott, Vater der Menschheit, Mensch,
Kind der Gottheit", das ist der Gehalt seines Glaubens.

Und dieser Gehalt muss im Staate und im Hause
verwirklicht werden, wenn sie beide ihre Bestimmung
erfüllen sollen. Vatersinn bildet Regenten; der Vatersinn

aber des echten Regenten weckt und erhält den
Brudersinn und den Kindersinn, das heisst das not¬

wendige Vertrauen, im Regierten. Dieses Vertraue n
ist die Grundlage jeder echten Gemeinschaftsbeziehung.

Das ist eine Hauptforderung Pestalozzis an Vater und
Mutter, aber auch an jeden, der sich um Jugendbildung
bemüht: Vertrauen zu bewirken. Und der
Kreis, für den diese Forderung gilt, weitet sich: er um-
fasst alle, die Verantwortung für Volk und Staat zu
übernehmen haben.

Pestalozzis Bildungsgedanken wenden sich zunächst
weit mehr an die Welt der Erwachsenen als an die
Jugend, und wenn er sich später der Fragen des
Unterrichts annimmt, geschieht es, um das Wesen der
einzelnen Fächer zu erforschen und dem Erwachsenen
— vor allem den Müttern — den Weg zur erzieherischen
Kraft zu weisen.

Zunächst wendet er sich in „Lienhard und Gertrud"
an die Erwachsenen, weil es schon längst sein Plan
war, durch einfache, anschauliche Erzählungen dem
Volk einige Grundwahrheiten zu erschliessen. War es
in der „Abendstunde" der Vatersinn, den er anrief, so
ist es hier zunächst die Mutter, die in der Wohnstube
durch Arbeit und Lehre Gemeinschaft bewirkt. Ihr
mutiges Eintreten für das Wohl der Familie führt aber
nur dadurch zum Ziel, dass ihr „Muttersinn" dem
„Vatersinn" eines neuen, allem Guten aufgeschlossenen
Regenten begegnet. Erst dies führt zur Rettunng des

verlotterten, vernachlässigten Dorfes. Der Vogt aber,
der Urheber des Verderbens, ist — wie Pestalozzi im
zweiten Teil von „Lienhard und Gertrud", zeigt — durch
falsche Erziehung zum Schädling geworden: seine
Intelligenz -ist zur Schlauheit und seine Kraft ist zur
Roheit und Gewalttätigkeit verbildet worden. Der
Gemeinde aber wird fortan durch das Zusammenwirken

175


	Rede an mein Haus

