
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 17 (1944-1945)

Heft: 12

Artikel: Der Mensch, das unbekannte Wesen [Fortsetzung]

Autor: Carrel, Alexis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Als sehr wertvoll für die Orientierung des Lehrers
ist auch stets die im „Archiv" aufgenommene „Bibliographie

der pädagogischen Literatur in der Schweiz."
Ihr schliesst sich eine Sammlung an der „Gesetze und
Verordnungen betreffend des Unterrichtswesen in der
Schweiz", im vorliegenden Band „im Jahre 1943".

Im Abschnitt „Der Bund und das Unterrichtswesen"
wird berichtet über die Eidgenössische Technische
Hochschule, über die Unterstützung der öffentlichen
Primarschule (Fr. 3 669 624.—) und der Schweizerschulen

im Ausland durch den Bund (Fr. 43 910.—),
über die berufliche Ausbildung, die Kulturwahrung
und Kulturwerbung, wie auch über Turnen, Sport
und Vorunterricht und über die pädagogischen Re-
krutenprüfungen. Eine weitere Berichterstattung
erstreckt sich auf „Die Arbeit der Kantone auf dem
Gebiete des Schulwesens" und orientiert in mannigfaltiger
Weise über all die Massnahmen, die in der Schweiz für
die Schule getroffen wurden.

Endlich sei noch erwähnt die „Statistik über das
öffentliche Schulwesen 1943/44", die in einer grossen
Zahl von Tabellen ein gewaltiges Zahlenmaterial
enthält, das über den Stand unseres Schulwesens
weitgehenden Aufschluss gibt. Schülerzahlen der
Primarschulen, der allgemeinen, beruflichen und
hauswirtschaftlichen Fortbildungskurse, der unteren und der
oberen Mittelschulen, der Lehrerbildungsanstalten, Han¬

delsschulen und der Universitäten und die jeweileli dazu

gehörenden Angaben über die Zahl der Lehrkräfte
geben ein anschauliches Bild über die Ausdehnung und
die Differenziertheit des schweizerischen Schulwesens.

Wir sind damit mit dem Ueberblick über den Inhalt
des neuen Archivbandes ans Ende gelangt. Er bietet
des Interessanten und Wissenswerten wiederum einen

grossen Reichtum u.nd darf daher zum Studium warm
empfohlen werden.

Wenn wir uns zum Sehtuss eine Anregung in beziig
auf die Statistik gestatten, so geschieht dies in keiner
Weise im Sinne einer Kritik: Statistisches Material ist
meist dann von grösster Eindringlichkeit, wenn es zu

Vergleichen anregt, wenn es eine E n t w i c k 1 u n g
aufzeigt. Es wäre daher sehr zu wünschen, wenn eine
künftige Statistik des Archivs die eine oder andere
Angabe — z. B. Schülerzahl und Klassenzahl — über
einen grösseren Zeitraum (10 oder 20 Jahre) verfolgte
und vielleicht sogar in graphischer Darstellung
veranschaulichte. Gerade das Problem von Schüler- und
Klassenzahl und der sich daraus ergebenden Klassenstärke,

das ja so eng mit der Stellenlosigkeit der
Lehrkräfte und der Entwicklung der Lehrerbildungsanstalten
zusammenhängt und zugleich eminent wichtig ist für
jeden Fortschritt auf dem Gebiete der Schule, dürfte
auf grosses Interesse stossen.

Der Mensch, das unbekannte Wesen
Von Dr. Alexis Carrel

5.

Beim modernen Menschen beobachten wir nur
selten eine Aeußerung der mystischen Energien und
des Religionisgefühls.1 Selbst in ihrer unausgeprägtesten

Form ist die Anlage zur Mystik etwas Au-

1 Obwohl die religiösen Energien in der Menschheitsgeschichte

eine erhebliche Rolle gespielt haben, ist es gar
nicht einlach, eine auch nur oberflächliche Kenntnis dieser
heute so seltenen Form menschlicher Geistesfunktion zu
gewinnen. Allerdings ist die Literatur über Aszese und

Mystik ungeheuer reichhaltig; wir haben die Schriften der

großen christlichen Mystiker, und man kann, sogar in
der modernen Gesellschaft, Männer und Frauen treffen, die
Ausstrahler wirklicher religiöser Lebensäußerungen sind.
Meistens aber leben die mystisch angelegten Menschen außerhalb

unserer Reichweite in Klöstern, oder sie bekleiden
bescheidene Stellungen und sind gänzlich unbekannt. Der
Verfasser hat der Aszese und Mystik zur selben Zeit seine
Aufmerksamkeit zugewandt wie der Parapsychologie und
ist einigen echten Mystikern und Heiligen begegnet. Er
steht also nicht an, in diesem Buch von der Existenz des

Mystizismus zu sprechen, weil er seine Aeußerungen selbst
beobachtet hat. Doch ist ihm bewußt, daß seine Beschreibung

weder bei den wissenschaftlichen noch bei den
religiösen Menschen Gefallen finden wird; jene werden einen
solchen Versuch für kindisch und verrückt halten, diese

für ungehörig und vorschnell, weil ja mystische Phänomene

nur mittelbar ins Gebiet der Wissenschaft schlagen. Beide
Teile werden mit ihren Einwänden im Recht sein, aber
es geht nicht an, den Mystizismus bei einer Zusammenstellung

der grundlegenden menschlichen Ausdrucksformen nicht
mit in Betracht zu ziehen.

ßergewöhnliches und viel seltener als zum
Beispiel das Moralgefühl. Trotzdem bleibt sie eine
der wesentlichen menschlichen Ausdrucksformen.
Die Menschheit ist von religiöser Inspiration auch
viel gründlicher befruchtet worden als etwa vom
philosophischen Denken. In den alten Stadtgemeinden

war die Religion die Grundlage von Familie
und sozialem Leben. Noch heute trägt Europas
Boden überall die von unseren Vorfahren errichteten

Dome und Tempelruinen, nur versteht man
allerdings heute kaum noch, was sie bedeuten, und
für die Mehrzahl der modernen Menschen sind
die Kirchen nichts weiter als Museen toter
Religionen. Das Benehmen der Touristen in den
europäischen Domen zeigt deutlich, wie völlig das
Religionsgefühl aus dem modernen Leben entwichen
ist. Aus den meisten Religionen ist überdies der
Ausdruck des mystischen Lebens verbannt; selbst
von seiner Bedeutung weiß man nichts mehr, was
wahrscheinlich am Verfall der Kirchen schuld ist.
Die Kraft einer Religion hängt nämlich von den
Brennpunkten der mystischen Energien ab, in
welchen neues religiöses Leben heranwächst. Trotz
alledem ist auch heute das religiöse Gefühl eine
nicht wegzudenkende Bewußtseinsäußerung bei
einer Reihe von Menschen. Gerade unter Leuten von
hoher Geisteskultur findet man es wieder häufig.
Und seltsam zu sagen: die Klöster der großen
geistlichen Orden sind zu klein für all die jungen

268



Männer und Frauen, die auf dem Wege über Aszese
und Mystik in die geistige Welt einzutreten
begehren.

Genau wie die moralischen nehmen auch die
religiösen Energien verschiedene Ausdrucksformen
an. Im primitivsten Fall ist es ein unbestimmtes
Sehnen nach einer das materielle und geistige Welt-
gefüge übersteigenden Macht, eine Art umgeformtes

Gebet, ein Verlangen nach vollkommenerer
Schönheit, als Kunst und Wissenschaft sie bieten.
Eine gewisse Verwandtschaft mit dem Aestheti-
schen läßt sich feststellen: Liebe zur Schönheit
führt zur Mystik. Andererseits verknüpfen sich
religiöse Riten gern mit den verschiedensten Formen

der Kunst: aus Singen wird leicht Gebet.
Nur ist die Schönheit, die der Mystiker verfolgt,
noch reicher und schwerer bestimmbar als das
Ideal des Künstlers. Sie hat keine Form, sie drückt
sich nicht in Worten aus, sie birgt sich im Innern
der Dinge und offenbart sich nur wenig. Sie
verlangt, daß der Geist sich erhebe und einem höheren
Wesen entgegenschwinge, einem Quell aller Dinge,
einem Zentrum der Kräfte, das der Mystiker Gott
nennt. In jeder Geschichtsepoche hat es in jedem
Volk Menschen gegeben, die diesen besonderen
Sinn in hohem Grade besassen. Die christliche
Mystik stellt die höchste Form der religiösen
Ausdrucksmöglichkeit dar; sie ist mit den anderen

Bewußtseinsenergien in viel höherem Maße zu
einem Ganzen verbunden als die Mystik der Hindu
und der Tibetaner. Vor den asiatischen Religionen
hat sie den Vorzug, daß sie in ihrer Frühzeit von
Griechenland und Rom gelernt hat: Griechenland
gab ihr Verstandeshelle, Rom gab ihr Ordnung
und Maß.

In ihrer höchsten Ausprägung umfaßt die Mystik

eine eigene, stark ausgebildete Technik: eine

strenge Disziplin. An erster Stelle steht die Uebung
der Aszese: es ist nicht möglich, ins Reich der

Mystik ohne aszetische Vorbereitung aufgenommen
zu werden, so wenig man ohne körperliches Training

Sportsmann werden kann. Die Einführung in
die Aszese ist schwer; darum haben nur wenige
Menschen den Mut, sich auf den Weg der Mystik
zu wagen. Wer diese rauhe und schwere Wanderschaft

antritt, muß alle Dinge dieser Welt und
schließlich auch sich selber aufgeben. Dann muß

er vielleicht lange Zeit im Dunkel geistiger Nacht
ausharren; indes er Gott um Gnade anfleht, und
seine, des Menschen, Verworfenheit und Unwiir-
digkeit beklagt, erfährt er die Reinigung seiner
Sinne. Das ist die erste, dunkle Stufe des mystischen

Lebens. Mehr und mehr entwöhnt sich der
Schüler seiner selbst; sein Gebet wird zur
Kontemplation, und er beginnt ein Leben der Erleuchtung.

Seine Erlebnisse zu beschreiben, ist er
außerstande; im Bemühen, das Gefühlte auszudrücken,

entlehnt er manchmal, wie Sankt Johann vom Kreuz
es getan hat, die Sprache der irdischen Liebe. Sein
Geist entrinnt aus dem Bereich von Raum und
Zeit; er wird eines Wesens teilhaftig, das jenseits
aller Worte ist. Ein Zustand allumfassenden
Lebens nimmt ihn auf: er ist in Gott und handelt
mit Ihm.

Das Leben aller großen Mystiker besteht aus
den nämlichen Stufenfolgen. Wir müssen ihre
Erlebnisse so hinnehmen, wie sie sie uns beschreiben.

Nur wer selbst ein Leben im Gebet geführt
hat, kann dessen Eigenheiten verstehen. Die Suche
nach Gott ist also gewiß ein durchaus persönliches
Unternehmen. Durch Uebung seiner normalen
Bewußtseinsenergien kann der Mensch wohl den
Uebergang in eine unsichtbare Wirklichkeit
vollziehen, die in der materiellen Welt enthalten ist,
aber über sie hinausreicht. Soweit gekommen, stürzt
er sich in das kühnste aller erdenklichen Abenteuer :

ein Held, wie man urteilen mag, oder ein
Wahnsinniger. Was man nicht fragen darf, ist dies:
ob das mystische Erlebnis wahr oder falsch sei,
ob es Autosuggestion, Halluzination bedeute, oder
eine Reise der Seele über die Grenzen unserer
Welt hinaus und ihre Vereinigung mit einer
höheren Wirklichkeit. Auch hier müssen wir damit
zufrieden sein, eine Verfahrensdefinition des
zugrunde liegenden Erlebnisses zu besitzen. Die Mystik

ist von fürstlicher Freigebigkeit: sie schenkt
dem Menschen die Erfüllung seiner höchsten Wünsche:

innere Kraft, geistige Helligkeit, göttliche
Liebe, unsagbaren Frieden. Die religiöse Intuition
ist ebenso wirklich wie die ästhetische Inspiration.
Durch Betrachtung einer überirdischen Schönheit
können Mystiker und Dichter zur äußersten Wahrheit

gelangen.
6.

Die bisher beschriebenen grundlegenden geistigen

Ausdrucksformen sind nicht streng voneinander
unterschieden. Ihre Grenzen sind zweckmäßig,

aber sie sind künstlich gezogen. Man könnte die
menschliche Aktivität mit einer Amöbe vergleichen,
deren mannigfache, nur vorübergehend existierend®
Glieder, die Pseudopodien, in Wahrheit alle aus ein
und derselben Substanz bestehen. In allen seinen
Aeußerungen betrachtet, erweckt das menschliche
Lebewesen den Eindruck, als ob das körperliche
Substrat, während es in dieser Zeitlichkeit besteht,
abwechselnd verschiedene Seiten seiner doch in
sich einheitlichen Natur nach außen kehrte. Wir
mit unseren Untersuchungsmethoden gruppieren
diese verschiedenen Teilansichten und teilen sie ein
in physiologische und geistige. Unter dem geistigen
Gesichtspunkt betrachtet, ändert unsere Aktivität
beständig den Ausdruck ihrer Form, ihrer Beschaffenheit,

ihrer Energie. So müssen wir eine in der
Tiefe ihres Wesens einfache Erscheinung als eine

269



Gruppierung verschiedener Funktionen beschreiben:
müssen, um das Bewußtsein zu schildern, es zuvor
in einzelne Teile auseinanderlegen. Wie aber die
Pseudopodien der Amöbe die Amöbe selber sind,
so sind auch die verschiedenen Teilansichten des
Bewußtseins nichts anderes als der Mensch selbst
und verschmelzen in der Einheit, die er darstellt.

Verstandeskraft ist so gut wie nutzlos für den,
der außer ihr nichts anderes besitzt. Der reine
Intellektuelle ist ein unvollkommenes Menschenwesen.
Er ist unglücklich, denn er kann die Welt, die er
versteht, doch nicht erreichen. Zwar erfaßt er die

Beziehungen zwischen den Erscheinungen, aber das

ist eine unfruchtbare Gabe, wenn nicht andere Energien

sich dazu gesellen, etwa Moralgefühl, reiches
Gemütsleben, Willens- und Urteilskraft, Phantasie
und wenigstens eine gewisse organische Stärke.
Der Verstand läßt sich auch nicht ohne das
Aufgebot ziemlicher Anstrengung nutzbar machen; wer
zum Beispiel wirkliches Wissen erwerben will, der
muß sich einer langen, harten Vorbereitung fügen
und eine Art Aszese auf sich nehmen. Ohne
Konzentration ist der Verstand unergiebig; ist er an
Zucht gewöhnt, dann wird er fähig zur Wahrheitssuche.

Um sein Ziel zu erreichen, bedarf er aber
immer noch der Hilfe des Moralgefühls. Große
Gelehrte sind immer von tiefer intellektueller
Redlichkeit gewesen; sie folgen der Wirklichkeit, wohin

sie sie führt, und niemals fällt es ihnen ein,
ihren persönlichem Wunsch an die Stelle des
Tatsächlichen zu setzen oder die Tatsachen zu
verheimlichen, wenn sie lästig werden. Will einer die
Wahrheit schauen, so schaffe er zunächst Frieden in
seinem Innern: sein Geist muß sein wie das stille
Wasser eines Sees. Dem widerspricht es nicht,
daß auch ein entwickeltes Gemütsleben zum
wirksamen Gebrauch des Verstandes gehört: womöglich

ein reiner Enthusiasmus, jene Leidenschaft, die
Pasteur den inneren Gott genannt hat. Das Denken
erreicht seine Blüte nur bei Menschen, die des
Liebens und Hassens fähig sind.

Da wo umgekehrt ausschließlich die Gemütsenergien,

die ästhetischen oder mystischen Ausdrucksformen

zur Entwicklung gelangen, entstehen
untergeordnete Individuen, müßige Schwärmer, enge und
kraftlose Geister. Solche Gestalten trifft man häufig,

obwohl doch jeder Mensch sein Stück
Verstandeserziehung empfängt. Es bedarf nicht notwendig

einer hohen geistigen Bildung, um den Sinn
fürs Aesthetische und Religiöse zu befruchten und
Künstler, Dichter und Mystiker hervorzubringen,
mit einem Wort Menschen, die ohne persönliches
Vorurteil der Betrachtung der Schönheit in ihren
verschiedenen Erscheinungsformen dienen. Dasselbe
gilt vom Moralgefühl und der gesunden Urteilskraft:

das sind beides Ausdrucksformen, die fast
ganz in sich selbst ihr Genüge finden und nicht

notwendig mit besonderer Verstandeskraft gepaart
sein müssen, um dem Menschen eine Anlage zum
Glück zu verleihen. Für all die vielen, aus denen
sich die anonymen Menschenmengen der industriellen

Zivilisation zusammensetzen, ist Moralgefühl
bei weitem notwendiger als Verstandeskraft.

Die Verteilung der geistigen Energien in den
verschiedenen Gesellschaftsgruppen ist sehr ungleich.
Die meisten Zivilisationsmenschen lassen nur eine
sehr wenig ausgebildete Bewußtseinsenergie erkennen.

Sie sind der leichten Arbeit eben gewachsen,
die in der modernen Gesellschaft dem einzelnen
sein Auskommen ermöglicht: sie produzieren, sie
konsumieren, sie stillen ihre physiologischen
Bedürfnisse. Es bereitet ihnen Vergnügen, in großen
Mengen sportlichen Schaustellungen beizuwohnen,
kindische, vulgäre Filmstücke anzusehen, ohne
Anstrengung schnell von einem Ort zum anderen
gebracht zu werden und Gegenstände zu betrachten,
die sich schnell bewegen. Sie sind weichlich,
sentimental, lüstern und gewalttätig. Moralgefühl, Sinn
fürs Aesthetische und Religiöse geht ihnen ab. Ihre
Zahl ist Legion; sie haben eine gewaltige Herde
von Kindern erzeugt, deren Verstandeskraft auf der
niedrigsten Stufe bleibt. Sie bilden einen Teil jener
Bevölkerung von Millionen in Freiheit lebender
Verbrecher, wozu man noch die rechnen muß, die im
Gefängnis leben, und alle die geistig Schwachen, die
Unzurechnungsfähigen, die Verrückten, die aus den
Krankenhäusern und Spezialheilstätten hervorquel-
len.

Die meisten Verbrecher, die nicht in Strafanstalten

sind, gehören einer höheren Entwicklungsklasse
an. Es kennzeichnet sie aber eine Minderentwicklung

gewisser Ausdrucksformen ihres Bewußtseins.
Den geborenen Verbrecher, wie ihn Lombroso
erfunden hat, gibt es nicht, doch gibt es geborene
Minderwertige, die zu Verbrechern werden. In
Wirklichkeit sind viele Verbrecher völlig normal;
sie haben sogar oft eine höhere Intelligenz als die
Leute von der Polizei unci vom Gericht, und die
Soziologen und sozialen Fürsorger, die in den
Gefängnissen Rundgänge machen, treffen sie dort nicht
an. Die Gangsters und schiefen Existenzen, diese
Helden des Kinos und der Tagespresse, geben
zuweilen normale, ja sogar hochentwickelte Energien
des ästhetischen, des Geistes- und Gemütslebens zu
erkennen. Nur ihr Moralgefühl ist nicht entwickelt.
Diese Disharmonie in der Bewußtseinswelt ist ein
für unsere Zeit besonders charakteristisches
Phänomen. Wir haben es, fertiggebracht, den Bewohnern

der modernen Polis zu organischer Gesundheit

zu verhelfen, aber trotz der ungeheuren, auf
die Erziehung verwendeten Summen ist es nicht
gelungen, ihre Verstandes- und Moralanlagen völlig
zu entwickeln. Selbst bei der Elite der Bevölkerung

fehlt es dem Geistesleben oft an Harmonie

270



und Kraft. Die grundlegenden Funktionen arbeiten
ohne Zusammenhang, sind schwächlich beschaffen
und haben keinen rechten Nachdruck oder fallen
teilweise ganz aus. Das Geistesleben der meisten
Menschen läßt sich mit einem Reservoir vergleichen,

das nur eine geringe Wassermenge von
zweifelhafter Beschaffenheit und niedrigem Druck
enthält. Nur bei wenigen Menschen gleicht es einem
Behälter mit reichlichem, reinem Wasser von hohem
Druck.

Die glücklichsten und nützlichsten Menschen steilen

ein in sich wohlbeschlossenes Ganzes aus
intellektuellen, moralischen und organischen Energien
dar. Durch deren Qualität, durch ihr Ausgewogensein

gewinnt ein solcher Menschentyp seine Ueber-
legenheit über die anderen. Je nach der Intensität
der genannten Anlagen bestimmt sich der soziale
Standort eines Menschen: ob er ein kleiner Händler

ist oder ein Bankdirektor, ein Dorfarzt oder ein
berühmter Professor, Bürgermeister in einer kleinen

Stadt oder Präsident der Vereinigten Staaten.
Vollständig entwickelte menschliche Lebewesen zu
schaffen, muß das Ziel unserer Bemühungen sein.
Nur mit solchen aufs höchste entwickelten
Individuen läßt sich eine wirkliche Kulturwelt errichten.

Doch gibt es allerdings eine Menschengattung,
die zwar unausgeglichen ist wie die Verbrecherischen

und die Geisteskranken und die dennoch
durchaus zum Gesamtbild der modernen Gesellschaft

gehört: die genialen Menschen. Was sie
charakterisiert, ist ein Ueberwuchs gewisser
psychologischer Ausdrucksanlagen. Ein großer Künstler,

Wissenschaftler oder Philosoph ist selten ein
großer Mensch; in der Regel ist er vielmehr von
durchschnittlichem Schlage, nur ist eine Seite von
ihm überentwickelt. Man kann vom Genie sagen,
es gleiche einem Tumor, der auf einem normalen
Organismus wächst. Unausgeglichen, wie sie sind,
sind diese Menschen oft unglücklich; doch verspürt
die ganze Gemeinschaft den Segen ihrer starken
Impulse, und so geht ihr unharmonisches Wesen
doch in kulturellen Fortschritt aus. Von den

Bemühungen der Menge hat die Menschheit noch nie den

geringsten Gewinn gehabt; was sie vorantreibt, ist
die Leidenschaft einiger weniger, vom Durchschnitt
abweichender Menschen, die Flamme ihrer Denk-
kraft und das von ihnen errichtete Leitbild, sei es

Wissen, sei es Menschenliebe, sei es Schönheit.

7.

Alles geistige Ausdrucksvermögen ruht im
Grunde offenbar auf physiologischen Energien. Man
hat festgestellt, daß einem bestimmten Ablauf von
Bewußtseinszuständen gewisse organische
Veränderungen entsprechen. Umgekehrt werden auch
psychologische Erscheinungen durch organische
Funktionsstadien bestimmt. Das aus Körper und Be¬

wußtsein bestehende Ganze ist vom Organischen
wie vom Geistigen her wandelbar. Beide Faktoren
durchdringen sich im Menschen, genau so wie Form
und Marmor in einem Standbild: man kann die
Form nicht verändern, ohne zugleich den Marmor
zu zerbrechen. Vom Gehirn muß man annehmen,
daß es den Sitz der psychologischen Funktionen
darstellt, denn wenn es verletzt wird, stellen sich
alsbald tiefgehende Bewußtseinsstörungen ein.
Vermutlich sind die Gehirnzellen die Stelle, wo der
Geist sich ins Stoffliche begibt. Gehirn und
Verstandeskraft zeigen beim Kind eine gleichzeitige
Entwicklung, und wenn beim alten Menschen die
senile Gehirnatrophie stattfindet, nimmt auch sein
Verstand ab. Das Auftreten von Syphilis-Spirochäten

unter den pyramidenförmigen Gehirnzellen
erzeugt Erscheinungen von Größenwahn. Das Virus
der Encephalitis Lethargien ruft durch seinen
Angriff auf die Gehirnsubstanz schwere Schädigungen

des Persönlichkeitsgefühls hervor. Vorübergehend

erleiden die geistigen Energien auch
Veränderungen, wenn vom Blut Alkohol aus dem Magen
zu den Nervenzellen getragen wird. Sinkt infolge
einer Blutung der Blutdruck, so erlahmen alle
Bewußtseinsäußerungen. Kurz gesagt: die Beobachtung

lehrt, daß das geistige Leben vom Zustand
des Gehirns abhängig ist.

Dadurch ist jedoch keineswegs hinlänglich
bewiesen, daß das Gehirn etwa allein das Organ des
Bewußtseins wäre. Man darf nicht vergessen, daß
die Nervenzentren ja nicht ausschließlich aus
Nervensubstanz bestehen. Sie bestehen auch aus
Flüssigkeiten, in welche die Zellen gebadet sind, und
deren Zusammensetzung wird durchs Blutserum
reguliert. Das Blutserum nun enthält die Drüsen- und
Gewebeabsonderungen, die sich durch den ganzen
Körper verteilen. Durch die Mittlerschaft von Blut
und Lymphe ist jedes Organ in der Hirnrinde
gegenwärtig; darum hängen unsere Bewußtseinszu-
stände eng mit der chemischen Beschaffenheit der
Gehirnsäfte zusammen, ebenso wie mit dem
strukturellen Stand der Zellen. Fehlen etwa im organischen

Medium die Sekrete der Nebenniere, so
verfällt der Patient in tiefe Depression: er wird fast
wie ein Kaltblütler. Funktionelle Störungen der
Schilddrüse führen zu nervösen und geistigen Er-
regungs- und Erlahmungszuständen. In Familien, in
denen Schädigungen dieser Drüse erblich sind, findet

man moralisch Minderwertige, Schwachsinnige
und Verbrecher. Jedermann weiß, wie der ganze
Mensch durch Erkrankungen der Leber, des

Magens, des Darms in Mitleidenschaft gezogen wird.
Offenbar geben die Organe an die Körpersäfte
gewisse Substanzen ab, die auf unsere geistig-seelischen

Funktionen weiterwirken.
Mehr als alle anderen Drüsen haben die Hoden

großen Einfluß auf die Stärke und Beschaffenheit

271



der geistigen Anlagen. In der Regel sind große
Dichter, Künstler und Heilige, ebenso auch
Eroberernaturen stark sexuell betont. Eine Entfernung

der Geschlechtsdrüsen ruft, auch beim
ausgewachsenen Menschen noch, gewisse Veränderungen

des geistigen Zustandes hervor. Frauen werden
nach Entfernung der Eierstöcke apathisch und
büßen ihre Verstandesenergie und ihr Moralgefühl
teilweise ein. Bei Männern verändert sich nacli
der Kastration der ganze Mensch in mehr oder
minder deutlicher Weise. Um ein Beispiel aus der
Geschichte zu geben, so ist Abälards feiges
Verhalten, Heloisens leidenschaftlicher Liebe und
Aufopferung gegenüber, sicherlich durch die scheußliche

Verstümmelung zu erklären, die ihm widerfahren

war. Fast alle großen Künstler waren auch

große Liebende. Offenbar hat die Inspiration mit
einem gewissen Zustande der Geschlechtsdrüsen
engen Zusammenhang, und Liebe, die ihr Ziel nicht
erreicht, befruchtet den Geist. Wäre Beatrice Dantes
Geliebte geworden, so gäbe es vielleicht keine Göttliche

Komödie. Die großen Mystiker haben sich
oft der Ausdrücke des Hohenlieds bedient; wie
es scheint, haben ihre unerfüllten geschlechtlichen
Begierden sie mit nur noch größerer Gewalt auf
den Weg des Verzichts und völligen Opfers
getrieben. Eine Arbeiterfrau kann ihren Mann Tag
für Tag in Anspruch nehmen; die Frau eines Künstlers

oder Philosophen hat dazu nicht das Recht.
Wie man weiß, hemmen geschlechtliche Exzesse
die Aeußerungen der Verstandeskraft. Um auf seiner

vollen Höhe zu sein, bedarf der geistige Apparat

also offenbar gutentwickelter Geschlechtsdrüsen

und daneben einer zeitweisen Unterdrückung
des sexuellen Bedürfnisses. Freud hat ganz richtig
betont, von welch hervorragender Bedeutung die
Sexualimpulse für die Bewußtseinsenergien sind,
nur beziehen sich seine Beobachtungen hauptsächlich

auf kranke Mensichen. Deshalb sollten seine
Schlüsse nicht verallgemeinert und auf normale
Personen ausgedehnt werden, am wenigsten auf
solche, die ein starkes Nervensystem und eine
gefestigte Selbstbeherrschung besitzen. Wohl werden

die Schwachen, Nervösen und Haltlosen in
ihrer Krankhaftigkeit noch gesteigert, wenn ihre
geschlechtlichen Begierden unterdrückt werden; die
Starken aber werden nur stärker davon, wenn sie
eine solche Art der Aszese üben.

Die gegenseitige Abhängigkeit der geistigen
Ausdrucksformen und der physiologischen Funktionen
fügt sich nicht in die klassische Vorstellung, nach
der die Seele ausschließlich im Gehirn ihren Sitz
hat. In Wirklichkeit scheint der Körper in seiner
Gesamtheit die Grundschicht der geistigen und
seelischen Energien zu bilden. Denken ist ein Erzeugnis

der endokrinen Drüsen ebensosehr wie der
Hirnrinde, und die Ganzheit des Organismus ge¬

hört notwendig zu den Aeußerungen des Bewußtseins.

Wenn der Mensch denkt, erfindet, liebt,
wenn er leidet, bewundert und betet, so tut er's
mit seinem Gehirn und mit allen seinen Organen
zugleich.

8.

Für jeden Bewußtseinszustand gibt es, wie wir
vermuten dürfen, den entsprechenden organischen
Ausdruck. Gemütserregungen rufen bekanntlich eine
Ausdehnung und Zusammenziehung der kleinen
Arterien hervor, und zwar mit Hilfe der vasomotorischen

Nerven. Infolgedessen ist jede derartige
Erregung von einer Veränderung des Blutkreislaufs
in den Geweben und Organen begleitet. Freude
macht die Gesichtshaut erröten, Zorn und Furcht
lassen sie weiß werden. Es kommt vor, daß
schlechte Nachrichten einen Krampf der
Kranzarterien und damit eine Blutleere im Herzen und
plötzlichen Tod herbeiführen. Der Gemütszustand
wirkt auf alle Drüsen ein, indem er den
Säftekreislauf in ihnen vermehrt oder vermindert, die
Absonderungen anregt oder hemmt oder in ihrer
chemischen Beschaffenheit verändert. Das Verlangen

nach Nahrung verursacht Speichelabsonderung,
auch wenn keinerlei Speise geboten wird. Bei Paw-
loffs Hunden geschah die Speichelabsonderung
unmittelbar nach dem Ertönen einer Glocke, wenn
diese Glocke früher während der Fütterung der
Tiere geläutet worden war. Die Gefühlserregungen

setzen höchst komplizierte Vorgänge in
Tätigkeit. Erzeugt man zum Beispiel, wie Cannon
es in einem berühmten Versuch getan hat, bei
einer Katze eine Furchtempfindung, so dehnen sich
die Gefäße der Nebennieren aus, die Drüsen
sondern Adrenalin ab, das Adrenalin erhöht den
Blutdruck und die Schnelligkeit des Kreislaufs und
setzt den ganzen Organismus zu Angriff und
Verteidigung instand.

So können also Neid, Haß und Furcht, wenn
sie anhaltend auftreten, durchaus organische
Veränderungen und wirkliche Krankheiten hervorrufen.

Moralisches Leiden zum Beispiel beeinträchtigt

die Gesundheit aufs heftigste, und Leute aus
dem Geschäftsleben, die sich der Sorgen nicht richtig

zu erwehren wissen, sterben jung. Die alten
Kliniker glaubten, daß fortgesetzte Sorgen und
dauernde Unruhe der Krebskrankheit den Weg
bahnten. Gefühlserregungen können bei besonders
empfindlichen Personen überraschende Veränderungen

in den Geweben und Säften verursachen. Eine
Belgierin, die im Kriege zum Tode verurteilt wurde,
bekam in der Nacht vor der Hinrichtung weiße
Haare. Bei einer anderen Frau zeigte sich während
eines Fliegerangriffs ein Ausschlag am Arm, der
bei jeder Bombenexplosion röter und größer wurde.
Joltrain hat bewiesen, daß ein moralischer Chok
deutliche Veränderungen im Blut verursachen kann.

272



Eine Versuchsperson, die einen großen Sehreeken
erlitten hatte, wies eine Abnahme des arteriellen
Blutdrucks und eine Verminderung der weißen
Blutkörperchen auf, und ihr Blutplasma gerann
rascher. Der französische Ausdruck „se faire du
mauvais sang" ist also buchstäblich wahr. Auch
das Denken kann organische Schädigungen
hervorrufen. Die Unbeständigkeit des modernen
Lebens, seine dauernden Aufregungen, sein Mangel
an Stete und Sicherheit, das alles erzeugt Bewußt-
seinszustände, die ihrerseits nervöse und organische
Störungen des Magens und Darms im Gefolge
haben, mangelhafte Ernährung und das Eindringen
von Eingeweidemikroben in den Säftekreislauf.
Kolitis und die sie begleitenden Nieren- und
Blaseninfektionen sind die entfernten Folgen eines
gestörten geistigen und moralischen Gleichgewichts.
Diese Art von Krankheiten ist beinahe unbekannt
in sozialen Schichten, in denen das Leben einfacher
und weniger bewegt verläuft und die Sorge kein so

beständiger Begleiter ist. Ganz ähnlich bleiben
diejenigen, die im Tumult der modernen Großstadt
den Frieden ihres Innenlebens bewahren, gegen
nervöse und organische Störungen gefeit.

Die physiologischen Lebensäußerungen soll man
möglichst unbefangen und unbewußt vollziehen. Sie

geraten in Unordnung, wenn man ihnen zuviel
Aufmerksamkeit zuwendet. Darum kann die
Psychoanalyse, wenn sie den Patienten zur bewußten
Beschäftigung mit sich selbst veranlaßt, seinen un-
festigten Zustand leicht noch verschlimmern. Statt
sich der Selbstanalyse hinzugeben, tut man besser
daran, wenn man durch eine Anstrengung, die den
Geist nicht zersplittert, sich selber entflieht. Ist
unsere Aktivität auf ein bestimmtes Ziel gerichtet,
so schließen sich unsere geistigen und organischen
Funktionen zu vollem Einklang. Das Zusammenraffen

aller Begierden, die Hinwendung des Geistes

auf ein einziges Ziel schafft eine Art von
innerem Frieden. Aber nicht nur durch Handeln,
sondern auch durch Betrachtung kann der Mensch
sich zu einem Ganzen gestalten. Nur sollte er
sich nicht begnügen mit der Betrachtung des Schönen,

wie er es verkörpert sieht im Meer, im
Gebirge und in den Wolken, in den Meisterwerken
der Künstler und Dichter, den großartigen
Konstruktionen des philosophischen Denkens und den
mathematischen Formeln, darin die Naturgesetze
ihren Ausdruck finden. Er sollte sich auch die
kämpferische Seele bewahren, die ein moralisches
Leitbild erfüllen möchte, die im Dunkel dieser Welt
nach Licht sucht, auf dem mystischen Pfad dahin-
strebt und sich selber hingibt, um den unsichtbaren

Grund des Weltalls zu erfassen.
Das Zusammenwirken der Bewußtöeinsenergien

führt also zu einer größeren Harmonie der
organischen und geistigen Funktionen. In menschli¬

chen Gemeinschaften, wo Moralgefühl und
Verstandeskraft gleichmäßig ausgebildet werden, sind
Nerven- und Ernährungskrankheiten, verbrecherische

und abnorme Anlagen selten. Der einzelne
ist in solchen Gemeinschaften glücklicher. Werden
aber die psychologischen Lebensäußerungen intensiver

und stärker nuanciert, so können sie sehr
wohl Gesundheitsschädigungen im Gefolge haben.

Wer nämlich moralischen, wissenschaftlichen oder
religiösen Idealen nacheifert, strebt nicht nach
physischer Sicherheit und langen Leben, Er opfert
sich auf für seine Ideale. Ebenso scheint es, daß

gewisse Bewußtseinszustände richtige pathologische
Veränderungen mit sich bringen. Die meisten großen

Mystiker haben, wenigstens einen Teil ihres
Lebens hindurch, physische und geistige Leiden
durchgemacht, und die Kontemplation vollends ist
zuweilen von nervösen Erscheinungen begleitet, die
an die Merkmale der Hysterie und des Hellsehens
erinnern. In den Heiligengeschichten liest man
Beschreibungen von ekstatischen Zuständen,
Gedankenübertragungen, Gesichten entfernter Vorgänge,
ja sogar von Fällen, in denen die Gesetze der
Schwerkraft aufgehoben waren: nach dem Zeugnis.

der Mitlebenden jedenfalls haben mehrere
christliche Mystiker dieses seltsame Phänomen
gezeigt. Der betreffende Mensch, tief ins Gebet
versunken, der äußeren Welt völlig entrückt, schwebt
sanft über der Erde. Ins wissenschaftliche
Beobachtungsfeld haben diese außergewöhnlichen
Tatsachen sich bis jetzt freilich noch nicht ziehen
lassen.

Gewisse seelische Regungen sind durchaus
imstande, anatomische wie auch funktionelle
Veränderungen der Gewebe und Organe zu verursachen.
Man beobachtet derartige Erscheinungen unter
verschiedenen Umständen, wozu vor allem auch der
Zustand des Gebetes gehört. „Gebet" heißt dabei

nicht bloß ein mechanisches Aufsagen gewisser

Wortfolgen, sondern eine mystische Erhebung,
ein Aufgehen des Bewußtseins in der Betrachtung
eines unsere Welt sowohl durchdringenden als
überschreitenden Prinzips. Ein solcher psychologischer

Zustand gehört nicht mehr dem Bereich
des Verstandes an; er ist für den Philosophen,
den Wissenschaftler unfaßlich und unzugänglich.
Die einfache Seele aber scheint Gott so selbstverständlich

zu empfinden wie die Sonnenwärme und
die Güte eines Freundes. Das Gebet, das seine
Wirkung bis ins Organische ausstrahlt, ist von
besonderer Art. Zunächst einmal ist es ohne alle
Eigensucht: der Mensch bietet sich Gott dar, er
steht vor Ihm wie die Leinwand vor dem Maler,
wie der Marmor vor dem Bildhauer. Sein Gebet

fleht um Gottes Gnade und stellt die eigene

Bedürftigkeit und die der leidenden Menschenbrücjjer
dar. Gewöhnlich betet der Leidende, der geheilt

273



wird, nicht für sich selbst, sondern für einen
anderen. Eine solche Art Gebet verlangt völlige
Selbstentäußerung, also eine höhere Form der Aszese.
Der Bescheidene, der Unwissende und Arme ist
zu solcher Selbstverleugnung eher fähig als der
Reiche und Verstandesstarke. Wenn nun das Gebet

die beschriebenen Merkmale besitzt, so kann
es ein seltsames Phänomen bewirken: das Wunder.

Ueberall und immer haben die Menschen an das
Vorkommen von Wundern geglaubt, an plötzliche
oder allmähliche Heilungen von Kranken an
bestimmten Wallfahrtsorten und Gnadenstätten.1 Nach
dem großen Auftrieb der Wissenschaften im 19.

Jahrhundert ist dieser Glaube aber völlig
verschwunden; nun hieß es allgemein, nicht nur: Wunder

gebe es nicht, sondern: es könne sie gar nicht
geben. Wie die Gesetze der Thermodynamik ein
Perpetuum Mobile unmöglich machen, so stehen
die physiologischen Gesetze dem Wunder entgegen

— das ist immer noch die Auffassung der
meisten Physiologen und Aerzte. Zieht man aber
die in den letzten fünfzig Jahren beobachteten
Tatsachen in Betracht, so kann diese Auffassung
nicht aufrechterhalten werden. Die bedeutendsten
Fälle von Wunderheilung hat das Aerztliche
Bureau in Fourdes aufgezeichnet. Unsere gegenwärtige

Auffassung vom Einfluß des Gebetes auf
pathologische Schädigungen gründet sich auf die
Beobachtung von Patienten, die beinahe von einem

1 Wunderkuren kommen selten vor. Trotz ihrer geringen
Zahl aber erweisen sie deutlich, daß es uns unbekannte
organische und geistige Vorgänge gibt. Sie zeigen, daß
gewisse mystische Zustände, zum Beispiel eben der des

Gebets, ganz bestimmte Folgeerscheinungen haben. Es handelt

sich da um unverrückbare, nicht zu verkleinernde
Tatsachen, die man in Rechnung stellen muß. Der Verfasser
weiß wohl, daß Wunder für die wissenschaftliche Recht,
gläubigkeit etwas ebenso Fernliegendes sind wie die
Erscheinungen der Mystik. Die Erforschung dieser Dinge ist
noch heikler als die Beschäftigung mit Telepathie und
Hellsehen; die Wissenschaft hat aber eben das gesamte Gebiet
des Wirklichen zu durchforschen. Der Verfasser hat die
charakteristischen Merkmale der Wunderheilungen ganz
ebenso kennenzulernen versucht wie die normalen Heilmethoden,

und zwar schon seit dem Jahre 1902, zu einer Zeit
also, wo es für einen jungen Arzt noch schwierig und für
seine künftige Karriere gefährlich war, sich mit solchen
Dingen abzugeben. Heute kann jeder Arzt die nach Lourdes
gebrachten Patienten beobachten und die im Aerztlichen
Büro geführten Krankenberichte nachprüfen. Lourdes ist der
Mittelpunkt einer aus zahlreichen Mitgliedern bestehenden
internationalen medizinischen Gesellschaft. Es gibt auch eine
langsam anwachsende Literatur über Wunderheilungen, und
die Aerzte interessieren sich doch etwas mehr für diese

ungewöhnlichen Tatsachen. In der Medizinischen Gesellschaft
zu Bordeaux sind mehrere Fälle berichtet worden, und das
Komitee für Medizin und Religion an der New Yorker
Akademie für Medizin hat kürzlich einige seiner Mitglieder
nach Lourdes entsandt, um eine Untersuchung über diesen
wichtigen Gegenstand zu beginnen.

Augenblick zum anderen von den verschiedensten
Gebrechen geheilt wurden, zum Beispiel von
Bauchfelltuberkulose, kalten Abszessen, Knoehenentzün-
dung, eiterigen Wunden, Lupus, Krebs usw. Der
Heilvorgang selber unterscheidet sich im einzelnen
nur wenig. Oft tritt ein heftiger Schmerz auf,
sodann ein plötzliches Gefühl der Heilung. In ein

paar Sekunden oder Minuten, längstens in einigen
Stunden vernarben die Wunden, die pathologischen
Symptome verschwinden, der Appetit kehrt wieder.

Zuweilen vergehen die funktionellen Störungen,

bevor noch der anatomische Schaden geheilt
ist. Die Skelettentartungen der Pottschen Krankheit,

die krebsigen Drüsen können noch zwei oder
drei Tage vorhanden sein, nachdem die hauptsäch-,
liehen Schäden schon behoben sind. Was das Wunder

vor allem charakterisiert, ist eine ungeheure
Beschleunigung der organischen Heilvorgänge: die
anatomischen Schäden vernarben zweifellos in viel
kürzerer Zeit, als man es normalerweise gewöhnt
ist. Die einzige unerläßliche Voraussetzung des
Geschehens ist das Gebet. Dabei ist es nicht
notwendig, daß der Patient selber betet. Er braucht
nicht einmal religiös gläubig zu sein; es genügt,
wenn jemand in seiner Nähe im Zustand des
Gebetes ist. Das sind Tatsachen von höchster
Bedeutung; sie erweisen die Wirklichkeit gewisser,
ihrem Wesen nach noch unbekannter Verwandtsdhaften

zwischen den psychologischen und organischen

Vorgängen. Auch die objektive Bedeutung der
seelischen Energien ist damit bewiesen, von denen

Hygieniker, Aerzte, Erzieher und Soziologen fast
nie wissenschaftlich etwas haben wissen wollen.
Hier öffnet sich dem Menschen eine neue Welt.

9.

Die geistigen Energien werden von der sozialen
Umgebung ebenso stark beeinflußt wie von den

Körpersäften. Genau wie die physiologischen Energien

erstarken sie, wenn man sie übt. Getrieben
durch die täglichen Lebensnotwendigkeiten, arbeiten

die Organe, die Knochen und Muskeln ohne

Unterbrechung und sind dadurch zur immer
weiteren Entwicklung genötigt. An der Lebensweise
des betreffenden Menschen liegt es dann, ob sie
mehr oder weniger erstarken und harmonisch werden.

So ist die Konstitution eines Bergführers in
den Alpen der eines Bewohners von Newyiork
weit überlegen, wenn auch dessen Organe und
Muskeln für ein seßhaftes Leben gewiß ausreichen.

Mit dem Geist ist es etwas anderes: er
entfaltet sich nicht von selbst und aus dem täglichen

Leben heraus. Der Sohn eines Gelehrten erbt
von seinem Vater kein positives Wissen; auf einer
wüsten Insel ausgesetzt, wäre er nicht besser als
ein Cro-Magnon-Mensch. Ohne Erziehung und in
einer Umgebung, die nicht vom intellektuellen, mo-

274



raiischen, ästhetischen und religiösen Bestand
unserer Vorfahren geprägt ist, bleiben die Kräfte des
Geistes latent, auf die unausgesprochene Anlage
beschränkt. Der psychologische Zustand der
jeweiligen sozialen Gruppe bestimmt bis zu einem
hohen Grade die Zahl, Beschaffenheit und Intensität

der individuellen Bewußtseinsäußerungen. Ist
die soziale Umgebung von mäßiger Qualität, so
erreichen VerStandeskraft und Moralgefühl nicht
ihre richtige Entwicklung, und in einer schlechten
Umgebung können sie völlig verkommen. Wir sind
in die Gewohnheiten unseres Zeitalters eingetaucht
wie die Gewebezellen in die organischen Säfte, und
wie sie können wir uns gegen den Einfluß der
gemeinsamen Umwelt nicht wehren. Der Körper
widersteht sogar den materiellen Einflüssen von
außen immer noch wirksamer als das Bewußtsein
den psychologischen. Gegen die Angriffe seine!

chemisch-physikalischen Feinde schützen ihn die
Haut und die Schleimhäute der Verdauungs- und
Atmungswege. Die Grenzen des Geistes dagegen
stehen völlig offen, und das Bewußtsein ist den

Angriffen der intellektuellen und seelischen
Umwelt ausgesetzt. Je nach der Natur dieser
Angriffe entwickelt es sich in normaler oder in fehlerhafter

Weise.
Die Verstandeskraft untersteht besonders stark

dem Einfluß von Erziehung und Umgebung,
daneben dem der inneren Disziplin und der jeweils
herrschenden Ideen. Formen muß man sie durch die
Gewöhnung an logisches Denken, durch den
Gebrauch der mathematischen Ausdrucksweise und
das methodische Studium der klassischen und der
Naturwissenschaften. Unterricht durch Lehrer und
Professoren, durch Büchereien, Laboratorien,
Bücher und Zeitschriften — das alles ist geeignet, zur
geistigen Entwicklung das seine zu tun. Wo es an
Lehrern fehlt, da mögen auch Bücher allein
genügen. Insofern kann man in einer verstandesmäßig

wenig entwickelten sozialen Umgehung
leben und doch eine hohe geistige Kultur erwerben.
Die Erziehung des Verstandes nämlich ist
verhältnismäßig einfach; schwierig dagegen ist die

Ausbildung der moralischen, ästhetischen und
religiösen Energien. Auf diese Seiten des Bewußtseins

übt die Umgebung einen sehr viel schwieriger

faßbaren Einfluß aus. Niemand lernt Recht
von Unrecht und Schönes von Gewöhnlichem
unterscheiden, indem er einen Unterrichtskurs
mitmacht. Moral, Kunst und Religion lassen sich nicht
lehren wie Grammatik, Mathematik und Geschichte.
Fühlen und Wissen sind eben zwei grundverschiedene

Geisteszustände, und eine formelle Unterweisung

wendet sich immer nur an den Verstand,
während man den Sinn fürs Moralische, fürs Schöne
und Mystische nur dann lernt, wenn er in der
Umgebung vorhanden und im täglichen Leben mit

enthalten ist. Wir haben es schon einmal gesagt:
Verstandeswachstum ergibt sich aus ständiger
Uebung und Anwendung, die übrigen Bewußtseinsenergien

aber bedürfen einer größeren menschlichen
Gemeinschaft, in deren Dasein sie eingeordnet sind.

Der Zivilisation ist es bis heute nicht gelungen,
eine für unsere Geistesenergien passende Umgebung

zu schaffen. An dem intellektuellen und
seelischen Tiefstand der meisten Menschen ist zum
großen Teil der Umstand schuld, daß sie sich
in einer üblen psychologischen Atmosphäre aufhalten

müssen. Das Ueberwiegen des Materiellen, der
Zweckmäßigkeitsstandpunkt einer zur Religion
gesteigerten Wirtschaft hat die Geisteskultur, die
Schönheit und Moral vernichtet, wie sie von der
christlichen Kultur, der Mutter unserer
Wissenschaften, verstanden worden waren. Die kleinen
sozialen Gruppierungen, die eine eigene Individualität

und Tradition besaßen, sind durch Veränderungen

ihrer Lebenshaltung gleichfalls gesprengt.
Die denkenden Klassen sind heruntergekommen
durch die ungeheure Verbreitung der Zeitungen,
durch billige Literatur, Radio und Kino. Immer
allgemeiner wird ein Zustand mangelhafter Intelligenz,

so ausgezeichnet auch die Vorlesungen in
den Schulen, Gymnasien und Universitäten sind; ja,
seltsam zu sagen, oft befindet sich diese ungenügende

Verstandesbildung zusammen mit ausgedehnten

wissenschaftlichen Kenntnissen. Die Schüler
und Studenten bilden ihren Geist an all dem
törichten Kram, der bei den öffentlichen Veranstaltungen

geboten wird. So ist die soziale Umgebung,
statt dem Wachstum der Verstandeskräfte
förderlich zu sein, ihm vielmehr mit allen Mitteln
hinderlich. Günstiger ist sie, wie zugegeben werden

muß, der Entwicklung des Gefühls für das
Schöne: Amerika hat sich die größten Musiker
aus Europa verschrieben, seine Museen sind mit
einer bisher unerreichten Großzügigkeit eingerichtet,

und die nach Art einer Industrie betriebene
Kunst nimmt mit Riesenschritten zu. Die Baukunst
ist in eine Zeit höchster Triumphe eingetreten, und
Gebäude von unerhörtem Glanz haben das
Aussehen der großen Städte verwandelt. Jeder, der
dazu Lust hat, findet Nahrung für sein ästhetisches

Gefühl.
Beinahe gänzlich vernachlässigt ist dagegen in

der modernen Gesellschaft das Moralgefühl. Man
kann geradezu sagen, daß wir seine Aeußerungen
unterdrückt haben. Alles ist förmlich gesättigt mit
einem Geist der Verantwortungslosigkeit, und wer
noch Gut und Böse unterscheidet, wer fleißig und
vorsorglich ist, bleibt arm und gilt als armer Irrer.
Eine Frau, die mehrere Kinder hat und sich, deren

Erziehung widmet statt ihrem eigenen lieben ;Ieh,

hält man für leicht gestört. Wenn sich ein Matth
ein bißchen Geld für seine Frau und die Erziehung

275



seiner Kinder zurücklegt, wird es ihm von
unternehmenden Geldleuten gestohlen. Oder aber man
nimmt es ihm amtlieherseits weg und verteilt es
an Leute, die durch eigene Unvorsichtigkeit oder
durch die Kurzsichtigkeit von Fabrikanten,
Bankiers und Wirtsehaftsführern in Not geraten sind.
Die Künstler, die Männer der Wissenschaft sind es,
die dem Gemeinwesen Schönheit, Gesundheit und
Reichtum schenken. Dabei aber leben und sterben
sie in Armut, während Räuber in Frieden ein
angenehmes Leben genießen und Gangsters von
Politikern geschützt und von Richtern respektiert
und von den Kindern im Kino als Helden bewundert

und in ihren Spielen zum Vorbild genommen
werden.1 Ein Reicher kann sich alles gestatten: er
darf seine Frau, wenn sie alt wird, fortschicken,
darf seine Mutter der Not preisgeben, darf
anvertraute Gelder für sich verwenden und wird
doch die Hochachtung seiner Freunde nicht
verlieren. Die Homosexualität blüht; die sexuelle Moral

ist über Bord geworfen, und der Psychoanalytiker

beaufsichtigt Männlein und Weiblein in ihren
ehelichen Beziehungen. Es gibt keinen Unterschied
mehr zwischen Recht und Unrecht, Wahr und Un-

1 Der Leser sei bei diesem und bei ähnlichen Beispielen daran
erinnert, daß die Carrels Betrachtung zugrunde liegenden
Tatbestände großenteils dem amerikanischen Leben entnommen sind.

wahr. Verbrecher treiben in voller Freiheit ihr
Wesen unter der übrigen Bevölkerung, und
niemand hat an ihrer Gegenwart etwas auszusetzen.
Die Geistlichen haben die Religion zu einer Ver-
standesangelegenheit gemacht und ihr die mystische
Grundlage genommen; nun locken sie keinen Hund
mehr hinterm Ofen hervor und predigen in ihren
halbleeren Kirchen hilflos eine schwächliche Morallehre.

Sie begnügen sich mit der Rolle von
Gendarmen, die im Interesse der Reichen das Gerüst
der herrschenden Gesellschaft stützen helfen, oder
sie werden zu Politikern und schmeicheln den
Bedürfnissen der Monge.

Gegen solche psychologischen Einbrüche ist der
Mensch machtlos. Er unterliegt notwendigerweise
dem Einfluß seiner Umgebung, und wenn man in
Gesellschaft von Verbrechern und Narren lebt, wird
man selber ein Verbrecher und ein Narr. Vereinzelung

ist die einzige rettende Hoffnung. Aber
wo sollen die Bewohner der modernen Stadt
Einsamkeit finden? „Du kannst dich in dich selbst
zurückziehen, wenn dich danach verlangt", sagt
Marc Aurel. „Keine Zurückgezogenheit ist
friedlicher und ungestörter, als die ein Mensch in seiner
eigenen Seele findet." Zu solcher moralischen
Leistung sind wir nicht mehr imstande: unser Kampf
gegen die soziale Umgebung geht nicht siegreich
aus.

Kleine Beiträge

Einfache \ersuche mit Vitaminen
An verschiedenen Lehrerkursen zeigte der Meister

des Schulversuchs, Dr. Max Oettli in Lausanne,
mit einfachen Mitteln die bekannte Tatsache, dass
lebende Organismen geschädigt werden, wenn sie
Mangel an Vitaminen haben.

Dr. Oettli benützte zu diesem Nachweis Hefe-
pilze, bei denen man leicht nachmessen kann, ob
sie gedeihen oder nicht. Gibt man einer reinen
Zuckerlösung nur sehr wenige Hefepilze bei, so ist
gar nichts zu beobachten. Dass die kleinen Pilze
in so geringer Zahl den Zucker in Kohlensäuregas
und Alkohol zersetzen, kann kaum erkannt werden
von blossem Auge. Zudem ist eine Vermehrung
der Pilze in reiner Zuckerlösung unmöglich,
weil eben im Fabrikzucker, im Gegensatz zu den
natürlichen Fruchtsäften, in denen sich die Hefepilze

unglaublich rasch vermehren, nichts vorhanden

ist, was einem Lebewesen erlauben würde zu
wachsen und sich zu vermehren. Gibt man aber
eine auch nur sehr kleine Menge eines menschlichen

Nahrungsmittels in diese Zuckerlösung, z. B.
Milch oder Kartoffelsaft, so setzt bald Gärung ein,
weil sich die Hefepilze dank der Zugabe an
Mineralsalzen und Eiweissarten vermehren können.

Die Menge des dann entstehenden
Kohlensäuregases kann uns als Masstab dienen für den
Wert, den das zugesetzte Nahrungsmittel für die
Hefepilze besitzt.

Weitere Versuche haben nun ergeben, dass ein
und dasselbe Nahrungsmittel unter sonst gleichen
Bedingungen die Hefetätigkeit viel stärker
anzuregen vermag, wenn es frisch zugesetzt wird, als
wenn es vorher längere Zeit gekocht wird.

Die Apparatur, die für diese Versuche
anzuschaffen ist, besteht in einer Anzahl gewöhnlicher

Reagenzgläschen mit dazu passenden
Korkstopfen (die mit einer Stricknadel durchbohrt werden)

und einem Tropfenzähler, wie er in jeder
Apotheke zu kaufen ist. Die Röhrchen werden mit der zu
untersuchenden Lösung gefüllt und mit dem
durchbohrten Kork nach unten in eine Blechbüchse
gestellt. Die Höhe der entstehenden Säule C02-üas
ist unser Mass für die „Lebendigkeit" der Hefe.
Eifrige Bastler werden vermutlich schon nach dieser
Anleitung arbeiten und neue Versuche finden können.

An den erwähnten Lehrerkursen hat sich gezeigt,
dass diese Versuche auch dem Anfänger im
Experimentieren gelingen und dass er zu weitern
Versuchen angeregt wird, durch die ihm allerlei Fragen
beantwortet werden.

Diese einfachen Versuche enthüllen auch die ganze
Ueberlegönheit natürlicher Fruchtsäfte
gegenüber gewöhnlichen Zuckerjösungen. Sie
zeigen auch, dass alkoholischen Getränken wie dem
Wein kein Nährwert zukommt. Dank des Umstandes,

276


	Der Mensch, das unbekannte Wesen [Fortsetzung]

