
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 17 (1944-1945)

Heft: 11

Artikel: Der Mensch, das unbekannte Wesen

Autor: Carrel, Alexis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau
Organ für das öffentliche und private Bildungswesen der Schweiz

53. Jahrgang der „Schweizerischen pädagogischen Zeitschrift" 37. Jahrgang der „Schulreform"

Henausgegeben von Dn. K. E. Lusser, St. Gallen, in Verbindung mit Dr. W. von Gonzenbach,

Professor der Eidgen. Techn. Hochschule, Zürich, Universitäts-Professor Dr. H, Hanselmann,

Zürioh, A. Schemer, a. Schulinspektor des Kantons Appenzell A.-Rh., Trogen, Universitäts-

Profaesor Dr. C. Sganzini, Bern. Redaktion; Dr. K. E, Lusser, Rosenberg, St. Gallen

Redaktion der Rubrik »Das Kinderheim" Frl. H. Kopp, Ebnat-Kappel

ZÜRICH
FEBRUARHEFT 1945

NR 11 XVII. JAHRGANG

Der Mensch, das unbekannte Wesen
Von Dr. Alexis Carrel

Vorbemerkung der Redaktion: Vor wenigen
Monaten traf die Nachricht vom Tode des amerikanischen
Biologen und Nobelpreisträgers Alexis Carrel ein. In
ruhigeren Zeiten würde dieses Ereignis sicher Veranlassung
gewesen sein, das Lebenswerk dieses großen zeitgenössischen

Wissenschafters zu würdigen. Der Orkan des Krieges
hat dieses Einzelschicksal übertönt. Wir möchten den Anlaß

benützen, um erneut auf das Hauptwerk Carrels, sein
Buch „Der Mensch, das unbekannte Wesen" („Man — the
unknown") hinzuweisen, das die Quintessenz seiner
Forschungen am Rockfeller-Institut enthält und zugleich eine

vorurteilslose, kritische Schau aller menschlichen
Lebensäußerungen zu entwerfen versucht. Dieses Buch ist
besonders auch für Pädagogen von größtem Interesse, wenn
es auch mehr als einmal zum Widerspruch reizt. Aus
welcher lebensnahen Einstellung heraus Carrel zur Feder

griff, setzt er in der Vorrede selbst auseinander:

„Der Verfasser dieses Budhes ist kein Philosoph. Er ist
bloß ein Mann der Naturwissenschaft. Er verbringt einen

großen Teil seiner Zeit in einem Laboratorium mit dem
Studium lebender Materie. Einen anderen Teil verbringt
er draußen in der Welt: mit der Beobachtung menschlicher
Wesen und dem Versuch, sie zu verstehen: Er erhebt keinen

Anspruch darauf, sich mit Dingen abzugeben, die außerhall)

des Bereiches naturwissenschaftlicher Beobachtung
gelegen sind.

In diesem Buch hat er sich bestrebt, das zu beschreiben,
was man weiß, und es deutlich von dem zu sondern, was
man für wahrscheinlich hält; ferner: klarzumachen, daß es

Dinge gibt, die man nicht weiß, und solche, die man nicht
wissen kann. Im Menschen hat er die Summe der
Beobachtungen und Erfahrungen aller Zeiten und Länder
erblickt; doch hat er, was er beschreibt, entweder mit eigenen

Augen gesehen oder von den Menschen seines nächsten

Umgangs unmittelbar erfahren. Es kommt ihm zustatten,
daß er in der Lage ist, ohne sonderliche Mühe und
Verdienst seinerseits die Lebenserscheinungen in ihrer
verwirrenden Vielfalt zu studieren. Er hat so gut wie jede
Form menschlicher Lebensäußerungen beobachtet; er kennt
den Armen und den Reichen, den Gesunden und den Kranken,

den Gelehrten und den Unwissenden, den Schwachsinnigen,

den Geisteskranken, den Aufgeweckten, den
verbrecherisch Veranlagten usw. Er kennt Bauern, Proletarier,
Angestellte, Ladenbesitzer, Geldleute, Fabrikanten, Partei-
und amtierende Politiker, Soldaten, Professoren, Sehulleh-

rer, Geistliche, Landarbeiter, Bürger und Aristokraten. Die
Wechseli'älle seines Lebens haben ihn den Weg von
Philosophen, Künstlern, Dichtern und Naturwissenschaftlern kreuzen

lassen. Auch genialen, heldenhaften, heiligen Menschen,
ist er begegnet. Dabei hat er unentwegt die verborgenen
Vorgänge studiert, die in der Tiefe der Gewebe und in
der Weite des Gehirns den organischen und geistigen
Erscheinungen zugrunde liegen."

Wir werden in diesem und im nächsten Heft der SER.
das in sich geschlossene Kapitel „Geistige Lebensäußerungen"
aus dem zitierten Buche veröffentlichen. Carrel behandelt
darin die geistigen Lebensäußerungen vom Standpunkt des

Biologen aus. Dr. L.
#

Geistige Le b e n s ä u ß e r u n g e n

I

Gleichzeitig mit den physiologischen gibt der Körper

noch andere Lebensäußerungen zu erkennen,
die man geistig nennt. Die Organe äußern sich
durch mechanische Arbeit, durch Wärme,
elektrische Erscheinungen und ehemische Umwandlungen,

die sich nach chemisch-physikalischen
Verfahren messen lassen. Das Vorhandensein des Geistes

dagegen, des Bewußtseins, entdeckt man durch
ganz andere Methoden, wie sie etwa von der
Selbstbeobachtung oder der Betrachtung menschlicher
Verhaltensweisen eingeschlagen werden. Der
Begriff des Bewußtseins ist dadurch entstanden, daß
wir unser eigenes Ich und die auf ein solches Ich
hindeutenden Handlungsweisen unserer Mitmenschen

untersucht haben. Als zweckmäßig hat es
sich herausgestellt, die geistigen Lebensäußerungen
in intellektuelle, moralische, ästhetische und
religiöse einzuteilen, wenngleich eine derartige
Klassifizierung etwas rein Künstliches ist. In Wirklichkeit

sind Leib und Seele Ansichten desselben
Gegenstandes, inur nach verschiedener Methode;
Abstraktionen, die unser Verstand sieh von der kon-

241



kreten Einheit unseres Wesens gemacht hat. Die
Antithese Materie und Geist bedeutet nichts
anderes als die Gegenüberstellung zweier verschiedener

Techniken. Descartes' Irrtum bestand darin,
daß er an die Wirklichkeit der beiden Abstraktionen

glaubte und das Materielle und das
Geistige für ungleichartig, für zwei verschiedene Dinge
hielt. Dieser Dualismus hat für die gesamte
Geschichte der Anthropologie eine schwere Belastung
bedeutet, denn aus ihm ist das falsche Problem
von den Beziehungen zwischen Leib und Seele
hervorgegangen.

Solche Beziehungen gibt es nicht. Weder Seele
noch Leib lassen sich getrennt erforschen; was
wir vor uns sehen, ist ein vielfältig zusammengesetztes

Wesen, dessen Aeußerungen man
willkürlich in physiologische und geistige eingeteilt
hat. Natürlich wird man immer weiter von der
Seele als von einem selbständigen Wesen
sprechen, genau wie man vom Aufgehen und Untergehen

der Sonne spricht, obwohl seit Galilei jedermann

weiß, daß die Sonne im großen ganzen
unbeweglich ist. Die Seele ist jener Aspekt von uns
selbst, der unserem Wesen ganz allein zukommt
und den Menschen von allen anderen Lebewesen
unterscheidet. Ein uns so vertrautes, so tief
geheimnisvolles Wesen näher zu definieren, ist uns
nicht gegeben. Was ist denn das Denken, dieses
seltsame Wesen, das tief in uns lebt und doch
keine auch nur entfernt meßbare Menge chemischer

Energie verbraucht? 1st es mit den bekannten

Formen der physikalischen Energie verwandt?
Ist es eine Aufbaukraft unseres Universums, den

Physikern unbekannt, aber unvergleichlich
bedeutungsvoller als das Lieht? Der Geist liegt in der
lebenden Materie verborgen, kein Physiologe und
Wirtschaftler bekümmert sich im geringsten um
ihn, und auch die Aerzte achten seiner kaum. Und
doch ist er die gewaltigste Macht auf dieser Erde.
Bringen ihn die Gehirnzellen hervor, so wie die
Bauchspeicheldrüse Insulin und die Leber Galle
erzeugt? Aus was für Stoffen ist er aufgebaut?
Entsteht er aus einem vorliegenden Grundstoff, wie
Traubenzucker aus Glykogen oder Fibrin aus
Fibrinogen? Stellt er vielleicht eine neue Energieform

dar, verschieden von all denen, welche die
Physik erforscht hat, andere Gesetze begründend
und hervorgebracht von den Zellen der Hirnrinden'
Schicht? Oder soll man ihn für etwas Immaterielles

halten, etwas, das außerhalb von Raum und
Zeit, außerhalb der Dimensionen des kosmischen
Universums beheimatet ist und sich durch einen
unbekannten Vorgang unserem Gehirn einpflanzt,
welches also nur die unentbehrliche Ausdrucksgrundlage

des Geistes, nur der entscheidende Mittler

seiner Eigenart wäre?
Zu allen Zeiten und in allen Ländern haben große

Philosophen ihr Leben der Erforschung dieser Fragen

gewidmet. Sie haben die Lösung nicht gefunden,

und so können wir uns nicht enthalten, hier
dieselben Fragen aufzuwerfen. Wir werden aber
ohne Antwort bleiben, solange man nicht neue
Methoden findet, um tiefer ins Bewußtsein
einzudringen. Unterdessen bedrängt uns sehr das
Verlangen, Sicheres zu wissen und nicht bloß zu
spekulieren und zu träumen. Wenn unsere Einsicht
in diesen entscheidenden und spezifischen Aspekt
des menschlichen Lebewesens Fortschritte machein

soll, so müssen wir vor allen Dingen sorgfältig
untersuchen, was uns unsere gegenwärtigen
Beobachtungsmethoden an Erscheinungen liefern und wie
sich das hier Beobachtete zu den physiologischen
Lebensäußerungen verhält. Auch jene Regionen des
Ich müssen wir dabei unerschrocken erforschen,
deren Horizont noch nach allen Richtungen von
dichtem Nebel verhangen ist.

Der Mensch besteht aus der Gesamtheit seiner
Aeußerungen, seien sie nun ausdrücklich wirksam
oder latent. Auch Funktionen, die zu gewissen Zeiten

und in einer bestimmten Umgebung virtuell
bleiben, sind genau so wirklich wie andere, die
sich in einem fort äußern. Die Schriften
Ruysbrocks, des gelehrten Mystikers, enthalten genau
so viel Wahres wie die Arbeiten von Claude
Bernard. Die „Zierde der geistlichen Hochzeit" und
die „Einführung in das Studium der Experimental-
medizin" beschreiben zwei Ansichten, eine weniger

häufige und eine gewöhnlichere, eines und
desselben Wesens. Die von Plato untersuchten
Formen menschlicher Lebensäußerung sind jedenfalls
für unsere Natur bezeichnender als Flunger, Durst,
Geschlechtstrieb und Begierde. Erst seit der
Renaissance hat man gewissen Aspekten des Menschlichen

willkürlich eine Sonderstellung eingeräumt.
Man hat Stoff und Geist getrennt und jenem
größere Wirklichkeit beigemessen als diesem.
Physiologie und Medizin haben den chemischen
Aeußerungen der Körperenergien und den durch winzige

Gewebeverletzungen (entstehenden organischen
Störungen ihr Augenmerk zugewendet. Die Soziologie

hat den Menschen fast ausschließlich unter
dem Gesichtspunkt betrachtet, wie tüchtig er im
Dienst der Maschinen, in seiner Arbeitsleistung,
in seiner Eigenschaft als Konsument, in seinem
ökonomischen Werte ist. Die Flygiene hat sich mit
dem Gesundheitswesen beschäftigt und nachgesonnen,

wie man die Bevölkerung vermehren, anstek-
kende Krankheiten verhüten und auf jede erdenkliche

Weise unser physiologisches Wohlergehen
befördern könne. Die Pädagogik hat ihre Anstrengungen

auf die intellektuelle und rein körperliche
Entwicklung der Kinder gerichtet. Was diese
Wissenschaften insgesamt vernachlässigt haben, das war
das Studium des Bewußtseins in der Fülle seiner

242



Aspekte. Man hätte den Menschen in zwei einander

schneidenden Lichtkegeln, dem der Physiologie
und der Psychologie, erforschen und die durch
Selbstbeobachtung und durch Untersuchung von
außen erhaltenen Daten in gerechter Weise
nebeneinander verwenden müssen. Beide Betrachtungsweisen

nämlich richten sich ja aufs selbe Objekt,
nur betrachtet die eine den Menschen von innen
und die andere von außen. Es besteht kein Grund
dafür, die eine höher zu bewerten als die andere.

Die Intelligenz des Menschen ist ein unmittelbares

Beobachtungsfaktum. Es handelt sich bei ihr
um die Gabe, die Beziehungen zwischen den Dingen

erkennen und unterscheiden zu können, und
diese Gabe erreicht bei jedem einzelnen Menschen
einen bestimmten Wert und eine bestimmte Form.
Die Intelligenz läßt sich durch geeignete Verfahren
messen, aber man hält sich bei solchen Messungen
immer nur an einen konventionellen Ausdruck des

Geistigen und erhält keine genaue Vorstellung von
intellektuellen Wertstufen. Doch kann man auf
solche Weise die Menschen oberflächlich in Klassen

einteilen und hat einen nützlichen Anhaltspunkt,

um für einfache Posten, wie sie für
Fabrikarbeiter und kleinere Bank- und Warenhausangestellte

offenstehen, geeignete Leute auszuwählen.

Außerdem ist bei den betreffenden Untersuchungen

eine bemerkenswerte Tatsache ans Licht
gekommen, nämlich das geringe geistige Vermögen
der meisten Menschen. Man kann sich den Ouan-
titäts- und Qualitätsunterschied der Intelligenz
zwischen den einzelnen Menschen gar nicht groß
genug vorstellen: manche Menschen sind in dieser
Hinsicht die reinsten Riesen, und die große Mehrzahl

wirkt wie Zwerge. Jeder Mensch kommt wieder

mit anderen geistigen Fähigkeiten zur Welt;
um aber wirksam zu werden, bedürfen diese
Möglichkeiten, seien sie nun groß oder gering,
ständiger Uebung und bestimmter, noch recht wenig
bekannter Milieu-Bedingungen. Die geistige Anlage
vermehrt sich durch die Gewohnheit scharfer Ver-
standesübung, das Studium der Logik, den
Gebrauch einer mathematischen Sprache, durch
geistige Disziplin und vollständige und tiefe
Beobachtung der Dingwelt. Unvollständige und1

oberflächliche Beobachtung dagegen, ein rasches Wechseln

der Eindrücke, allzu große Vielfalt der
bildlichen Vorstellungen und Mangel an intellektueller
Disziplin stehen der Entwicklung des Geistes im
Wege. Wir wissen, wie wenig intelligent Kinder
sind, die in einer mensehenüberfüllten Stadt,
zwischen zahllosen • Gestalten und Begebenheiten
leben müssen, in Eisenbahnen und Automobilen, im
Durcheinander der Straßen, bei der törichten Kost
der Kinos und in Schulen, wo keine geistige Kon¬

zentration verlangt wird. Es gibt noch eine Reihe
anderer Umstände, die dem Wachstum der Intelligenz

zuträglieh oder hinderlich sein können, nämlich

bestimmte Gewohnheiten der Lebensweise und
Ernährung. Deren Wirkung ist aber noch nicht
völlig bekannt; soviel scheint sicher, daß allzu,
reichliche Nahrung und allzu vieler Sport der
geistigen Entwicklung im Wege stehen. Große Sportsleute

sind in der Regel nicht von besonderer
Intelligenz. Wahrscheinlich ist es so, daß der Geist
zu seiner höchsten Entfaltung ein gewisses
Nebeneinander von Bedingungen verlangt, wie es nur zu
gewissen Zeiten und in gewissen Ländern
vorgekommen ist. Wie war es um die Lebensform,
die Ernährung, die Erziehung der Menschen in
den großen Perioden der Kulturgeschichte bestellt?
Wir wissen beinahe nichts vom Werden der
Intelligenz, und dann bilden wir uns ein, die geistigen
Fähigkeiten bei Kindern ließen sich durch ein bloßes

Gedächtnistraining und durch die Uebungs-
methoden der modernen Schule entwickeln

Allein aus sich heraus ist die Intelligenz nicht
fähig, Wissenschaft hervorzubringen, sie ist aber
eine unerläßliche Voraussetzung dazu. Die Wissenschaft

ihrerseits festigt die Intelligenz. Sie hat der
Menschheit eine neue geistige Haltung gebracht,
nämlich eine aus Beobachtung, Experiment und
logischer Verstandesarbeit geborene Sicherheit. Eine
solche wissenschaftlich abgeleitete Sicherheit ist
sehr verschieden von der Gewißheit, die aus dem
Glauben kommt. Diese ist weit tiefer, sie läßt
sich nicht durch Argumente erschüttern und ähnelt
der aus Hellsieht geborenen Sicherheit. So seltsam

es aber klingen mag: auch die „hellsichtige"
Art der Gewißheit ist der Wissenschaft nicht völlig

fremd. Offenbar sind die großen Entdeckungen
nicht ein Werk der Intelligenz allein. Außer der
Gabe der Beobachtung und des umfassenden
Verständnisses besitzen geniale Menschen noch
andere Eigenschaften, zum Beispiel Intuition und
schöpferische Phantasie. Vermöge ihrer Intuition
machen sie sich Dinge klar, von denen die
anderen Menschen nichts wissen, nehmen Beziehungen

zwischen scheinbar ganz getrennten Erscheinungen

wahr und fühlen unbewußt, daß der heimliche

Schatz nahe ist. Alle großen Männer besitzen

Intuition: ohne Untersuchung, ohne Verstan-
desarbeit wissen sie, was ihnen zu wissen nottut.

Ein echter Führer der Menschen braucht keine
psychologischen Tests und keine Zeugnisse, wenn
er sich seine Untergebenen aussucht. Ein guter
Richter braucht nicht auf die Einzelheiten juristischer

Beweisführung einzugehen, er kann sogar,
wenn man Cardoza glauben darf, von irrigen
Voraussetzungen ausgehein und wird doch ein gerechtes

Urteil fällen können. Ein großer Wissenschaftler
schlägt instinktiv den Weg ein, der zu einer

243



Entdeckung führt. Es ist das, was man früher die
Inspiration nannte.

Die Männer der Wissenschaft gehören zu zwei
verschiedenen Typen: dem logischen und dem
intuitiven. Ihren Fortschritt verdankt die Wissenschaft

diesen beiden Geistesformen. Auch die
Mathematik, die doch ein rein logisches Gebilde zu
sein scheint, bedient sich der Intuition, und man
findet unter den Mathematikern Intuitive und
Logiker, Analytiker und geometrisch denkende
Naturen. Hermitte und Weierstraß waren Männer der

Intuition, Riemann und Bertrand waren Logiker.
Natürlich müssen die Entdeckungen der Intuition
immer durch die Logik weiterentwickelt werden.
Im gewöhnlichen Leben wie in der Wissenschaft
ist die Intuition ein mächtiges, aber gefährliches
Mittel der Erkenntnis. Manchmal ist zwischen ihr
und der Illusion kaum zu unterscheiden. W er sich

ganz auf sie verläßt, dem werden notwendig
Täuschungen unterlaufen, und es ist nicht davon die
Rede, daß man ihr ganz vertrauen könnte. Den

großen Menschen aber und den Einfältigen, der
reinen Herzens ist, führt sie oft auf die Höhen
geistig-seelischen Lebens. Es scheint ja kaum zu

erklären, wie man die Wirklichkeit ohne Hilfe
der Intelligenz erfassen sollte. In gewisser
Hinsicht ähnelt die Intuition einer sehr raschen, aus
einer schnellen Beobachtung gezogenen Schlußfolgerung.

Der genaue Einblick, den große Aerzte
zuweilen in den gegenwärtigen und künftigen
Gesundheitszustand ihrer Patienten haben, ist von
solcher Art. Etwas Aehnliches begibt sich, wenn
jemand mit Blitzeseile den W ert eines Menschen
abschätzt oder seine guten und schlechten
Charakterzüge erfühlt. In anderer Hinsicht arbeitet die
Intuition ganz unabhängig vom Verstand und von
der Beobachtung. Sie führt uns manchmal an
unser Ziel, wenn wir nicht im entferntesten wissen,
wie wir es erreichen sollen und wo es überhaupt
gelegen ist. Eine solche Art des Wissens hat viel

1 Die Existenz telepathischer und sonstiger metapsychi-
seher Phänomene wird von den meisten Biologen und Aerz-
ten bestritten. Man kann ihnen daraus keinen Vorwurf
machen, denn die betreffenden Erscheinungen kommen nur in
Ausnahmefällen vor und sind wenig bestimmt. Man kann
sie nicht willkürlich hervorbringen, und zu allem Ueber-
fluß liegen sie in der riesigen Masse von Aberglauben,
Lügengeschichten und Täuschungen verschüttet, die die
Menschheit seit Jahrhunderten angehäuft hat. Obwohl in
allen Ländern und zu jeder Zeit von solchen Phänomenen
die Rede war, hat man sie nicht wissenschaftlich erforscht.
Trotzdem ist es Tatsache, daß sie eine normale, wenn auch
seltene Lebensäußerung des Menschen sind. Der Verfasser
hat schon als junger Medizinstudent begonnen, sich damit
zu beschäftigen. Er hat sich ganz ebenso dafür interessiert
wie für Physiologie, Chemie und Pathologie. Früh schon ist
ihm klar geworden, wie unvollkommen die Methoden der
betreffenden Fachwissenschaftler und der Séancen waren, bei
denen berufsmäßige Madizin häufig den Amateurstandpunkt
der Versuchsleiter mißbrauchen. Der Verfasser hat
private Beobachtungen und Versuche angestellt und im
vorliegenden Kapitel die dabei erworbenen Kenntnisse
verwendet, nicht etwa fremde Auffassungen. Das Studiqm

Aehnliehkeit mit dem Hellsehen, dem sechsten Sinn
des Professors Charles Richet.

Hellsehen und Telepathie sind primäre Gegebenheiten

der wissenschaftlichen Beobachtung. 1 W er
die Gabe besitzt, erfaßt die geheimen Gedanken
anderer, ohne seine Sinnesorgane zu gebrauchen.
Er nimmt auch Ereignisse wahr, die räumlich und
zeitlich mehr oder weniger in der Ferne liegen.
Es handelt sich da um eine Ausnahmebegabung,
die nur bei wenigen Menschen zur Entwicklung
kommt, wenn auch viele sie andeutungsweise
besitzen. Wer die Gabe hat, der benützt sie ohne
Mühe und ganz von selber; für ihn ist Hellsehen
das Selbstverständlichste von der VVelt, und es
vermittelt ihm ein sichereres Wissen als die
Sinnesorgane. Ein Hellsichtiger liest die Gedanken am
derer Menschen so bequem, wie er in ihren Mienen

liest. Doch drücken Wörter wie „sehen" und

„fühlen" nicht genau aus, was sich in seinem
Bewußtsein begibt. Er beobachtet nicht etwa, und er
denkt auch nicht, sondern er weiß. Das
Gedankenlesen scheint gleichzeitig ein Akt wissenschaftlicher,

ästhetischer und religiöser Inspiration zu
sein, außerdem aber auch eine Art telepathischer
Vorgang. Telepathischer Austausch ist ja nichts
Seltenes; sehr häufig tritt im Tode oder in großer
Gefahr ein Individuum mit einem anderen in eine
gewisse verwandtschaftliche Beziehung: der
Sterbende, der von einem Unfall Betroffene (auch wenn
der Unfall nicht tödlich ausgeht), erscheint einem
Freund in seiner gewöhnlichen Gestalt. In der Regel

bleibt die Erscheinung stumm. Manchmal spricht
sie auch und kündigt ihren Tod an. In manchen
Fällen vermag der Hellsichtige auf große Entfernung

eine Szene, einen Mensehen, eine Landschaft
zu erblicken und bis in die kleinste Einzelheit zu
beschreiben. Die Telepathie äußert sich in den
verschiedensten Formen; so gibt es auch eine ganze
Reihe von Menschen, die zwar nicht die Gabe des
Hellsehens besitzen, aber zu vereinzelten Malen

der Metaphysik ist im Grunde nicht verschieden von dem
der Psychologie und Physiologie, und die Wissenschaftler
sollten sich nicht dadurch ins Bockshorn jagen lassen,
daß jenes Wissensgebiet keinen ganz akademischen
Anstrich hat. Bekanntlich hat man mehrmals versucht,
Hellsehen und Telepathie nach wissenschaftlicher Methode zu
untersuchen: mit zweifelhaftem Erfolg. 1882 wurde in London

die „Society for Psychical Research" unter dem Vorsitz

des Professors Henry Sidgwick gegründet, und 1919
hat man in Paris mit Zustimmung der französischen
Regierung ein internationales metaphysisches Institut ins
Leben gerufen, dessen geistige Väter der große Physiologe
Richet, der Entdecker der Anaphylaxie, und ein
wissenschaftlich hervorragender Arzt, der Lyoner Universitäts-
professor Teissier, waren. Charles Richer selber hat eine
Abhandlung über Metapsychik geschrieben, und das
Institut gibt eine Zeitschrift, die „Revue Métapsychique",
heraus. In den Vereinigten Staaten hat dieser Zweig der
Psychologie bei den wissenschaftlichen Instituten kaum
Beachtung gefunden, doch hat das psychologische Seminar
an der Duke University unter Leitung von Dr. J. B. Rhine
wertvolle Untersuchungen angestellt.

244



in ihrem Leben Träger telepathischen Austausches

gewesen sind.
Jedenfalls steht fest, daß Kenntnis von der

äußeren Welt dem Menschen auch durch andere
Kanäle als die Sinnesorgane zufließen kann. Gedanken

etwa lassen sich sicherlich von einem
Individuum auf ein anderes übertragen, auch wenn
eine große Entfernung die beiden trennt. Das sind1

Tatsachen, die der neuen metapsychischen
Wissenschaft angehören und die man hinnehmen muß.
Sie machen einen Teil der Wirklichkeit aus und
künden von einem seltenen, beinahe unbekannten
Aspekt unseres Wesens. Mit ihrer Hilfe kann man
sich vielleicht auch die unheimliche Geistesschärfe
erklären, die bei manchen Menschen gefunden worden

ist. Es müßte ja auch eine ganz ungewöhnliche

Kraft geistigen Scharfsinns dabei herauskommen,

wenn eine disziplinierte Intelligenz und die
Gabe der Telepathie in einem Menschen zusammen

arbeiteten! Soviel sehen wir jedenfalls: die
Intelligenz, der wir die Herrschaft über die
physikalische Welt verdanken, ist durchaus nichts
Einfaches. Wir kennen nur eine ihrer Seiten und tun
das unsere, sie in Schulen und Universitäten
möglichst zu entwickeln. Sie umfaßt aber nur einen
kleinen Teil einer höchst wunderbaren Energie,
die aus Vernunft, Urteilskraft, freiwilliger
Aufmerksamkeit, Intuition und vielleicht auch aus einigem

Vermögen zum Hellsehen zusammengesetzt ist.
Erst so betrachtet, kommt eine Funktion zustande,
die es dem Menschen möglich macht, die
Wirklichkeit zu erfassen und zu verstehen: seine
Umgebung, seine Mitmenschen und sich selbst.

3.

Die Aeußerungen unseres Verstandes sind, in
einem, unterschieden und doch nicht zu
unterscheiden von der fließenden Masse unserer übrigen

Bcwußtseinszustände. Auch unsere
Verstandeshaltung ist eine unserer Ausdrucksformen und
wechselt mit dem übrigen Menschen. Man könnte
zum Vergleich an einen Film denken, der die
Abschnitte einer Geschichte der Reihe nach wiedergäbe,

aber auf einer Leinwand, deren Empfindlichkeit

von Punkt zu Punkt verschieden groß wäre.
Ein noch besseres Bild sind vielleicht die Kämme
und Täler der langen Meereswellen, die von den

am Himmel dahintreibenden Wolken ein verschiedenes

Bild widerspiegeln. Was wir mit unserer
menschlichen Intelligenz wahrnehmen, das projiziert

sich auf dem höchst veränderlichen
Bildschirm unseres Gemütszustandes, unserer Sorgen
und Freuden, unserer Liebe und Abneigung. Der
denkende, beobachtende, überlegende Mensch ist
im selben Augenblick glücklich oder unglücklich,
aufgeregt oder gelassen, von Begierden, Abneigungen

unci Wünschen entzündet oder niedergeschla¬

gen. Deshalb nimmt auch die Welt ein anderes
Aussehen an, je nach dem Gemüts- und körperlichen

Zustand, der während der Verstandesäußerung

den beweglichen Hintergrund unseres Bewußtseins

bildet. Wie jedermann weiß, können Liebe,
Haß, Furcht und Zorn selbst in der Logik Verwirrung

stiften. Um sich auszudrücken, bewirken all
diese Bewußtseinslagen gewisse Veränderungen des
chemischen Austauschs im Körper, und je heftiger
die Gemütseiregung, desto lebhafter ist auch der
chemische Vorgang. Andererseits wissen wir, daß
der Stoffwechsel durch Verstandesarbeit nicht in
Mitleidenschaft gezogen wird. Die Gemütsfunktionen

stehen also den physiologischen Funktionen
wohl ziemlich nahe. Sie verleihen jedem einzelnen
sein sogenanntes Temperament, das ja von Mensch
zu Mensch und von Rasse zu Rasse wechselt. Es
ist eine Mischung von geistigen, physiologischen
und strukturellen Merkmalen; man könnte auch
sagen, es sei identisch mit dem Menschen, den es
ebenso wie er ist: so schwach, so mittelmäßig
oder so kraftvoll erscheinen läßt. Was für
Faktoren sind nun dafür verantwortlich, daß bei
gewissen sozialen Gruppen und bei gewissen Völkern
das Temperament nachläßt? Es hat den Anschein,
daß die Heftigkeit der Gemütsbewegungen mit
zunehmendem Wohlstand, ausgebreiteter Erziehung
und verfeinerter Kost abnimmt. Ebenso scheinen
sich unter den genannten Umständen die
Gemütsfunktionen vom Verstand loszulösen und manche
ihrer Aspekte über Gebühr zu betonen. Vielleicht
haben die Lebens- und Erziehungsformen und die
Ernährungsmethoden der modernen Zivilisation die
Folge, daß sie uns in einen gleichsam haustierhaften

Zustand versetzen oder unsere Gemütsimpulse

auf eine unharmonische Weise entwickeln.
Moralische Energie ist gleichbedeutend mit der

menschlichen Fähigkeit, sich selber eine
Verhaltensregel aufzuerlegen, unter mehreren möglichen
Handlungen diejenigen zu wählen, die man für gut
hält, und sich vor Selbstsucht und Bosheit zu
befreien. Moralische Energie erzeugt im Menschen
ein Gefühl der Verantwortung, der Pflicht. Man
findet den Sinn dafür nur bei wenigen Menschen,
und auch bei ihnen bleibt er meistens
unausgesprochen, daß er aber vorhanden ist, läßt sich
nicht leugnen. Wenn es kein moralisches Gefühl
gäbe, hätte Sokrates nicht den Schierling getrunken.

Auch heute kann man dieses Gefühl, sogar
sehr hoch entwickelt, bei manchen sozialen Gruppen

und in manchen Ländern finden. Geoffenbart
hat es sich zu jeder Zeit, und die Geschichte der
Menschheit hat gelehrt, daß es von grundlegender
Bedeutung ist. Sowohl zum Verstand als zu ästhetischen

und religiösen Empfindungen hat dieses
Gefühl Beziehung; es veranlaßt uns, Recht von
Unrecht zu unterscheiden und dem Recht den Vorzug

245



zu geben. Bei besonders kultivierten Menschen ist
Wille und Intelligenz ein und dieselbe Funktion,
aus der alle moralischen Werte hervorgehen.

Ebenso wie die Verstandesäußerungen hängt auch
das Moralgefühl offenbar an gewissen Umständen
der körperlichen Struktur und an Funktionen, die
ihrerseits wieder aus der immanenten Beschaffenheit

unserer Gewebe und unseres Geistes hervorgehen,

also aus körperlichen und geistigen Faktoren,

die während unserer Entwicklung auf uns
eingewirkt haben. In seiner Abhandlung über „Die
Grundlage der Moral" hat Schopenhauer die
Ansicht geäußert, das moralische Prinzip liege in
unserer Natur begründet. Anders gefaßt: der Mensch
hat angeborene Neigungen, die ihn zu einem
selbstsüchtigen, einem niederträchtigen, einem
menschenfreundlichen Verhalten bestimmen. Es gibt, sagt
Gallavardin, die reinen Egoisten, die gegen Glück
oder Elend ihrer Mitmenschen völlig gleichgültig
sind. Es gibt die Boshaften, die ihre Freude daran
haben, Mißgeschick und Leiden anderer Menschen
mitanzusehen oder gar zu verursachen. Und es gibt
jenen Schlag, der selber am Leiden jedes einzelnen
Mitmenschen mitträgt. Diese Gabe des Mitleidens
ist es, die Güte und Mitgefühl ins Leben ruft
und zu den entsprechenden Handlungen den
Anstoß gibt. Bis zu einem gewissen Grad ist jeder
einzelne gut, mittel oder schlecht geboren, aber
wie die Intelligenz kann auch das Moralgefühl
durch Erziehung, Disziplin und Willenskraft
ausgebildet werden.

Die Bestimmung von Gut und Böse beruht teils
auf einem Urteil des Verstandes, teils auf dien

uralten Erfahrungen der Menschheit. Grundlegende
Erfordernisse des individuellen und des sozialen
Lebens sind da mitbestimmend; trotzdem herrscht
natürlich eine gewisse Willkür. Doch müßte jede
Zeit und jedes Land sich einen klaren und für
alle Menschenklassen übereinstimmenden Begriff
davon machen, was man für gut und für böse
hält. Das Gute ist gleichbedeutend mit der
Gerechtigkeit, dem Mitgefühl, dem Schönen. Das Böse
ist das Selbstsüchtige, das Niederträchtige, das
Häßliche. In der modernen Zivilisation stützen sich
die dementsprechenden theoretischen Verhaltensregeln

auf Ueberreste der christlichen Morallehre.
Niemand gehorcht ihnen aber; der moderne Mensch
hat alle Zucht seiner Begierden von sich getan. Sich
statt essen auf eine biologische oder industrielle
Morallehre zurückzuziehen, hat keinen praktischen
Wert, denn das wären künstliche Vorschriften, die

nur eine Erscheinungsform des menschlichen Wesens

in Betracht ziehen. Sie lassen manche von
unseren entscheidensten Energien außer acht und
schenken dem Menschen keine Rüstung, die stark
und umfassend genug wäre, ihn gegen seine eigenen

angeborenen Laster zu beschirmen.

Um sein geistiges und organisches Gleichgewicht
zu bewahren, muß der Mensch sich eine innere
Regel auferlegen. Der Staat kann dem Menschen
mit Gewalt ein gesetzes treues Verhalten aufzwingen,

nicht aber ein moralgetreues. So müßte jeder
selber die Notwendigkeit einsehen, daß man das
Rechte wählen und das Falsche meiden muß und
sich durch einen freien Willensakt dieser Einsicht
fügen. Die Römiseh-Katholische Kirche hat in ihrem
tiefen Verständnis für psychologische Dinge den
moralischen Energien einen viel höheren Platz
eingeräumt als den intellektuellen. Die von ihr über
alle anderen in Ehren gehaltenen Menschen sind
nicht die Völkerlenker, die Wissenschaftler oder
Philosophen. Es sind die Fleiligen, das heißt die
Menschen, die auf heroische Weise tugendhaft
waren. Wenn wir die Bewohner der modernen Polis
betrachten, begreifen wir sogleich, welch praktische
Notwendigkeit dem Moralgefühl zukommt. Intelligenz,

Willenskraft und Moralität sind eng
verwandt, aber das moralische Gefühl ist wichtiger
als die Verstandeskraft. Verschwindet es aus einem
Volk, so beginnt die gesamte soziale Struktur
allmählich zu zerbröckeln. Bisher haben wir in der
biologischen Forschung den moralischen Energien
nicht die gebührende Bedeutung beigemessen: das

Moralgefühl muß ebenso gründlich studiert werden

wie die Intelligenz. Natürlich hat ein solches
Studium seine Schwierigkeiten, aber die zahlreichen

Erscheinungsformen des Moralgefühls bei
einzelnen und ganzen Gruppen sind doch leicht
genug zu unterscheiden. Auch die physiologischen,
psychologischen und sozialen Folgen einer Morallehre

lassen sich durchaus untersuchen. Natürlich
sind das keine Forschungen fürs Laboratorium;
man muß viel Arbeit auf dein offenen Felde tun.
Auch heute noch gibt es viele Menschengemeinschaften,

an denen man die verschiedenartigen
Merkmale des Moralgefühls, sein Fehlen oder
Vorhandensein samt allen Folgen in den verschiedensten

Graden erkennen kann. Zweifellos liegen die
moralischen Energien durchaus innerhalb des
Bereichs wissenschaftlicher Beobachtung.

In unserer heutigen Kultur trifft man nur ganz
selten Menschen, deren Haltung von einem
moralischen Ideal erfüllt ist. Es gibt aber immer noch
solche Persönlichkeiten. Sie fallen einem
unwillkürlich auf, wenn man ihnen begegnet. Moralische
Schönheit ist ein außergewöhnliches und höchst
ergreifendes Phänomen. Wer sie einmal gesehen
hat, vergißt ihren Anblick nie. Es ist eine Art der
Schönheit, bei weitem eindrucksvoller als die Schönheit

der Natur oder der Wissenschaft. Wer sie
besitzt, dem verleiht sie überirdische Gaben, eine

seltsame, unerklärliche Kraft. Sie verstärkt noch
die Macht des Verstandes und stiftet Frieden unter

den Mensehen. Weit mehr als Wissenschaft,

246



Kunst und religiöser Kult ist die moralische Schönheit

die Grundlage der Kultur.

4.

Ästhetisches Gefühl wohnt im primitivsten wie
im höchstkultivierten menschlichen Wesen. Es überlebt

sogar den Verstand, denn Idioten und Geisteskranke

können künstlerisch produktiv sein.
Formen und Geräuschfolgen hervorzubringen, die eine
ästhetische Empfindung erwecken können, ist ein
Grundbedürfnis unserer Natur. Von jeher hat der
Mensch Tiere, Blumen, Bäume und Berge, den
Himmel und das Meer mit Luft beschaut, und in
den Frühzeiten der Kultur schon hat er seine
rohen Werkzeuge genommen und den Umriß lebender
Geschöpfe auf Holz, Stein und Elfenbein
nachgezeichnet. Auch heute, wenn sein ästhetisches
Gefühl nicht gerade durch Erziehung und Gewohnheit

oder durch die Geistlosigkeit der Fabrikarbeit
abgestumpft ist, macht es ihm Vergnügen, aus eigenem

Antrieb Dinge anzufertigen. Wenn er sich auf
eine solche Arbeit konzentriert, empfindet er
ästhetischen Genuß. In Europa, vor allem in Frankreich,

gibt es noch Köche, Metzger, Steinschleifer,
Schuhmacher, Tischler, Grob- und Messerschmiede,
die wirkliche Künstler sind. Wer schöngeformte
und fein schmeckende Pasteten bäckt, wer aus
Schweineschmalz figürliche Bildhauereien macht,
wer imposante Eisentore schmiedet, schöne Möbelstücke

baut, eine Figur roh aus Stein oder Holz
schneidet, oder schöne Woll- und Seidenstoffe webt,
der erlebt, genau wie der große Bildhauer, Maler,
Musiker und Architekt, die göttliche Freude der
Schöpfung.

Das ästhetische Ausdrucksvermögen bleibt bei
den meisten Menschen unausgesprochen, weil die
industrielle Zivilisation uns mit plumpen, gewöhnlichen

und häßlichen Anblicken umstellt hat. Weil
wir selber zu Maschinen geworden sind. Der
Arbeiter verbringt sein Leben, indem er jeden Tag
einige tausendmal denselben Handgriff vollführt,
und er stellt immer nur einen Einzelteil her und
darf nie einen vollständigen Gegenstand bauen. So

gelangt er nie zur vollen Anwendung seiner
Intelligenz, sondern ist nur wie der blinde Gaul, der
den ganzen Tag rundum und immer rundum
schlappt, um Wasser aus dem Brunnen zu pumpen.

Der Industrialismus enthält dem Menschen
gerade jene geistigen Ausdrucksmöglichkeiten vor,
die ihm tagtäglich ein bißchen Freude bescheren
würden. Indem sie so den Geist der Materie opfert,
begeht die moderne Zivilisation einen folgenschweren

Irrtum, der nur um so gefährlicher ist, weil
niemand dagegen rebelliert, sondern diesen Zustand
ebenso leichthin bestehen läßt wie das ungesunde
Leben in den Großstädten und die Fabrikhaft. Und
doch ist der Mensch, der bei seiner Arbeit auch

nur Ansätze eines ästhetischen Empfindens
verspürt, unvergleichlich glücklicher als jener andere,
der nur schafft, um verzehren zu können. In ihrer
gegenwärtigen Form hat die Industrie dem Arbeiter

alle Urwüchsigkeit und Schönheit genommen,
und man kann sagen, daß die Gewöhnlichkeit, die
Trübseligkeit unserer Zivilisation mindestens zu
einem großen Teil darauf zurückgeht, daß die ein.
fachen Formen des ästhetischen Vergnügens aus
unserem täglichen Leben geschwunden sind.

Das ästhetische Ausdrucksvermögen kommt in
selbständigem Schaffen, es kommt aber auch in
der Betrachtung schöner Dinge zutage. Es ist völlig
uneigennützig; in der Schaffensfreude löst sich das
Bewußtsein ganz von der eigenen Person und
versenkt sich in andere und anderes. Die Schönheit
ist eine unerschöpfliche Quelle des Glücks für den,
der sie zu entdecken weiß. Sie ist überall
anzutreffen; sie entspringt dem unter den Händen,
welcher in seiner Werkstatt Töpfereien dreht und
verziert, Holz schnitzt, Seide webt, Marmor
meißelt, ja auch dem, der den menschlichen Körper
aufschneidet und heilt. Sie beseelt die blutige Kunst
des Chirurgen so gut wie den Maler, den Musiker
und den Dichter, und1 sie ist gegenwärtig in
Galileis Berechnungen, in Dantes Visionen, in
Pasteurs Versuchen und Richard Wagners
leidenschaftlicher Glut, im Sonnenaufgang überm Meer
und in den winterlichen Stürmen der Hochgebirge.
Noch erschütternder wird die Schönheit in der
Ungeheuerlichkeit der Sternen- und Atomwelt, der
unaussprechlichen Harmonie der Gehirnzellen oder
der stillen Opfertat eines Menschen, der zum Heile
anderer sein Leben läßt. In all ihren mannigfachen

Formen ist sie doch immer der edelste und
wichtigste Gast im Hirn des Menschen, diesem
Schöpfer unseres Weltbildes.

Der Schönheitssinn entwickelt sich nicht von
selber. Er wohnt heimlich in unserem Bewußtsein,
und zu manchen Zeiten, unter gewissen Umständet,
bleibt er latent. Er kann auch untergehen bei
Völkern, die einst stolz waren auf ihre großen Künstler

und Meisterwerke. Frankreich verachtet heute
die erhabenen Ueberreste seiner Vergangenheit und
zerstört sogar seine natürlichen Schönheiten. Die
Nachkommen der Menschen, die einst das Kloster
vom Mont Saint-Michel errichtet haben, verstehen
seine Herrlichkeit nicht mehr. Sie lassen sich die
unbeschreibliche Häßlichkeit der modernen Häuser
in der Normandie und Bretagne und vor allem in
den Vorstädten von Paris freudig gefallen. Wie
der Mont Saint-Michel, sind Paris und die meisten
französischen Städte und Dörfer durch einen scheußlichen

Krämergeist geschändet worden. Innerhalb
einer Kulturepoche geht es dem Schönheitssinn wie
dem Moralgefühl: er wächst, erreicht seinen
Höhepunkt, nimmt ab und verschwindet.

247


	Der Mensch, das unbekannte Wesen

