
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 17 (1944-1945)

Heft: 4

Artikel: Die erzieherischen Aufgaben der Hochschulen [Fortsetzung und
Schluss]

Autor: Jöhr, W.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau
Organ für das öffentliche und private Bildungswesen der Schweiz

53. Jahrgang der „Schweizerischen pädagogischen Zeitschrift" 37. Jahrgang der „Schulreform"

Herausgegeben von Dr. K, E. Lusser, St. Gallen, in Verbindung mit Dr. W. von Gonzenbach,

Professor der Eidgen. Techn. Hochschule, Zürich, Universitäts-Professor Dr. H. Hanselmann,

Zürich, A. Soherrer, a, Schulinspektor des Kantons Appenzell A.-Rh,, Trogen, Universitäts-
Professor Dr. C. Sganzini, Bern. Redaktion: Dr. K. E. Lusser, Rosenberg, St. Gallen

Redaktion der Rubrik „Das Kinderheim" Frl. H. Kopp, Ebnat-Kappel

ZÜRICH
JULIHFFT 1944
NR 4 XVII. JAHRGANG

Die erzieherischen Aufgaben der Hochschulen
von Dr. jur. et phil. W. A. Jöhr, St. Gallen

(Fortsetzung und Schluss)

III.
In welcher Weise soll nun die Hochschule ihrer

Erziehungsaufgabe nachkommen? Sicher ist, dass diese
nicht in Gestalt eines neuen Faches neben die bisherigen
Fächer treten darf. Erziehung kann nie „Fach" sein,
weil sie sich nie auf ein Teilgebiet beschränken kann,
sondern immer die Entfaltung und Formung des ganzen
Menschen erstreben muss. Auch ist Erziehung weder
Wissensvermittlung, noch Schulung des Könnens; sie ist
gerichtet auf die Bildung eines bestimmten Wertbewusst-
seins. So wenig die Erziehung als ein besonderes
Unterrichtsfach ausgesondert werden darf, so wenig darf diese

Aufgabe auf besondere Lehrkräfte, etwa die Vertreter
der Pädagogik und Philosophie, abgewälzt werden. Wie
im militärischen Betriebe die Erziehung dem Kommandanten

vorbehalten ist, so müssen im Hochschulleben in
erster Linie die ordentlichen Professoren für
die Erziehung ihrer Studenten verantwortlich
erklärt werden. Ihre Erziehungsaufgabe erfüllen die
Dozenten weniger durch das, was sie sagen, als durch das,
was sie sind, weniger durch ihren Vortrag, als durch ihr
Vorbild.

Es bedarf also im Grunde keiner besonderer
Vorkehren, sondern die Erziehung soll das Hochschulleben
in natürlicher Weise durchdringen. Immerhin muss dieses
so gestaltet sein, dass eine fruchtbringende Erziehung
möglich ist. Das lässt sich nun aber von der heutigen
Form des Hochschullebens nicht sagen. Damit die
Dozenten einen erzieherischen Einfluss ausüben können,
bedarf es eines lebendigen persönlichen
Kontaktes zwischen ihnen und den Studenten. Gerade
daran fehlt es aber heute in erschreckendem Masse. Auf
die Glieder der heutigen Hochschule trifft jenes Wort
zu, in das Rilke auf dem Höhepunkt des individualistischen

Zeitgeistes sein Ideal der Liebe fasste: „zwei
Einsamkeiten, (die) einander schützen, grenzen und grüs-
sen". Um diese Entfremdung zu überwinden, ist in erster
Linie eine Neugestaltung des Hochschulunterrichtes im
Sinne einer starken Eindämmung der Vorlesungen
zugunsten der Kolloquien erforderlich2). Vielerorts wird
es auch institutioneller Reformen, vor allem einer
Vermehrung der Dozenten, bedürfen, soll der Unterricht

von der Tendenz zum Massenbetrieb befreit werden.
Im übrigen bieten sich auch noch andere Gelegenheiten
für eine Anknüpfung und Vertiefung persönlicher
Beziehungen: Studentenheime, gesellige Anlässe von Fakultäten

und Verbindungen, Exkursionen, gemeinsame sportliche

Betätigung. Die Erziehungsaufgabe lässt es als

geboten erscheinen, dass die Hochschulen diesen „Ko.n-
taktflachen" von Amtes wegen ihre besondere Aufmerksamkeit

und Pflege angedeihen lassen. Dass das Problem
einer lebendigen Gemeinschaft von Dozenten und
Studenten auch heute noch lösbar ist, zeigen die Beispiele
der amerikanischen und englischen Hochschulen.

Nun wollen wir noch versuchen, uns eine Vorstellung
davon zu machen, in welcher Weise die einzelnen
Erziehungsziele erreicht werden können.

Das Ethos des Akademikers, als dessen
Grundgedanken wir die Ehrfurcht vor dem geistigen Schaffen
erkannt haben, kann vor allem dadurch geweckt werden,
dass dem Studenten Einblick in die äusseren und inneren
Schwierigkeiten der Forschung gewährt wird, dass er
Gelegenheit erhält, bei seinem Lehrer die Haltung des

Forschers gegenüber seiner eigenen Aufgabe und gegenüber

den Lösungen anderer Forscher zu erfahren. Im
übrigen bietet die Aussprache über die Dissertation die
beste Gelegenheit, den Studenten darauf aufmerksam zu

machen, welcher Masstab an die forschende Tätigkeit
zu legen sei, wie begrenzt die menschlichen Erkenntnis-
und Gestaltungskräfte im Vergleich zur Aufgabe seien,
wie infolgedessen auch jenen Lehren, die man ablehne,
mit Dankbarkeit und Achtung zu begegnen sei. Auch eine

längere Unterredung nach erfolgter Abnahme der
Dissertation kann für den Studenten fruchtbar sein, weil
diese dem Dozenten Gelegenheiten geboten hat, Denk-
und Arbeitsweise des Studenten in besonderem Masse
kennen zu lernen. Ueberhaupt darf man es wohl als
erwiesen betrachten, dass ein Mensch mit dem Mittel des

Zwiegespräches am nachhaltigsten beeinflusst werden
kann.

Wie kann die Hochschule das Berufsethos
bilden? Wohl könnte es zum Gegenstand eines Vortrages
oder vielleicht sogar einer Vorlesung gemacht werden.

73



Aber wer so vorginge, würde übersehen, dass (worauf
bereits früher hingewiesen wurde) eine sittliche Haltung
nicht gelehrt werden kann. Die Erziehung zum Berufsethos

muss das ganze Leben einer Fakultät erfüllen.
Wo die fachliche Ausbildung eine Einarbeitung in die
berufliche Praxis erheischt, wie bei den klinischen Kursen

der Mediziner und den Lehrübungen an den
philosophischen und theologischen Fakultäten, da wird sich
dem Dozenten bei diesem Anlass die Gelegenheit bieten,
die richtige berufliche Haltung zu bekunden und so als
Vorbild auf seine Schüler zu wirken. Ohne den Wert der
theoretischen Ausbildung im geringsten in Zweifel zu

ziehen, frage ich mich, ob nicht die Hochschule im
Interesse eines nicht nur lebensnahen, sondern auch

lebendigen Hochschulunterrichtes ebenfalls in anderen
Fächern Kurse zur Einführung in die berufliche Praxis
durchführen sollte. Von vielen Studenten wird eine solche

Ausgestaltung des Unterrichtes als Bedürfnis
empfunden. Im Hinblick auf die erzieherische Aufgabe der
Hochschule wäre sie sehr zu begrüssen.

Schliesslich wollen wir uns der Frage zuwenden, in
welcher Art und Weise in den Studenten das Ethos
der Elite erzeugt werden könne. Auch hier gilt mit
entsprechender Abwandlung, was wir bereits bei der
Behandlung des Berufsethos sagten. Die Erziehung zum
Ethos der Elite darf keinesfalls durch eine Fortsetzung
des sog. staatsbürgerlichen Unterrichtes an der
Hochschule erfolgen. Zudem muss von einem Absolventen
der Mittelschule vorausgesetzt werden, dass er die
Grundzüge der vaterländischen Geschichte und den
politischen Aufbau seines Landes kennt. In einigen Fächern,
wie Geschichte, Rechtswissenschaft, Nationalökonomie,
bieten nun allerdings Unterricht und Forschungsarbeit
in umfassender Weise Gelegenheit, bei den Studenten
das vaterländische Ethos zu erzeugen. Aber auch in
anderen Fächern, deren Beziehung zum Gemeinwohl weniger

eng sind, gibt es genug Fragen, deren Behandlung
das Verantwortungsbewusstsein gegenüber den öffentlichen

Angelegenheiten hervorzubringen imstande sind:
in der Medizin die Fragen der Vererbung, der
Volksgesundheit, der Hygiene, der Sozialversicherung; in der
Theologie wesentliche Probleme der Ethik und des
kirchlichen Lebens; in der Philologie die Sorge für die
angestammte Sprache, die Förderung der heimischen
Literatur; in der Agrarwissenschaft Fragen der
Volksernährung in Friedens- und Kriegszeiten; in der
Architektur Probleme der Landesplanung und des
Heimatschutzes; in den Naturwissenschaften und den technischen

Fächern die Frage, wie der technische Vorsprung
unseres Landes zu erhalten, der technische Vorsprung
des Auslandes einzuholen sei. In anderen Fächern, wie
Mathematik, Logik, Altphilologie, sind dagegen relativ
wenig Berührungspunkte zwischen Wissenschaft und
Gemeinwohl vorhanden. Nun werden allerdings jene
Studenten, die sich später in stärkerem Masse mit den
öffentlichen Angelegenheiten befassen werden, sich in
ihrer Mehrzahl den früher genannten Studienrichtungen
zuwenden. Dennoch darf die nationale Erziehung
jener Studenten, die die letztgenannten Wissenschaften
studieren, nicht vernachlässigt werden. Auch sie müssen
für die öffentlichen Fragen interessiert werden, das
Gefühl der Verantwortung muss auch in ihnen gepflanzt
werden.

Ich bezweifle aber, ob man mit Pflichtvorlesungen
und -seminarien, mit Fakultäts- oder Fachschaftsversammlungen,

viel erreichen wird. Fruchtbarer wirken
frei gebildete Gruppen, die aktuelle Gegenwarts- oder
Zukunftsfragen des Landes diskutieren. Es wäre besonders

wünschbar, wenn Dozenten an ihnen teilnehmen
könnten, nicht nur weil sie kraft ihrer Lebenserfahrung
und des von ihnen erarbeiteten Weitblickes Wesentliches

zur Diskussion beizusteuern in der Lage wären,
sondern weil sie hierbei auch Gelegenheit fänden, den

Standpunkt der jüngeren Generation kennen zu lernen.
Aber diesen Diskussionskreisen haftet der Nachteil an,
dass sie meist nur zu einem kurzfristigen Dasein
verurteilt sind, dass sie sich verflüchtigen, wenn ihre
geistigen Väter die Hochschule verlassen, ja vielleicht
schon, wenn diese durch die „Not" der Examensvorbereitung

ihrer Musse beraubt werden. Nun bestehen aber
an der Hochschule zahlreiche Verbindungen und
Fachvereinigungen, die den Charakter fester Institutionen
haben und so der Gefahr eines nur ephemeren Daseins
nicht ausgesetzt sind. Vielfach finden sich bei ihnen
auch wertvolle Ansätze einer auf die Elitenbildung
gerichteten erzieherischen Tätigkeit. Von besonderem Wert
für die Erziehungsaufgabe der Hochschule sind die

Verbindungen, vor allem infolge ihres regen Kontaktes
zu den älteren Generationen, die zum Teil ja auch im
öffentlichen Leben stehen. Die Beziehungen zur
Dozentenschaft sind dagegen meistens sehr lose. Es fragt
sich, ob das notwendig so bleiben muss. Würde es

gelingen, einzelne Dozenten in eine engere Berührung mit
bestimmten Verbindungen zu bringen, so würde damit
der Erziehungsaufgabe der Flochschule zweifellos
gedient.

IV.

Wenn wir in unseren bisherigen Ausführungen die

Erziehungsziele im einzelnen genannt und präzisiert
haben, wenn wir die verschiedenen Wege besprochen
haben, auf denen sie verwirklicht werden können, so
sollte damit nicht ein fest umrissenes Erziehungsprogramm

entwickelt werden. Wesentlich ist im Grunde
allein die These, dass eine Erziehungsaufgabe der
Hochschule besteht. Alles was dazu gesagt wurde, soll in
erster Linie der Veranschaulichung und der Anregung
dienen. Von Hochschule zu Hochschule, von Fakultät
zu Fakultät, von Fach zu Fach liegen die Verhältnisse
anders. Infolgedessen kommt es zunächst vor allem
darauf an, dass die Dozenten die Aufgabe
anerkennen, sich um die Erkenntnis der Erziehungsziele
bemühen und nach Mitteln und Wegen suchen, um
diesem nachzuleben.

Aber gerade die Anerkennung der Erziehungsaufgabe
dürfte bei verschiedenen Dozenten noch auf entschiedenen

Widerstand stossen. Die beiden folgenden
Standpunkte, die wir mit Aeusserungen von Ernst Howald
und Max Weber exemplifizieren wollen, liefern vor allem
die Gegenargumente. Wir wollen uns deshalb mit
ihnen noch kurz befassen.

Ernst H owald hat in seinem Aufsatz „Die
Hochschulen der deutschen Schweiz":t) das Bestreben, aus
den Hochschulen „Bildungs- und Charakterschulen" zu
machen, mit Nachdruck abgelehnt. „Die Gesetze der
Universität kommen... nicht von einem Bildungsbegriff

her, sondern einzig und allein von den Forde-

74



ru Ilgen der Wissenschaft. Darin scheidet sie sich radikal
von den anderen Schulstufen, ganz besonders von der
Mittelschule." Die Forderungen der „absoluten und
vorbehaltlosen Wissenschaft" lassen auch keine Konzessionen

an den Studenten zu. „Der Student hat, soweit
er Student ist... als seine Aufgabe, alle seine Kräfte
in den Dienst der wissenschaftlichen Erkenntnis zu
stellen. In dieser Hinsicht darf er die höchsten
Anforderungen an die Universität stellen, aber nur darin.
Vor allem soll man nicht die berühmte Allgemeinbildung
bei ihr suchen. So gut der Student glaubt, für seine

sportlichen und gesundheitlichen Bedürfnisse selber sorgen

zu können, so soll er auch imstande sein, von
seiner Mittelschule her dazu erzogen sein, sich seine
künstlerische und literarische, philosophische und
weltanschauliche Bildung selber zu erwerben und zu
vertiefen." Es ist klar, dass ein solcher Standpunkt, auch

wenn es nicht ausdrücklich bemerkt wird, der
Hochschule Pflicht und Recht zu einer besonderen erzieherischen

Tätigkeit abspricht.
Aber besteht Howalds Auffassung zu recht? Selbst

wenn nur die Forderungen der Wissenschaft für die
Hochschule massgebend sein dürften, so müsste es doch
die Hochschule sich angelegen sein lassen, bei ihren
Studenten die subjektiven Voraussetzungen
für ein richtiges Verhältnis zur produktiven geistigen
Tätigkeit zu schaffen. Diese Voraussetzung nannten wir
das „Ethos des Akademikers". Es entsteht nicht von
selbst; es ergibt sich auch nicht ohne weiteres aus der
Bemühung um wissenschaftliche Erkenntnis; auch dieses
Ethos will bewusst geweckt und genährt sein. Nun
stellt sich die weitere Frage, ob für den Hochschulbetrieb

wirklich nur die Anforderungen der wissenschaftlichen

Erkenntnis bestimmend sein dürfen und ob es
dem Zufall überlassen werden müsse, was dabei für
andere Zwecke, etwa Bildungs- und Erziehungszwecke,
abfällt. Gewiss wäre eine Hochschule denkbar, die allein
der wissenschaftlichen Erkenntnis dienen würde; sie
würde eine kleine auserlesene Gemeinschaft
gegenwärtiger und zukünftiger Forscher
bilden. Aber eine solche Hochschule existiert bei uns
nicht. ; nun wäre es nicht nur sinnlos, sondern auch
gefährlich, unser Wirken an der Fiktion zu
orientieren, dass wir eine solche Hochschule besässen. Es ist
nicht zu bestreiten, dass heute die überwiegende Mehrzahl

der Studenten studiert, um sich auf einen Beruf
vorzubereiten, und dass sie die Wissenschaft in erster
Linie deshalb treibt, weil sie diesem Zwecke dient.
Will man die heutige Organisation der Hochschulstudien
nicht völlig umstürzen, indem man die ganze berufliche
Vorbereitung von der Universität ausschliesst und diese
besonderen Berufsschulen überträgt, um so die
Universität zu einer Forschergemeinschaft, die ausschliesslich

dem Dienste an der Wissenschaft verpflichtet ist,
zu erheben, so muss man wohl oder übel dem Umstände
Rechnung tragen, dass die Universität auch die Funk-
Eon der Berufsschule zu übernehmen hat. Tut man
'fas nicht, so muss sich jene merkwürdige Entfremdung
zwischen der Dozentenschaft und der Studentenschaft,
Eie wir heute in unserem Hochschulleben vielfach
beobachten, verstärken, weil beide Teile dann noch mehr
als bisher in einer anderen Welt leben und voneinander
etwas ganz Verschiedenes erwarten. Angesichts der

gegenwärtigen Organisation der Hochschulstudien ist
ein lebendiger Unterricht nur möglich, wenn die
Hochschule die Vorbereitung ihrer Studenten auf die
akademischen Berufe als eine ihrer Aufgaben anerkennt.
Zu dieser Vorbereitung gehört aber auch die Bildung
des entsprechenden beruflichen Ethos. Darf die
Hochschule aber noch eine erzieherische Aufgabe übernehmen,

die weder aus ihrem Forschungsauftrag, noch
aus der Funktion der beruflichen Vorbereitung folgt?
Darf sie zur nationalen Elite erziehen? Ich habe früher
dargelegt, dass die Elitenbildung für jedes Gemeinwesen

eine Notwendigkeit ist; wir haben eingesehen,
dass sie auch im demokratischen Mehrparteienstaat nicht
sich selbst überlassen werden darf, dass aber auch kein
anderes Organ des öffentlichen Lebens damit betraut
werden kann. Diese Aufgabe müsste also auch dann der
Hochschule zugewiesen werden, wenn sich daraus
gewisse Nachteile für den Dienst an der Wissenschaft
und für die berufliche Vorbereitung ergeben würden.
Aber in Tat und Wahrheit liegen die Dinge umgekehrt.
Sowohl die Forschung wie die berufliche Vorbereitung
werden wohltätige Impulse erfahren, wenn die
Studenten — vor allem dank der Erziehung durch ihre
Dozenten — sich ihrer gegenwärtigen und zukünftigen
Verpflichtung gegenüber der Gesamtheit bewusst werden.

Eine andere Begründung für die Ablehnung des
erzieherischen Auftrages der Hochschule erwächst aus der
Verpönung der Werturteile. Typisch ist hierfür die
Auffassung Max Webers, der ja einer der entschiedensten

Verfechter der These von der werturteilsfreien
Wissenschaft ist. Weber dehnt seine Ablehnung des
Werturteiles auch auf die akademische Tätigkeit des
Dozenten aus. In besonders schroffer Form geschieht dies
in seinem Vortrag „Wissenschaft als Beruf":1) Weil
heute, sagt Weber, ein Prophet oder ein Heiland fehlt
oder weil seiner Verkündigung nicht mehr geglaubt wird,
versuchen „Tausende von Professoren als staatlich
besoldete oder privilegierte kleine Propheten in ihren
Hörsälen ihm seine Rolle abzunehmen". Aber gerade
der wirklich religiöse Mensch, der in der heutigen
„gottfremden, prophetenlosen Zeit" zu leben hat, wird die

„K a t h e d e r p r o p h e t i e" als Surrogat und damit als

etwas Unehrliches empfinden. So gelangt Weber zum
Schluss: „Der Prophet und der Demagoge (gehören)
nicht auf den Katheder eines Hörsaales." Ja, er
bezeichnet es direkt als „Frevel", in der Vorlesung um
die politische Stellungnahme des Hörers zu werben. Nun
bedeutet aber jedes Erziehen immer das Pflanzen oder
zumindest Erwecken bestimmter Wertrichtungen. So müssen

wir annehmen, dass sich Webers Angriff auf die
Kathederprophetie auch gegen den erzieherischen Auftrag

der Hochschule richte.
Nun ist aber gegenüber der Lehre Max Webers

folgendes zu bedenken. Zunächst ist schon, wie ich in
anderem Zusammenhang entwickelt habe5) und hier nicht
wiederholen will, im Bereiche der Geisteswissenschaft
die Werturteilsfreiheit gar nicht möglich
und, wo sie scheinbar durchgeführt wird, eine
Selbsttäuschung. Ist aber schon die Geisteswissenschaft nicht
werturteilsfrei, so kann es auch der Dozent nicht
sein. Aber selbst wenn das Postulat der wertfreien
Wissenschaft anerkannt würde, so müsste doch dem
Dozenten Recht und Pflicht zur Wertung zugesprochen

75



werden, weil sich ja, wie bereits ausführlich dargelegt
wurde, die Aufgabe der Hochschule nicht darin
erschöpft, dem Studenten die Tore zur wissenschaftlichen
Erkenntnis zu öffnen. Nun will aber Max Weber im
Grunde nicht nur dem Dozenten, sondern überhaupt
dem gewöhnlichen Sterblichen — dem nicht
„charismatisch" begabten Menschen — das Recht, andere
Menschen für Werte zu entflammen, absprechen. Zwar
ist Weber hier nicht restlos konsequent; so bezeichnet
er es als „verdammte Pflicht und Schuldigkeit", aus seiner

persönlichen Stellungnahme kein Hehl zu machen,
wenn man in einer politischen Versammlung spricht.
Aber Weber legt doch das Hauptgewicht auf die
Feststellung, dass auf die Frage: was sollen wir denn tun?
und: wie sollen wir unser Leben einrichten? „nur ein
Heiland antworten kann". Weber glaubt, dass von hundert

Professoren neunundneunzig keine Führerqualitäten
besässen und deshalb den Anspruch nicht erheben dürften,

„Führer" in Angelegenheiten der Lebensgestaltung
zu sein. Das einzige, was der akademische Lehrer
vermöge, bestehe darin, dem Studenten Klarheit zu
verschaffen über die Konsequenzen, die die Entscheidung
für diese und gegen jene Wertrichtung berge. Aber eine
solche Auffassung, die das Recht, einen anderen
Menschen für bestimmte Warle zu gewinnen, jenen vorbehält,

die diese Werte selbst unmittelbar geschaut haben,
würde damit die Möglichkeit einer Erziehung im
üblichen Sinne des Wortes überhaupt verneinen. Zudem
liegt Webers These eine unzutreffende Auffassung vom
sittlichen Charakter des gesellschaftlichen Lebens
zugrunde. Für ihn besteht die Gesellschaft aus Individuen,

die dauernd vor Entscheidungen über letzte Fragen

der Lebensführung gestellt sind, die jede Stunde
zwischen verschiedenen feindlichen Göttern zu wählen
haben. Es kann nicht zweifelhaft sein, dass diese Lehre
nicht nur Max Webers geistige Art, die zu schroffen
Entgegensetzungen neigte, offenbart, sondern auch die
Zerrissenheit des deutschen Geistes nach dem
Zusammenbruch im Jahre 1918 widerspiegelt. Aber
Webers Auffassung übersieht völlig, dass jeder
gesellschaftliche Verband über einen Besitz an Werten, die

dem Zweifel und der Diskussion entrückt sind,
verfügen muss. Ohne diese Basis, diesen gemeinsamen
„objektiven Geist", ist er lebensunfähig. Aber dieser
Besitz an Werten, dieses Ethos, wie wir ihn bisher
genannt haben, wird nicht einmal und für immer den
Menschen geschenkt. Die führenden Schichten müssen
sich immer wieder von Neuem um die geistige
Durchdringung dieser Werte bemühen. Sie müssen aber auch

— und gerade das macht das Wesen der Erziehung
aus — die jüngeren Generationen im Sinne der von
ihnen als richtig erkannten Werte heranbilden. Und die
Mission, welche hierin den Hochschulen zufällt, stellt
ja den Gegenstand dieses Aufsatzes dar.

So zeigt die Analyse der abweichenden Stellungnahme
Howalds und Webers keinerlei neue Aspekte, die die
erzieherische Aufgabe der Hochschule als weniger dringlich

erscheinen liesse").

') Vgl. hierzu: W. A. J ö h r, Der sozialphilosophisehe
Gehalt von General Willes Lehre und Werk, in: Schweizerische

Monatshefte, Nov. 1911.

2) Vgl. W. A. J ö h r, Neuordnung des Hochschulunterrichtes
in den Rechts-, Staats- und Wirtschaftswissenschaften, in:
Schweizerische Hochschulzeitung, Juni 1941.

s) Ernst H o w a 1 d, Erziehungsgedanke und Bildungswesen
in der Schweiz, ed. Guyer, 1936, S. 131 ff-, insbes. S. 137 f.

4) Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre,

1922, S. 524 ff., insbes. S. 542 ff.
6) W. A. J ö h r, Gedanken zum Lebenswerk von Werner

Sombart, in: Weltwirtschaftliches Archiv, März 1942,
S. 337 ff.

c) Ich möchte meinen Aul'sat', nicht abschließen, ohne darauf
hinzuweisen, wie sehr ich für die Behandlung dieser
Probleme einer von P.-D. Donald Brinkmann geleiteten
und sich aus Teilnehmern fast aller Fakultäten rekrutierenden

Studiengruppe für Hochschulfragen zu Dank
verpflichtet hin.

Berichtigung.
In der Juni-Ausgabe der SEK (Nr. 3) hat sieh leider

auf Seite 50, Spalte links, 6. Zeile von unten ein
sinnstörender Fehler eingeschlichen. Es sollte dort heißen: „Werte
zu pflanzen" statt „Werte zu pflegen".

Der Weg
zu einem schlichten, kräftigen Schweizer Gymnasium

Sind die bernischen Gymnasiasten überlastet?

Im Berner Großen Rat äußerte sich am 10. Mai 1944

Erziehungsdirektor Dr. Rudolf in Beantwortung einer
Motion von Dr. Oppliger (freis., Biel) über die Frage der
Belastung der Schüler an den Gymnasien. Seinen
Ausführungen lag ein Bericht der Rektoren der vier
Gymnasien Bern, Biel, Burgdorf und Pruntrut zugrunde. Ueher
diese Verhandlungen haben wir bereits berichtet; in
Anbetracht der Bedeutung des Problems geben wir die
bemerkenswerten Ausführungen von Erziehungsdirektor
Rudolf in sinngemäßer, etwas gekürzter Fassung wieder,
wie sie im „Bund" vom 14. Mai publiziert wurden.

Red.

Der Bericht der Redaktoren stellt eingangs fest, dass

man bei dem so viel besprochenen Thema der Ueber-

bürdung der Schüler zwei Tatbestände unterscheiden

muss; eine Ueberbürdung, die von der Schule verursacht

wird, und für die infolgedessen die Schule verantwortlich
ist. Anderseits gibt es auch eine Ueberbürdung, die von

aussen lier verursacht wird, also von Einflüssen stammt,

für welche die Schule und die Lehrer nicht verantwortlich

sind. Das ist eine Unterscheidung, die man

durchaus zutreffend anerkennen muss.

Was nun die Ueberbürdung anbetrifft, die von der

Schule selber herkommt, unterscheiden die Rektoren
verschiedene Ursachen. Mit anerkennenswerter Offenheit
erklären sie vorweg, dass ein Teil der Ursachen beim

76


	Die erzieherischen Aufgaben der Hochschulen [Fortsetzung und Schluss]

