
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 16 (1943-1944)

Heft: 12

Artikel: Zur religiösen Entwicklung von Kind und Jugendlichem

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ins Nest hinein. Da kam die Wespe heraus. Sie
packte ihn und wollte ihn totstechen. Er riß ihr
aber den Kopf ab. Er siegte! —

L. Ich denke an die Spinne!
Sch. Däumling kroch in ein Spinnenrohr hinein

und gleich stürzte die Spinne heraus und packte
ihn.

L. Armes, armes Kerlchen!
Sch. Däumling siegte wieder. Er kämpfte gegen

die Spinne. Er las einen Dorn vom Boden auf urtd
stach ihr den Dorn in den Bauch. Da war sie mausetot!

—
L. Von dieser Däumlingreise, von seinem langen

W eg auf der Suche nach dem Pfennig wäre so
manches noch zu erzählen. Die Zeit reicht nicht
dazu. Nur eins wollen wir noch sagen: Die Sache
nahm schließlich doch noch ein glückliches Ende.

Sch. Däumling fand den Pfennig. Der Waldgeist
sagte ihm, der Pfennig sei im Elsternnest oben
auf der Föhre;

L. Der Waldgeist hat nicht gelogen!
Sch. Däumling kam zur Föhre, und ein

Eichhörnchen trug ihn am Schwanz in die Höhe. ' —
Däumling fand den Pfennig im Nest. — Ein Spinnfaden

hing vom Nest herunter. An diesem Faden
rutschte er hinunter und rannte mit dem Pfennig
heim.

L. Seht, hier müssen wir abbrechen! Die
Damen und Herren möchten heimgehen. So bleiben
wir auch nicht länger mehr hier. Wir machen uns
wie sie auf den Heimweg. Nicht wahr, ihr gebt
mir gut acht auf unseren Däumling, auf utfsern
Pauli! Geht jetzt! Und auf Wiedersehen morgen
in unserm alten "Bläsischulhaus!

Zur religiösen Entwicklung von Kind und Jugendlichem
Von Dr. E. H.

Wir leben in einer Zeit, in der religiöse Fragen und
religiöse Antworten wieder mehr im Bewusstsein des
Menschen sind als in manchem Jahrzehnt vor uns.
Wir werden in der Einzelentwicklung des heranreifenden
Menschen ein Stadium finden, in dem er zu übernommenen

dogmatischen Konfession oft kritisch steht. In dieser

Krisenzeit ist er geneigt, das Kind mit dem Bade
auszuschütten, Religion überhaupt als kindliche Wunschträume

anzusehen und nur seinem eigenen Verstand zu
trauen. Ein ähnliches Stadium hat für eine Weile die
Menschheit hinter sich. Selbst der Naturwissenschafter
von heute gesteht, dass vieles in seiner exakten
Forschung sich nur glauben, aber nicht „beweisen" lässt.
Glauben und Wissen, das ist nicht mehr eine Kluft und
ein grosser Gegensatz.

Die frühe Kindheit ist von den Auseinandersetzungen
über religiöse Fragen wenig berührt. Das Kleinkind ist
richtig „fromm". Es glaubt, es betet, es ist andächtig.
Mit Rührung sehen die Erwachsenen ein kleines Kind
wie es sein Nachtgebet sagt. Es ist naiv und innig.
Seine kleinen Bitten zum lieben Gott sind voll
Vertrauen. Es ist offen für die Weihe der Feste, es
erlebt stark deren Stimmung, ohne dass ihm der Sinn
bewusst ist. Freilich es erwartet vom Christkind vor
allem die Geschenklein. Aber die Seele ist doch von
Erwartung erfüllt — es ist die Erwartung des Advent.
Wenn im sonst dunklen Raum nur die Kerzen des
Christbaums leuchten, fühlt das Kind das Wunder des

Lichts im Dunkeln. Und ebenso ahnt es etwas vom
eigentlichen Wesen österlicher Neuwerdung. Wir
erfassen die Welt eben nicht nur mit dem Verstand. Und
noch hat das Kind nicht die Aufgabe, mit und trotz
dem Verstand dem Grund der Welt nah zu kommen.
Mit dem Gefühl erfasst es die Symbolik der Feste und
Gebete.

Ein Kind liebt das Feierliche. Ihm sind noch die
kleinen Alltäglichkeiten des Alltags Wunder und Fest.
Es will nicht recht gedeihen in einer allzu nüchternen
und rationalistischen Umgebung. Dort schafft es sich
selbst seine Wunderwelt. Eine Mutter, die es so recht
versteht auch den Alltag mit Mahlzeit und Schlafengehn,

mit seinen kleinen Pflichten und Freuden recht

festlich zu gestalten, trifft den Ton des Kindes« Das
verträgt sich nicht mit Nervosität, das braucht Ruhe
des Herzens und ein andächtiges Gemüt. So wirkt das
religiöse Bedürfnis des Kindes bildend auf seine
Umgebung.

Nun freilich, der Glaube des kleinen Kindes hat. noch
keinen .Kampf bestanden. Es, ist auch noch viel
Leichtgläubigkeit dabei. Es glaubt ja fast alles, was man
ihm sagt. An guten und bösen Zauber, an Engel und
Teufel. Zweifel und Spott kränken ein Kind und
entfernen sein Herz von den Erwachsenen. Natürlich
wünschen wir dem Kind ein Heim in dem die religiösen
Uebungen nicht seelenloser Leerlauf, tote Tradition
geworden sind. Aber es ist nicht ausgeschlossen, dass
selbst ein religiöses Zeremoniell in dem nicht mehr
das einseitig strömende Leben ist, vom Ursprung her
für das Kind bildende Kraft hat. Die Erinnerungen
Erwachsener bezeugen das. Der Glaube der Kindheit
erglänzt wie etwas Kostbares im Licht des Erinnerns.
Und wir wagen nicht zu sagen, ob nicht selbst das
geplapperte Nachtgebetlein im Laufe der Jahre und als
liebe Gewohnheit, aufbauend ist.

Schon zwischen vier und sechs Jahren hörte ich
von Kindern Bedenken. Sag, wieso fällt der liebe Gott
durch die Wolken nicht durch? Kann der liebe Gott
wirklich alles sehen? Warum sehe ich ihn nicht? Ach,
es gibt doch kein Christkind. Ich habe es recht gesehen,
Onkel Paul war der Samichlaus. Eine neue Unterscheidung

wird wichtig: Ist etwas „wirklich" oder „nicht
wirklich". Es ist wahrhaftig nicht leicht für den
Erwachsenen, ohne groben Unsinn und ohne Lügen auf
die! schaffen Fragen des Kindes einzugehen; Antworten
zu finden, die seinem Bedürfnis nach Wahrheit Rechnung

tragen und doch nicht plump eine Welt voll
Vertrauen zerstören.

Erst in der Reifezeit kommt es zur ernsten
Auseinandersetzung zwischen „Wissen und Glauben". Noch
ist die Welt im Dämmerlicht, noch ist die Schärfe der
Probleme nicht beunruhigend. Aber die gewohnten
religiösen Bräuche beginnen langweilig zu werden, die
Kinderlehrc ist, besonders wenn keine Persönlichkeit
von Format den Unterricht gibt, eine wenig geliebte

•271



Pflicht, Lehrstoff wie jeder andere. Ist der Glaube der
Eltern nicht tiefer fundiert, ist er nur frommer Brauch,
der ernsterer Prüfung nicht stand hält, dann merkt
es das heranwachsende Kind. Sind die Eltern dabei noch
streng autoritativ, dann kommt es gerade beim
intelligenten Kind zu einer wahren religiösen Krise. Vollzieht
sich doch in diesen Jahren ohnehin eine notwendige
aber oft schmerzliche Loslösung aus der ersten
kindlichen Gebundenheit an Vater und Mutter. Ein erstes
selber prüfen und wählen. Die Eltern sind nicht mehr
unantastbar und unfehlbar. Das Kind entdeckt wirklich
kleine Unwahrheiten und Widersprüche, seine Kritik
hebt an, und seine Kritik wendet es auch auf den
übernommenen Glauben an. Noch ist es gewohnt zu
beten. Ja gerade in dieser Zeit der Krisen bittet der
junge Mensch Gott um Hilfe; in seiner Einsamkeit, in
seinem Ringen mit sich selbst, im Kampfe um die
Bildung des Charakters. Aber der kritische Verstand
fordert jetzt sein Recht. Gibt es einen Gott? Wie lässt
er dies und jenes zu? Ist er nicht ein Märchen? Eine
Erfindung der Menschen, um sich Not und Trübsal zu
erleichtern? Jetzt werde ich einen grossen Fluch sagen.
Und wenn dann nicht die Welt einstürzt, danh gibt es
keinen Gott. Ich habe Gott gebeten, und er hat mir
damals in der grossen Not nicht geholfen. So glaube
ich nicht mehr an ihn. Und wie verträgt sich die
Schöpfungsgeschichte mit der Naturwissenschaft? Ist sie nicht
ein barer Unsinn? Ich glaube nur, was ich sehen oder
greifen kann. Ich bin kein kleines Kind mehr, das sich
dumm machen lässt. — So kommt der Jugendliche langsam

auf einen Weg, den man etwa mit „Freidenkertum"
bezeichnen kann. Aber ist er darum weniger religiös?
Ist denn Religion ein Inhalt? Ein Dogma? Glaubensartikel

Müssen wir nicht das Verhalten des jungen Menschen
ansehen? Gerade die besten leiden an ihrem Zweifel.
Ihre Skepsis kommt aus dein Suchen nach Wahrheit.
Und ist dieses Suchen nach Wahrheit etwa nichts
Religiöses? Gewiss eine blosse Jenseitigkeitsreligion
vermag einem jungen Menschen wenig zu geben. Er steht
ja im Anfang des Lebens. Er will etwas leisten, er
will auch Ansehen und Macht. Aber ein wirklicher
Materialismus könnte ihn ebenso wenig -befriedigen.
Wenn junge Menschen Anwandlungen von Nihilismus
haben, dann sind sie verzweifelt. Und diese Verzweiflung

ist Beweis einer tieferen Sehnsucht. Junge
Menschen sind der Hingabe fähig, des Opfers. Es kommt
ganz drauf an, wohin die Erwachsenen sie führen. Gebt
ihr den jungen Menschen materielle Ziele oder
beschränkte, nur politische, dann eignen sie sich eure
Ziele an, aber in der Jugend sind sie umgeschmolzen:
sind gar nicht mehr das, was ihr meint, sondern immer
Ideal und Glauben. Darum ist ein Missbrauch mit den
Glaubenskräften der Jugend ein wahres Verbrechen.
Und selbst wenn ein Junge ein Auto oder ein Velo als

Ziel seiner Wünsche glaubt, es steckt etwas anderes
dahinter. Wir müssen da eine gewisse Symbolsprache
verstehen lernen. Das Auto oder das Velo bedeuten
Weite, Eroberung der Welt heraus aus der häuslichen
Enge, wagen und erleben. Sehnsucht und Streben
charakterisieren jeden wirklich jungen Menschen. Und wenn
man tiefer schaut, dann merkt man, dass diese Sehnsucht
in der materiellen Erfüllung gar nicht gestillt wird, dass
sie einem Unendlichen gilt. Man darf sich durch Phrasen

des Jugendlichen nicht täuschen lassen. Auch seine
politischen Doktrinen kommen aus dem Gefühl und aus
dem Glauben. Dieser ist ja die verborgene Quelle für
seinen Einsatz und seine Hingabebereitschaft. Und wo
wir den jungen Menschen auf Abwegen, ja als
Verbrecher finden, ist er in seinem ursprünglichen Bedürfnis

nach Wert selbst schwer verwundet worden. Man
kann dem Jugendlichen nichts Schlimmeres antun, als
ihn in seinem Bedürfnis, selbst einen Wert zu bedeuten,
zu verletzen. Das ist ihm wichtiger als ein bequemes
Leben.

Aber Leben muss es sein, was ihm erstrebenswert sein
soll. In Religionen, denen diese Welt nichts gilt, findet
ein junger Mensch nicht mehr die religiöse Nahrung.
Ihn lockt der ganze Reichtum dieser Erde, wenn auch
n i e als entseelter und geistloser Besitz.

Wir deuten es schon an: Die Naturwissenschaft der
verflossenen Periode machte es dem jungen Menschen
schwer zu einer Einheit von Wissen und Glauben zu
kommen. Sie selbst war im Kampf mit der Religion und
die Religion war im Kampf mit ihr. Beide sagten zum
jungen Menschen ,glaube nur mir' Weltlichkeit und
Geistlichkeit stritten um den Vorrang in der Schule.
Aber heute scheint es anders zu werden. So erschien
vor noch nicht langem das Buch eines anerkannten
Wissenschafters, das sich benennt „Die Naturwissenschaft

auf dem Wege zur Religion". Welch neuartiger
Titel! Fängt die Naturwissenschaft an, einzusehen, dass
die Grundtatsachen ihrer logisch abgeleiteten und auf
Beweise und Experimente sich stützenden Ueberzeu-
gungen Glaubenstatsachen sind? In Wahrheit unbeweisbar

und doch Voraussetzung seiner Erkenntnis. Und
war der Glaubende nicht immer gewiss, dass er nicht
phantasierte, nicht träumte und wünschte, sondern
wusste und erfuhr? Eindeutiger und sicherer als jedes
naturwissenschaftliche Erkennen. Ist keine Kluft
zwischen Naturwissenschaft und Religion, wenn nur beide
ehrlich sind? Bedarf es keiner schwachen Kompromisse?
Führen Wissenschaft und Religion zum gleichen ewigen
und lebendigen Geheimnis?

Kindheit und Jugend haben ihre eigenen Gesetze.
Aber wie könnten sie sich der Atmosphäre der Zeit ver-
schliessen! Nun, diese Zeit scheint heute, trotz aller
Krisen, in Wahrheit durch sie, für wirklich religiöses
Leben verheissungsvoller denn je.

Das Schulproblem in orthopädischen Kliniken
Von D. BERSINGER

Jede normale Klasse, und sei sie aus noch so vielen
verschiedenen Einzelwesen zusammengesetzt, bedeutet
etwas Ganzes. Gemeinsame Schulerlebnisse, gemeinsames

Erarbeiten neuer Erkenntnisse verbinden die
Schüler; von gleichen Lehrern unterrichtet, mit
gleichen Schulbüchern ausgerüstet, am selben Orte
aufwachsend, verbringen sie miteinander ihre Schuljahre.

Die Schule einer orthopädischen Klinik bedeutet
schon in dieser Beziehung etwas ganz Anderes. Knaben
und Mädchen aller Kantone, aller vier Landessprachen
mit ihren mannigfaltigen Dialekten kommen hier
zusammen; der kleine pfiffige Zürcher bekommt einen
scheuen Bündner Hirtenjungen oder einen witzigen
Appenzeller als Klassenkameraden. Sie haben nach ver-

272


	Zur religiösen Entwicklung von Kind und Jugendlichem

